
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2007)

Heft: 35

Artikel: Frère Jacques... dormez-vous?!

Autor: Brauer, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ÄÜJFGCLÄ^ÜJIM HIN ZUR GESCHWISTERLICHKEIT 4

F rere Jacques...
dormez-vous?!

von Susanne Brauer

Jean-Jacques Rousseau, Aufklärer, Pädagoge
und Philosoph, hat sich ein Bild von Mann und
Frau zurechtgelegt, das sich gegen die
Grundannahmen seiner eigenen Freiheitsphilosophie
sperrt. Statt Gleichheit gibt es nur eine
Brüderlichkeit, welche die Schwestern aus dem Kreis
ausschliesst. Doch Rousseau hat nicht mit einer
Gegenspielerin gerechnet: Mary Wollstonecraft.

Philosophen und Philosophinnen sind bekanntlich
selten angenehme Menschen. Nehmen wir zum
Beispiel Jean-Jacques Rousseau (1712-1778). Der
wollte in Ruhe arbeiten, und seine Gedanken
sollten frei sein, vor allem frei davon, mit ihnen
Geld verdienen zu müssen. Familiäre Pflichten und
Kindergeschrei waren hier freilich fehl am Platz.

Und so brachte Rousseau kurzerhand seine fünf
unehelichen Kinder, die er mit
Th6r£se Levasseur zeugte, ins
Waisenhaus. Machen diese

Taten ihn, den Autor von Emil
oder über die Erziehung (Emile
ou De l'education, 1762), den
Verfechter familiärer Moralität
und sittlicher Natürlichkeit,
nun zu einem schlechten
Philosophen und Denker? Ist seine

Ablehnung väterlicher
Verantwortung Zeichen eines

fehlgeschlagenen pädagogischen
Entwurfes? Sicherlich ist es

streitbar, ob Lebenslauf und
Theorie sich einander den

Spiegel vorhalten müssen und
nur unter der Bedingung eines

kongruenten Verhältnisses die

Glaubwürdigkeit der Thesen
und die Authentizität des Ichs

gewährleistet ist.

Kind seiner Zeit

Um letzteres soll es im Folgenden
aber nicht gehen, wohl aber um
die Robustheit von Rousseaus
Thesen über Geschlecht und
deren Auswirkungen auf die
sozialen Rollen von Mann und

Frau und deren gesellschaftliche Positionierung.
«Ach, da ist er doch Kind seiner Zeit», werden hier
die Rousseau Experten und Expertinnen unken und
die Frage als uninteressant ad acta legen. Doch es

bleibt fraglich, ob in einer Sozialphilosophie oder

politischen Theorie so leicht davon abstrahiert werden

kann, wie in dieser das Geschlechterverhältnis

gedacht wird. Denn wie, so der berechtigte
Einwand, ist es möglich, zugleich für die Freiheit
aller Menschen einzutreten, im gut liberalen Sinn,
und zugleich die Hälfte der Menschheit von dieser

Freiheit wieder auszuschliessen, indem man ihr die

Bürger(!)rechte verwehrt? Zweifel, ob sich aus

heutiger Perspektive dieses Geschwür «Sexismus»

so leicht aus einer Theorie herausschneiden lässt, so

dass sie nach dieser Operation einwandfrei
funktioniert, sind berechtigt. Und gerade bei Rousseau,
dem Erfinder der so genannten sentimentalen,
bürgerlichen Kleinfamilie.

Von Buben und Mädchen

Schauen wir uns zunächst an, was Rousseau über

Männer und Frauen, Mädchen und Jungs, zu

Plakat vom Herbst 1792 mit den Kampfparolen der Revolutionäre. Tafel in des Kämpfers Hand:«Tod
den Tyrannen»; Devise:« Einheit, Unteilbarkeit der Republik, Freiheit, Gleichheit, Brüderlichkeit oder
der Tod».



5 HIN ZUR GESCHWISTERLICHKEIT

erzählen hat: «In allem, was
nicht mit dem Geschlecht

zusammenhängt, ist die
Frau Mann: sie hat
dieselben Organe, dieselben

Bedürfnisse, dieselben
Tätigkeiten [...] In allem, was mit
dem Geschlecht zusammenhängt,

gibt es bei Frau und
Mann ebenso viele
Übereinstimmungen wie
Unterschiede [...]. Diese

Beziehungen ebenso wie die
Unterschiedlichkeiten müssen

ihren Einfluß auf die

Geistesanlagen ausüben.»1

Gleichheit und Differenzen
will Rousseau demnach im
Vergleich von Männern und
Frauen ausmachen. Gleichheit

aber bedeutet nur die Mary Woiistonecratt

Angleichung an den Mann, der den Standard setzt.
Das Weibliche kann, daran gemessen, bloss das

Defizitäre sein. Differenzen hingegen sind
nicht Individualitäten, Eigenarten verschiedener
Menschen, nein, es sind allgemeine Unterschiede,
die sich biologisch begründen und sich auf das

«Nicht-Biologische» auswirken: Und zwar auf
nichts weniger als die Rechtsnatur von Mann und
Frau. Obgleich Rousseau an den naturrechtlichen
Diskurs der Aufklärung anknüpft, nach dem die
Rechtsnatur, die allen Menschen zukommt,
Grundlage der Menscherechte ist, wirkt die binär
gedachte Geschlechtsnatur entgegen einer alle

Menschen einschliessenden Rechtsgleichheit.
Frauen sind Männern rechtlich eben nicht
gleichgestellt. Doch diese Hierarchie ist für Rousseau kein
Unrecht, keine Verletzung der Menschenrechte,
sondern lediglich eine Erfüllung einer natürlichen
Geschlechterordnung. Die Paradoxic springt einem
geradezu ins Auge!

Und ewig tröstet das Weib

Worin liegen für Rousseau die Unterschiede von
Mann und Frau und warum muss er seiner
Theorie zu Folge solche Unterschiede annehmen?
«Ihnen [den Männern, S.B.] zu gefallen, ihnen
nützlich sein, sich von ihnen lieben und achten
lassen, sie großziehen, solange sie jung sind, als

Männer für sie zu sorgen, sie beraten, sie trösten,
ihnen ein angenehmes und süßes Leben bereiten:
das sind die Pflichten der Frau zu allen Zeiten, das
ist es, was man sie von Kindheit an lehren muß.»2
Die weibliche Existenz ist gänzlich auf den Mann

hin ausgerichtet, durch
Passivität und Nützlichkeit
gekennzeichnet, nicht durch
Tat und «Zweck an sich».

Als Mutter, Hausfrau,
Ehefrau, Beraterin hat frau
universale Pflichten, immer
und überall. Dass Frauen
anders sein müssen als

Männer - und zwar so wie
beschrieben - hat seinen

Grund in den Prämissen der
Rousseauschen Sozialphilosophie.

In der bürgerlichen
Ideologie wird die Frau der
familialen Innerlichkeit
zugerechnet; die Hüterin der
Familie fungiert als humaner,

sentimentaler Pol zu
den rein rechtlich-formalen
Verhältnissen in der bürgerlichen

Gesellschaft. Mit Blick auf den Staat ist die
Familie eine geforderte sittliche Notwendigkeit,
denn im Gesellschaftsgefüge braucht es einen Ort
liebender Intimität. Nur in einem solchen Schutzraum

kann die emotionale und moralische
Durchbildung des männlichen Individuums stattfinden,
die nötig ist, damit dieses zum citoyen werden kann.

Damit wird die Familie als eben dieser moralische
Schutzraum und Tugendübungsplatz für den
Bestand der Republik unablässig. Kontaminationen
zwischen Staat bzw. bürgerlicher Gesellschaft und
Familie sind tunlichst zu vermeiden - und somit
auch die Teilhabe der Frauen an der öffentlichen
Sphäre (für Männer ist es hingegen kein Problem,
in beiden Sphären zu agieren...). Zum Glück hat die

Natur mit den unterschiedlichen Geschlechtscharakteren

für diese Arbeitsteilung
gute Vorarbeit geleistet; Mann und
Frau ergänzen sich hübsch, ein für
allemal, unveränderlich; halt natürlich.

STRICTURES

fOUTICAL AND MORAL SUBJECTS-

«.STOSECRAFT.

Die Gegenspielerin

30 Jahre nach Emil und drei Jahre nach

der Erklärung der Menschenrechte hält

Mary Wollstonecraft (1759-1797)

kräftig dagegen. In ihrem Buch
Verteidigung der rechte der frauen (A Vindication

of the Rights of Women, 1792)

entlarvt sie Rousseaus Thesen über die

Naturhaftigkeit des weiblichen und
männlichen Charakters als Aussagen
über geschlechtsspezifische Sozialisation.

Eindrücklich beschreibt sie die Verteidigung der rechte der trauen.

VINDICATION

RIGHTS OF WOMAN:

Erste Seite in Mary Wolistonecrafts



BB —1 1

ÄQJ FßCLÄtr&y [MO HIN ZUR GESCHWISTERLICHKEIT 6

Die Tocher: Mary Shelley.

durchschlagende Kraft der Erziehung zu
Geschlechtscharakteren. «Von kindheit auf werden
die flauen gelehrt, dass etwas kenntnis menschlicher

schwäche, eine gewisse Schlauheit, Sanftheit
des gemütes, scheinbare fügsamkeit, vorsichtig
ängstliches beobachten der äussren schicklichkeit
ihnen den schütz eines mannes sichert. Wenn
frauen schön sind, dann ist wenigstens für zwanzig
jähre ihres lebens alles andere überflüssig!»3

Ungleichheiten zwischen Männern und Frauen

gehen also nicht auf Natur sondern auf menschliches

Tun zurück, auf Erziehung. Wollstonecraft
ist eine überzeugte Gleichheitstheoretikerin. Auch
sie steht in der Tradition der Aufklärung und
zieht eine enge Verbindung zwischen Vernunft,
Freiheit, Gleichheit und Tugend. Der Mensch
zeichnet sich durch Vernunft aus, und nur durch
Vernunft kommen wir zur Freiheit und Tugend:
«Ein geschöpf, das nicht durch selbsterziehung zum
rechten gebrauch seiner fähigkeiten und kräfte
kommt, kann nicht moralisch genannt werden. Das
ist auch Rousseaus ansieht von den männern, ich
aber dehne diesen satz auch auf die frauen aus.»4

Doch wie kann diese Ausweitung des Freiheitsbegriffs

auf Frauen praktisch umgesetzt werden?

Auf demselben Weg, wie auch die Ungleichheit
entstanden ist: durch Erziehung. Wollstonecraft ist
eine pädagogische Optimistin: Differenzen können
durch gleiche Erziehung überwunden werden, die
letztlich zu gleicher Freiheit und Vervollkomnung
des Menschen führt und damit die Voraussetzung
für eine gerechte Gesellschaft schafft. Dabei lässt

Wollstonecraft in letzter Konsequenz offen, ob es

auf das Geschlecht zurückgehende Unterschiede

gibt oder nicht, wenn sie fragt: «Wo ist da der
unterschied für das geschlecht zu finden, wenn die

gleiche oberflächliche erziehung den gleichen
erfolg bringt? [...] Der einzige unterschied erwächst

für den Soldaten aus
seiner grösseren freiheit,
die ihm gelegenheit gibt,
mehr von dem leben zu
sehen.»5 Anders formuliert:

Selbst wenn es natürliche

Ungleichheiten gäbe,

so müsste man diese im
Namen gesellschaftlicher
Gerechtigkeit ausgleichen,

um Freiheit allen zugänglich

zu machen, ganz im
Sinne der Aufklärung. Wo
Rousseau auf halbem
Wege stehen blieb, denkt
Wollstonecraft den Pfad zu
Ende. Geschwisterlichkeit,

nicht Brüderlichkeit, hätte die Losung der
Französischen Revolution sein müssen.

Zum Schluss nochmals ein Kind

Mary Wollstonecraft starb mit 38 Jahren im
Wochenbett nach der Geburt ihrer Tochter.
Diese wurde bekannt als Mary Shelley, Autorin
des wichtigsten
wissenschaftskri-
tischen Romans
der Moderne:
Frankenstein. Die
Machbarkeit des

Menschen wird
hier zum Greifen
nah. Die Erzieh-
barkeit des

Menschen, und damit
die Möglichkeit
der Freiheit durch
Vernunft, an die
Wollstonecraft
glaubte, wird
jedoch von ihrer
Tochter kritisch ...der Tochter Sohn oder das Ende der

in Frage gestellt. Erziehung; für 35 Cents.

ANMERKUNGEN

1 Rousseau, Jean-Jaques. Emil oder über die Erziehung. Stuttgart
1970, S. 719f.

2 Rousseau, Jean-Jaques. Emil oder über die Erziehung. Stuttgart
1970, S. 734f.

3 Wollstonecraft, Mary. Verteidigung der rechte der frauen I. Zürich
1978, S. 35.

4 Wollstonecraft, Mary. Verteidigung der rechte der frauen I. Zürich
1978, S. 37.

5 Ebd.

AUTORIN

Susanne Brauer ist Assistentin am Lehrstuhl für Biomedizinische
Ethik der Universität Zürich. Sie dissertierte zum Thema Natur und
Sittlichkeit. Die Familie in Hegels Rechtsphilosophie.
brauer@ethik.unizh.ch


	Frère Jacques... dormez-vous?!

