
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2007)

Heft: 34

Artikel: "Queer stellt eine Herausforderung für jede Identitätspolitik dar" :
Interview

Autor: Oertle, Dani / Halberstam, Judith

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


omtiEW JUDITH «JACK» HALBERSTAM

Queer stellt eine Heraus¬
forderung für jede
Identitätspolitik dar»

von Dani Oertie

Welche Rolle spielt die Perspektive der queer
theory im Feminismus? Judith «Jack» Halberstam,
Professorin für Anglistik an der University of
Southern California, spricht über Geschlechtervariationen,

das gesellschaftliche Geschlechtersystem

und das Konzept von öffentlichen
Intellektuellen.

Judith Halberstam, in Ihrem neuen Buch1 nennen Sie Sex-

Arbeiterinnen, Travestie-Künstlerinnen, Arbeits- und

Obdachlose oder HIV-positive Menschen in einem Zug. Sie

bezeichnen diese Gruppen als queer. Wird damit etwa

eine neue soziale Bewegung beschrieben?

Ich sehe die Gemeinsamkeit dieser Leute in ihrem
Verhältnis zu exzentrischen Verwendungen von
Raum und Zeit. Heutzutage darf sich keine soziale

Bewegung, die gegen die Rechte erfolgreich sein

will, eine zu enge Fokussierung leisten. Für die Linke
ist es nun notwendig, Themen so zu setzen, dass sie

eine breite Koalition von Menschen ansprechen, die
durch rechte Politiken entrechtet, ausgeschlossen
oder marginalisiert worden sind. Und hier können
verschiedene Kollektive aufgezählt werden - dafür
wollte ich mit dem Buch Verständnis schaffen.

Sind denn alle Positionen ausserhalb der Norm automatisch

queen

Nun, der Nutzen des Begriffs queer1 bestand nie
darin, etwas zu beschreiben. Queer sollte nie ein

Begriff sein, mit dem sich jemand vollständig
identifiziert, den jemand für sich in Anspruch nimmt
oder der wie die Begriffe Lesbe oder Frau
beansprucht oder auch abgelehnt wird. Die Intention
war vielmehr, mit queer ein kritisches Verhältnis zu
Identität auszudrücken. Als eine Kategorie wurde

queer zunächst benutzt, um sexuelle Minderheiten
als sonderbar, fremd und irgendwie ausserhalb des

Normalen darzustellen. Und dieser Aspekt des

Begriffs wurde dann dazu verwendet, einen
Überbegriff für Menschen zu schaffen, die von der he-

gemonialen Ordnung auf ähnliche Weise beurteilt
wurden. Oder queer wurde als Begriff verwendet,
der eine andere politische Stossrichtung nahe legt,
als die der Identitätspolitik, die das Problem der
vorherrschenden Ordnung einzig im Ausschluss

aus dieser Ordnung sieht. Queer steht eine
Herausforderung für jede Identitätspolitik, jede Politik des

Einschlusses, dar. Queer ist in erster Linie eine

Absage an eine Politik der Anerkennung.

Ist dann queer nicht einfach die gegenwärtige Antithese

zum Feminismus? Während als Ziel des Feminismus die

Gleichberechtigung zwischen Frauen und Männern

beschrieben werden kann, scheint eine queere Perspektive

mit der Vorstellung der Differenz zwischen den Geschlechtern

zu brechen.

Feminismus war und ist weitaus mehr als der

Kampf um Gleichberechtigung zwischen Männern
und Frauen. Im Feminismus ging es nie bloss darum,

mehr Gleichberechtigung zu schaffen, sondern
auf diese Weise gleichzeitig auch die Bedeutungen
der Begriffe Mann und Frau zu verändern. Oder
beispielsweise darum, zu verstehen, inwiefern das

Patriarchat oder kapitalistische Strukturen
unterschiedlich operieren, aber dennoch zusammen wirken

können. Eine poststrukturalistische Variante
des Feminismus, wie beispielsweise in den Arbeiten
von Judith Butler, Donna Haraway und Jacqui
Alexander, überschneidet sich in vielen Punkten
mit dem Aufkommen von etwas, das später queer
theory genannt wurde, während beide gleichzeitig
auch voneinander abweichen.
Es geht keinesfalls darum, dass unter einer queeren
Perspektive die Unterschiede zwischen den
Geschlechtern völlig zurückgewiesen werden, im
Gegenteil wird die sexuelle Differenz - in Butlers
Worten - als über den Geschlechterdiskurs hergestellt

verstanden. Das war sozusagen die
grundlegende Einsicht bei Butler: Das biologische
Geschlecht zieht nicht notwendig das entsprechende

soziale Geschlecht nach sich. Vielmehr stellt erst
die soziale Geschlechtsidentität oder die Geschlechterrolle

das biologische Geschlecht am Körper her.
Es sind also die gängigen Geschlechterbilder, die

uns dazu verleiten, den Körper und das Geschlecht
als natürlich und unhinterfragbar zu begreifen.

In Ihrem jüngsten Buch sagen Sie, dass die postmoderne

Geschlechtertheorie grösstenteils als eine Beschreibung

von und einem Ruf nach mehr Flexibilität fehlinterpretiert
wird. Gleichzeitig stehen Sie für alternative Konzepte von

Weiblichkeit und Männlichkeit oder Menschen ein, die in

gar keine Kategorie passen. Geht es dabei nicht auch um

Flexibilität?

Ich sehe hier keinen Widerspruch. Ich würde sagen,
mir geht es generell darum, mehr Genauigkeit
einzufordern. Niemand befindet sich ausserhalb von



31 JUDITH «JACK» HALBERSTAM

Kategorien. Und warum? Weil
Menschen einander in der
Interaktion ständig verschiedenen

Kategorien zuordnen. Wenn
also gesagt wird, jemand sei

ausserhalb einer Kategorie, so
wird vorausgesetzt, dass Identität

und Identifikation
vollständig der Kontrolle eines

Subjektes, eines Selbst

unterliegen. Aber ein Selbst kann
sich nicht selbst erschaffen. Ein
Selbst wird in Beziehung zu
Ideologien, sozialer Umgebung,
anderen Menschen und so
weiter hervorgebracht. Folglich

argumentiere ich, dass die
postmoderne Geschlechtertheorie

fälschlicherweise mit einem
Ruf nach mehr Flexibilität
identifiziert wurde. Mir geht es
also nicht um ein grösseres
Mass an Flexibilität, sondern um
die genaue Verortung.
Die Fehlinterpretation von
Flexibilität ist ein Problem -
darauf gehe ich im Buch ein -
weil es sich auf das Modell
eines «freiheitlichen Selbst»

stützt. In dieser Vorstellung ist
nicht das System das Problem,
sondern bloss die Kategorie. Oder die Menschen
denken, dass das Problem nicht das Patriarchat
oder der Kapitalismus ist, sondern der Begriff
Lesbe. Aber die Idee aus diesen Kategorisierungen
auszusteigen, entspringt einer liberalen Phantasie.
Diese Phantasie läuft dem Vorhaben poststruktu-
ralistischer Ansätze und dem Verständnis, dass ein
Subjekt durch rigide und disziplinierende Strukturen

von Artikulation und Anrufung und dergleichen

zustande kommt, völlig entgegen. Wenn Leute,
die an den Universitäten mit poststruktura-
listischem Gedankengut arbeiten, mit der Idee
konfrontiert werden, dass sie selbst einer Kategorie
angehören, reagieren diese manchmal sehr entrüstet.

Diesem Widerspruch wollte ich mit meiner
Kritik an Flexibilität entgegenwirken. Es ist mir im
Buch auch wichtig gewesen, zu zeigen dass Trans-
gender3 nicht einfach Geschlechterflexibilität meint.

Glauben Sie es ist ein Zufall, dass Transgeschlechtlichkeit
oder diese Geschlechtergrenzen überschreitende Figur zum
jetzigen Zeitpunkt auftaucht?

So etwas ist nie zufällig. Einige verbinden den Aufstieg

von Transsexualität mit dem Aufstieg von medizinischen

Technologien, die Geschlechtsanpassungen

überhaupt ermöglichen. Wenn sich jemand im
19. jahrhundert mit dem entgegengesetzten
anatomischen Geschlecht identifizierte, waren die Möglichkeiten

begrenzt. Es war nicht möglich, Hormone zu
nehmen oder einen Arzt aufzusuchen, um am Körper

geschlechtsanpassende Eingriffe vornehmen zu
lassen. Da lässt sich die Frage diskutieren, was zuerst

war: die Technologie oder der Wunsch? Ein
Beispiel, das off verwendet wird, ist die Frage, ob der
Wunsch Astronautin zu werden, denkbar war,
bevor die Raumfahrt ermöglicht wurde. Kann in
diesem Fall auch davon geträumt werden? Auf eine

gewisse Weise vielleicht schon, weil sich Wissen

durch Fantasie nährt, das heisst, dass Menschen

durch ihre Wunschvorstellungen Verbindungen
schaffen, die noch nicht realisiert worden sind. Die

transgeschlechtliche Identifikation zeigt also, dass

bereits bevor die medizinische Technologie verfügbar

war viele Menschen als Männer oder Frauen

lebten, die biologisch gesehen mit einem anderen

Körper geboren wurden. Das aktuelle Phänomen
steht allerdings in der Tat in direktem Zusammenhang



ÖMTiWöiW JUDITH «JACK» HALBERSTAM 32

mit dieser medizinischen Technologie. Diese hat die
Sichtbarkeit von Transgender-Menschen erhöht,
weil allein schon Hormone den Körper sehr stark
verändern. Und dies ist ein grosser Unterschied in
Bezug darauf, wie heute Geschlecht von einer
Person «gelesen» werden kann. In diesem Sinne
ändert sich die Position oder Bedeutung des Begriffs
Frau und Mann.

Würden Sie also sagen, dass das Phänomen Trans-

geschlechtlichkeit zu einer neuen Vorstellung von

Geschlecht verhilft?

Ja, ich glaube, das tut es wirklich. Die meisten
Menschen, die lesbisch oder schwul aufgewachsen
sind, realisieren schnell, dass Geschlecht einer der
Faktoren ist, durch den sie als irgendwie anders als

Heterosexuelle «gelesen» werden. Manchmal
geschieht das bereits, wenn ein Mann zu weiblich oder
eine Frau zu männlich ist, oder wenn eine Frau zwar
weiblich ist, sich jedoch nicht «angemessen» zu
Männern hingezogen fühlt. Und umgekehrt.
Die Art und Weise, in welcher sich Geschlechternormen

beim Aufkommen einer sehr sichtbaren

Transgender-Bewegung plötzlich verändert haben,

zeigt sich darin, dass heterosexuelle Menschen

plötzlich gezwungen werden, Geschlechtervariationen

anzuerkennen. Ich denke, für Heterosexuelle
bedeutet dies eine Veränderung. Es ist nicht mehr
bloss das fremde oder zuweilen komische Phänomen

der Drag Queen, welche dann und wann mal
in der Vorstellungswelt der Durchschnittsgesellschaft

auftaucht. Tatsächlich handelt es sich heute

um eine viel ernstere Angelegenheit, schliesslich
stellen Transmänner einen ziemlichen Affront für
das Geschlechtersystem dar.

Sie werden als Ikone einer queeren Subkultur oder als

Expertin und prominente Teilnehmerin einer Transgender-

Bewegung angesehen. Dabei sind Sie stark in ali Ihre

Projekte involviert. Das scheint sehr ungewöhnlich für
eine Universitätsprofessorin. Fallen Sie damit nicht
zwischen Stuhl und Bank?

Das ist eine interessante Frage, auf die es verschiedene

Antworten gibt. Es ist entscheidend, wie die
beiden verschiedenen Welten zusammengebracht
werden können, ohne die eine Umgebung gegen die
andere zu verkaufen. Selbstverständlich nehme ich

an der Subkultur, über welche ich schreibe, teil -
weil ich Spass daran habe. Dabei nehme ich auf
eine indirekte Weise teil, ich war nie ein Drag King,
vielmehr half ich mit, in Worte zu fassen, was da

vor sich ging. Aber für mich zeichnet sich subkulturelle

Aktivität in erster Linie durch Teilnahme

aus, ob als Musikerin oder einfach als Teil des

Publikums. Es gab immer viele Leute, die glücklich
waren, mich bei ihnen zu wissen. Jedoch gab es auch
andere, für die ich einen Störfaktor darstellte - eine,
die bloss beobachtet, um über sie schreiben zu
können. Vielleicht würden diese Leute meiner

Interpretation nicht zustimmen. Besonders in San

Francisco sind die subkulturellen Szenen sehr
antiintellektuell eingestellt. In deren Verständnis wird
die Sache über-intellektualisiert und verliert
dadurch ihren Genuss.

Was die Universität betrifft, so denke ich, kann ich
mich sehr glücklich schätzen, dass meine Arbeit
oder ein Teil davon akzeptiert wurde und ich
damit meinen Weg machen konnte. Doch gleichzeitig

werde ich wahrscheinlich als irgendetwas
zwischen einer Theoretikerin und einer Ethnologin
oder Kulturkritikerin und einer Journalistin
angesehen. Auf diese Weise kann einem auch ein wenig
die Legitimät abgesprochen werden.
Es bestehen Hierarchien zwischen Theorie und
anderen Arten der Wissensproduktion. Ich glaube,
ich versuche mir diese Strukturen immer bewusst

zu machen. Damit meine ich die Ideen und Begriffe,
mit denen wir an der Universität so um uns werfen.

Beispielsweise bezeichnen sich viele als

Anhängerinnen von Michel Foucault, aber die gleichen



Leute scheinen den Disziplinen sehr verpflichtet zu
sein. Für mich ist das ein Widerspruch. Ich würde
energisch für eine Auflösung der Disziplinen
eintreten. Genauso sind nur wenige bereit die
legitimierenden Praktiken, die Foucault als Voraussetzung

für die Herstellung von wissenschaftlichem
Wissen beschreibt, zu Gunsten von unterdrückten
oder ausgeschlossenen Wissensformen aufzugeben.

Würden Sie also für eine andere Rolle von Intellektuellen in

der Gesellschaft plädieren?

Nun, Intellektuelle müssen ihre eigene
Wahrnehmbarkeit definitiv steigern und sich überlegen,
wie der Einfluss eines akademischen Denkens und
Sprechens auf andere öffentliche Diskussionen
ausgeweitet werden kann. Die Universitäten wurden
sehr stark marginalisiert. Selbst für grössere
Projekte werden meistens Journalistinnen, Think
Tanks oder andere Strategen quasi als Intellektuelle

angegangen. Akademikerinnen sollten ihr Verhältnis

zum Konzept des/r öffentlichen Intellektuellen
überdenken.
Auch müssen sie sich selbst reorganisieren, bevor
die Universitäten auf die Idee kommen, die Geistesund

Sozialwissenschaffen abzuschaffen. Es ist wichtig,

sich diesen möglichen Veränderungen bewusst

zu sein, um nicht plötzlich davon überrascht zu
werden. Besonders in Bereichen, die sehr
ungeschützt sind wie die Queer Studies. Wenn aufgrund
der ökonomischen Verwertbarkeit entschieden
wird, wird sich kaum jemand um solche Fächer
scheren. Es ist an der Zeit, sich solchen Gefahren,
aber auch der Funktion von Intellektuellen gewahr
zu werden.

Zur Person

Judith «Jack» Halberstam ist Leiterin des «Center for
Feminist Research» und Professorin für Anglistik an

der University of Southern California in Los Angeles.
Einen Namen gemacht hat sie sich mit der
Untersuchung von Männlichkeitskonzepten in der Lebensrealität

von Frauen in ihrem Buch «Female Masculinity»
(1998) sowie in Zusammenarbeit mit Del LaGrace

Volcano mit dem «Drag King Book» (1999), das eine

Erkundung der (nordamerikanischen und europäischen)

Drag King-Szene darstellt. Ihre Untersuchungen

spiegeln kritisch gesellschaftliche Phänomene, um

Geschlecht in künstlerischen oder publizistischen
Darstellungen in Film, Fernsehen, Kunst und Literatur.
Halberstam ist als Gastreferentin an zahlreichen

Veranstaltungen auch in Europa unterwegs.

JUDITH «JACK» HALBERSTAM fl MTII [F5W0 EW

ANMERKUNGEN

1 Halberstam, Judith In a Queer Time and Place Transgender
Bodies, Subcultural Lives. London/New York, 2005

2 Der Begriff queer (urspr englisches Schimpfwort pervers, abartig)
wurde als emanzipatorische Selbstbezeichnungsstrategie in der

(nordamerikanischen) Lesben- und Schwulenbewegung eingesetzt.
Spater wurde der Begriff als Kritik an Vorstellungen von fixen

Identitatskategorien (Geschlecht, Begehren) in theoretischen und

politischen Zusammenhangen benutzt

3 Transgender oder Transgeschlechtlichkeit ist ein offenerer
Begriff und eine gängige Eigenbezeichnung, wahrend Transsexualität
meist in einem medizinischen oder rechtlichen Kontext verwendet

wird Transgeschlechtlichkeit ist nicht eine Krankheit, sondern ein

Leiden an der rigid zweigeschlechtlichen Gesellschaftsordnung

INTERVIEWERIN

Dam Oertie studiert Geschichte, Gender und Philosophie in Zürich

und Basel dam.oertle@access umzh ch

ILLUSTRATORINNEN

Isabel Reiss und Viola Thiele illustrieren und musizieren elektronisch

als Mosh Mosh info@mosh-mosh com


	"Queer stellt eine Herausforderung für jede Identitätspolitik dar" : Interview

