Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2006)

Heft: 33

Artikel: Das Ende der Blutsverwandtschaft?
Autor: Jong, Willemijn de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631714

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BLUT

DAS KONZEPT VERWANDTSCHAFT

as Ende der
Blutsverwandtschaft?

von Willemijn de Jong

«Blutsverwandtschaft» ist eine hoch bewertete
Kategorie im Alltag und in der Offentlichkeit
westlicher Gesellschaften. Dies verdeckt, dass
Verwandtschaft nach neueren ethnologischen
Erkenntnissen etwas Prozesshaftes und Ambi-
valentes ist. Auch gibt es Anzeichen dafiir, dass
Blutsverwandtschaft kulturell an Bedeutung
verliert und Genverwandtschaft an Wichtigkeit
gewinnt. Dies bringt neue Probleme und
Unsicherheiten fiir Individuum, Familie und
Gesellschaft mit sich.

Blutsverwandtschaft gilt bei uns landliufig als
Verwandtschaft per se. Als erstes assoziieren wir sie
mit der Beziehung zu Eltern und Geschwistern.
«Blut» sowie «Natur» und «Biologie» sind zentrale
Referenzgrossen, wenn von Verwandten die Rede
ist. So etwa dussern sich beginnende Ethnologie-
studierende in der Schweiz. Da iiber die hiesige
Situation jedoch kaum gesicherte Angaben zu Ideen
und Wertvorstellungen von Verwandtschaft bestehen,
lohnt sich ein Blick auf die Situation in anderen
westlichen Gesellschaften, wo in den letzten gut
fiinfzig Jahren eingehende Studien durchgefiihrt
wurden. Ziel war es, kritische Vergleiche anzu-
stellen und die Verwandtschaftsforschung als
ethnozentristisches  Projekt zu hinterfragen.
Anzumerken ist, dass Verwandtschaftsforschung,
anders als Familienforschung im soziologischen
Sinn, immer schon ein zentrales Feld der Sozial-
und Kulturanthropologie war.

Blutsverwandtschaft nach euro-amerikanischem
Verstandnis

Uber die USA der 1960er-Jahren berichtet die
Forschung, dass die kulturellen Vorstellungen von
Verwandtschaft in ausgeprigter Weise durch
biogenetische Substanzen, insbesondere Blut,
bestimmt sind. Neben dieser Ordnung der Natur
spielt die Ordnung des Gesetzes oder der Kultur
eine Rolle. Damit sind institutionalisierte Regeln
und Gewohnheiten wie z. B. Heirat und Ehe,
gemeint. Ein folgenreiches Kernsymbol stellt der
Fortpflanzungsakt dar. Denn der heterosexuelle
Geschlechtsverkehr begriindet die dauerhafte
Solidaritit zwischen Blutsverwandten.

«Blutsverwandte» im Sinne von Eltern-Kind- und
Geschwisterbeziehungen sind im amerikanischen

4

Kontext ideell sowohl durch «Natur» als auch durch
«Gesetz» geprigt. Sie sind die am hdchsten be-
wertete Klasse von Verwandten und werden sozial
als die engsten Beziehungen betrachtet. Das hat
offentliche Folgen: Bande des Blutes und gegen-
seitige Rechte und Pflichten bleiben bestehen, auch
wenn Kinder etwa entrechtet werden. «Natiirliche
Verwandte», wie illegitime Kinder und der biologische
Vater oder die biologische Mutter ohne rechtliche
Legitimation, werden weniger hoch bewertet.
«Verwandte durch Gesetz», die wie Schwieger-
verwandte auf rein rechtlicher Basis beruhen,
werden als am wenigsten wichtig und bindend
beurteilt.

Auch in England finden sich solche Vorstellungen.
Heute geht man davon aus, dass es im euro-
amerikanischen Raum prinzipiell dhnliche Ideen
iiber die intimsten sozialen Beziehungen gibt.
Durch englische Studien wurde klarer ersichtlich,
dass Blut als in eine Richtung — und zwar nach
unten fliessend — aufgefasst wird. Jedes Kind, das
neu entsteht, ist ein «Gemisch aus Blut»: zur Hilfte
bestehend aus dem Blut der Eltern, zu Vierteln aus
dem Blut der Grosseltern und zu Achteln aus dem
Blut der Urgrosseltern. Was in der einzelnen Person
davon sichtbar wird, sind bestimmte Teile, die
man von den Vorfahren bekommen hat, wie
Augenfarbe, Begabungen etc. Diese einzelnen Teile
bilden nach gingigem Verstdndnis eine einmalige
Konfiguration, so dass jedes Mal ein Individuum
mit einer unverwechselbaren eigenen Identitit
entsteht. Die zentrale Idee vom Fluss des Lebens als
ein nach unten fliessender Fluss des Blutes ist mit
ein Grund, weshalb es fiir uns so wichtig ist, zu
wissen, wer die «wirklichen Eltern» sind.

Alternative Verwandtschaftsvorstellungen

In nichtwestlichen Gesellschaften existieren andere
Ideen iiber Korpersubstanzen, Natur und Kultur
einerseits sowie Verwandtschaft andererseits. Diese
sind auch anders gendered. Beispielsweise gibt es
Gesellschaften, in denen vor allem das Blut und die
Milch der Mutter fiir die Identitit eines Kindes
wichtig sind. Es existiert auch die Vorstellung, dass
aufgrund der Weitergabe #hnlicher Substanzen,
ndmlich Blut und Milch resp. Blut und Samen,
Mutter und Tochter einerseits und Vater und Sohn
andererseits enger miteinander verwandt sind.

Weiter gibt es Gesellschaften, in denen weder
Korpersubstanzen noch der Fortpflanzungsakt von
Bedeutung sind, da z. B. davon ausgegangen wird,
dass ein Geistwesen der Verwandtschaftsgruppe
miitterlicherseits und nicht jenes viterlicherseits
entscheidend fiir die Zeugung eines Kindes ist. Ein



5

solches Kind ist nicht wie bei
uns ein neues Individuum,
sondern es kommt alt zur
Welt, als Inkarnation der
Vorfahren. Eine neue Person
entsteht erst allmihlich
durch das Eingehen neuer
Beziehungen. Der Fluss des &
Lebens nicht unbedingt der £
des Blutes - ist in diesem Fall §
zyklisch.

Verwandtschaft wird also
keineswegs universal durch |
«Blut» oder durch «Natur»,
geschweige denn  durch |/
«Biologie» im Sinne des
institutionalisierten Wissens | .
der belebten Natur und deren
Gesetzmaissigkeiten konzep- !
tualisiert. Universal ist nach
heutiger Forschung allenfalls §
ein Konzept des Miteinander- 1
Teilens, seien es korperliche §
Substanzen und/oder Nahr-
ung, Wohnraum, Land,
Unterstiitzung  etc.  Ver-
wandtschaft als analytische £
Kategorie wird eher als Tun
denn als Sein, eher als Pro- e
zess denn als Struktur |
konzipiert, und wird wie [
Gender vorwiegend als kul-
turelles und soziales
Konstrukt gedacht. Vor allem
durch die Arbeiten von
Foucault und Bourdieu wurde
klar, dass
Ideen und Praktiken der

Verwandtschaft Transformationen unterworfen
sind. Neu zeigten feministische Anthropologinnen,
wie sich durch die Betrachtungsweise von
Verwandtschaft als etwas Natiirlichem Macht
entfalten kann — mit oft negativen Folgen fiir
Frauen.

Ambivalenzen der Blutsverwandtschaft

Was in der anglophonen Forschung im Dunkeln
bleibt, tritt in der frankophonen klarer ans Licht:
Hinsichtlich Ehe, Sexualitit und Korper ist Bluts-
verwandtschaft nicht nur positiv mit Nihe und
Solidaritit verbunden, sondern sie ist {iberaus
ambivalent. Foucault weist in seinem Buch «Der
Wille zum Wissen» darauf hin, dass im Frankreich
des 18. Jahrhunderts das Allianzdispositiv, nimlich

DAS KONZEPT VERWANDTSCHAFT

Institutionen, iyt und Spiritualitét der Mutterlinie sind fiir die Lio in Indonesien besonders wichtig.

das System des Heiratens, der Festlegung und
Entwicklung der Verwandtschaften, der Uber-
mittlung der Namen und der Giiter, zunehmend
von einem Sexualititsdispositiv tiberlagert wurde.
Unverkennbar ist hier der Einfluss von
Lévi-Strauss’ Theorie iiber Verwandtschaft. Die
rechtmissige Ehe und die Fruchtbarkeit in
biirgerlichen Familien werden hochgeschitzt und
Gefiihlsbeziehungen sowie korperliche Nihe
werden praktisch und diskursiv intensiviert.
Gleichzeitig wird zunehmend thematisiert, wie
sexuelle Beziehungen zwischen Blutsverwandten,
«Blutschande» oder Inzest, zu vermeiden sind.

Die damalige Bedeutung des Blutes schreibt
Foucault vor allem dem Allianzdispositiv und dem
Regime des Adels zu, da sich dieser an weit
zuriickreichenden Stammbédumen orientiert. Blut

BLUT



BLUT

Blut von Mutter und Vater sind fiir uns gleich wichtig.

DAS KONZEPT VERWANDTSCHAFT

sei eine «Realitit mit Symbolfunktion» gewesen:
Es signalisierte den Wert des Status durch
Abstammung in einer hierarchischen Stdnde-
gesellschaft, und es spielte eine wichtige
instrumentelle Rolle — Mann musste Blut vergiessen
kénnen. Blut entfaltete somit erhebliche Macht-
wirkungen.

Uber die biirgerlichen Familien sagt Foucault, dass
sie eine «umgekehrte und dunkle Ahnentafel»
fiihrten, deren «beschimende <Adelstitely die
Krankheiten oder Belastungen der Verwandtschaft
waren: die progressive Paralyse des Grossvaters, die

Nervenschwiche der Mutter, die Schwindsucht des
Schwesterchens, die hysterischen oder liebestollen
Tanten, die Vettern mit dem schlechten Lebens-
wandel». Blut, so konnen wir mit Foucault folgern,
war im Westen des 20. Jahrhunderts weiterhin
eine wichtige Metapher fiir enge soziale Beziehungen,
aber nicht mehr so umfassend wie frither fiir die
Aristokratie.

Vom Blut zu den Genen?

Die kulturelle Dominanz der Blutsverwandtschaft,
der Ehe und des Fortpflanzungsaktes im westlichen
Denken ist mittlerweile durch die Praxis von Wahl-
verwandtschaften in Frage gestellt worden. Diese
gibt es bei Patchworkfamilien, die durch Schei-
dungen und Konkubinat entstehen, bei familidren
Lebensgemeinschaften, die Lesben und Schwule mit
ihrem Umfeld bilden, und bei Familienformen, die
durch Neue Reproduktionstechnologien (NRT)
und Adoption zustande kommen.

Die Idee des Fortpflanzungsaktes ist in den USA
aber noch so dominant, dass sie weiterhin als
politische Legitimationsstrategie dient. Beispiels-
weise haben sich in letzter Zeit Gerichte ver-
schiedener US-Bundesstaaten, ausser in Kalifornien,
gegen Ehen gleichgeschlechtlicher Paare aus-
gesprochen mit der Begriindung der fehlenden

6

Fortpflanzungsmdoglichkeit. Nun ldsst sich dieses
Argument auch bei «unfruchtbaren» Ehepaaren
vorbringen. Doch solche «Korperabweichungen»
lassen sich heute durch NRT, mit Spenden von
Samen- oder Eizellen oder mit Leihmutterschaft
zum Teil normalisieren. Fin derartiges Gegen-
argument wurde indessen nicht ins politische Feld
gefithrt. Die NRT gefihrden nidmlich ebenfalls
herkémmliche Werte von Familie und Verwandt-
schaft.

In scharfsinniger Weise hat die englische Anthropo-
login Marilyn Strathern darauf hingewiesen, dass
durch die Moglichkeit der NRT zum einen die
Familie unter Legitimationsdruck gerit, da nun der
«natiirliche» Fortpflanzungsakt theoretisch, und in
immer mehr Fillen auch praktisch, ausgelagert und
kiinstlich durchgefiihrt werden kann. Die Familie
ist durch dieses mogliche Outsourcing sozusagen
bloss noch sozial bestimmt: durch eine eheliche
Partnerschaft mit einem dringlichen Kinderwunsch
sowie durch das Aufziehen von Kindern. Zum
anderen wird die Verwandtschaft aufgrund unserer
kulturellen Primisse der biogenetischen Substanz
unausweichlich  erweitert: ~durch  mogliche
«genetische  Viter», «genetische  Miitter»,
«Leihmiitter» oder durch «genetische Kinder»,
gezeugt durch Spenden von Keimzellen. Neu
versucht das Gesetz meist die Kategorien Familie
und Verwandtschaft in diesem Kontext zu trennen.
Aber wie die Betroffenen und ihre Umgebung mit
diesen teils beingstigenden Verwandten konkret
umgehen, ist ein weites Feld, woriiber noch wenig
bekannt ist. Auch in der Schweiz, wo Eizellen-
spenden und Leihmutterschaft noch verboten sind,
hat ein Kind mit 18 Jahren das Recht, seinen
genetischen Vater (den Samenspender) kennen zu
lernen. Genetik und NRT kreieren einen neuen
intim-6ffentlichen Raum, der offensichtlich eine
fruchtbare Zukunft fiir eine Kategorie wie «Gen-
verwandtschaft» bietet, neben oder anstelle von
Blutsverwandtschaft. In  unserem  Denken
verschiebt sich die Bedeutung von Natur im
Zusammenhang mit Verwandtschaft — vom Blut zu
den Genen. Thre Basis in kulturellen Vorstellungen
biogenetischer Substanz bleibt jedoch bestehen,
trotz der Praxis vielfiltiger Wahlverwandtschaften.

AUTORIN

Willemijn de Jong lehrt und forscht als Titularprofessorin fiir
Ethnologie an der Universitat Ziirich.
w.de.jong@access.unizh.ch



	Das Ende der Blutsverwandtschaft?

