
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2006)

Heft: 33

Artikel: Das Ende der Blutsverwandtschaft?

Autor: Jong, Willemijn de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631714

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631714
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BLUJT DAS KONZEPT VERWANDTSCHAFT 4

D as Ende der
Blutsverwandtschaft?

von Willemijn de Jong

«Blutsverwandtschaft» ist eine hoch bewertete
Kategorie im Alltag und in der Öffentlichkeit
westlicher Gesellschaften. Dies verdeckt, dass
Verwandtschaft nach neueren ethnologischen
Erkenntnissen etwas Prozesshaftes und
Ambivalentes ist. Auch gibt es Anzeichen dafür, dass

Blutsverwandtschaft kulturell an Bedeutung
verliert und Genverwandtschaft an Wichtigkeit
gewinnt. Dies bringt neue Probleme und

Unsicherheiten für Individuum, Familie und

Gesellschaft mit sich.

Blutsverwandtschaft gilt bei uns landläufig als

Verwandtschaft per se. Als erstes assoziieren wir sie

mit der Beziehung zu Eltern und Geschwistern.
«Blut» sowie «Natur» und «Biologie» sind zentrale

Referenzgrössen, wenn von Verwandten die Rede

ist. So etwa äussern sich beginnende
Ethnologiestudierende in der Schweiz. Da über die hiesige
Situation jedoch kaum gesicherte Angaben zu Ideen
und Wertvorstellungen von Verwandtschaft bestehen,

lohnt sich ein Blick auf die Situation in anderen
westlichen Gesellschaften, wo in den letzten gut
fünfzig Jahren eingehende Studien durchgeführt
wurden. Ziel war es, kritische Vergleiche
anzustellen und die Verwandtschaftsforschung als

ethnozentristisches Projekt zu hinterffagen.
Anzumerken ist, dass Verwandtschaftsforschung,
anders als Familienforschung im soziologischen
Sinn, immer schon ein zentrales Feld der Sozial-
und Kulturanthropologie war.

Blutsverwandtschaft nach euro-amerikanischem
Verständnis

Über die USA der 1960er-Jahren berichtet die

Forschung, dass die kulturellen Vorstellungen von
Verwandtschaft in ausgeprägter Weise durch
biogenetische Substanzen, insbesondere Blut,
bestimmt sind. Neben dieser Ordnung der Natur
spielt die Ordnung des Gesetzes oder der Kultur
eine Rolle. Damit sind institutionalisierte Regeln
und Gewohnheiten wie z. B. Heirat und Ehe,

gemeint. Ein folgenreiches Kernsymbol stellt der

Fortpflanzungsakt dar. Denn der heterosexuelle
Geschlechtsverkehr begründet die dauerhafte
Solidarität zwischen Blutsverwandten.
«Blutsverwandte» im Sinne von Eltern-Kind- und
Geschwisterbeziehungen sind im amerikanischen

Kontext ideell sowohl durch «Natur» als auch durch
«Gesetz» geprägt. Sie sind die am höchsten
bewertete Klasse von Verwandten und werden sozial
als die engsten Beziehungen betrachtet. Das hat
öffentliche Folgen: Bande des Blutes und gegenseitige

Rechte und Pflichten bleiben bestehen, auch

wenn Kinder etwa entrechtet werden. «Natürliche
Verwandte», wie illegitime Kinder und der biologische
Vater oder die biologische Mutter ohne rechtliche

Legitimation, werden weniger hoch bewertet.
«Verwandte durch Gesetz», die wie Schwiegerverwandte

auf rein rechtlicher Basis beruhen,
werden als am wenigsten wichtig und bindend
beurteilt.
Auch in England finden sich solche Vorstellungen.
Heute geht man davon aus, dass es im
euroamerikanischen Raum prinzipiell ähnliche Ideen
über die intimsten sozialen Beziehungen gibt.
Durch englische Studien wurde klarer ersichtlich,
dass Blut als in eine Richtung - und zwar nach

unten fliessend - aufgefasst wird. Jedes Kind, das

neu entsteht, ist ein «Gemisch aus Blut»: zur Hälfte
bestehend aus dem Blut der Eltern, zu Vierteln aus
dem Blut der Grosseltern und zu Achteln aus dem
Blut der Urgrosseltern. Was in der einzelnen Person

davon sichtbar wird, sind bestimmte Teile, die

man von den Vorfahren bekommen hat, wie

Augenfarbe, Begabungen etc. Diese einzelnen Teile
bilden nach gängigem Verständnis eine einmalige
Konfiguration, so dass jedes Mal ein Individuum
mit einer unverwechselbaren eigenen Identität
entsteht. Die zentrale Idee vom Fluss des Lebens als

ein nach unten fliessender Fluss des Blutes ist mit
ein Grund, weshalb es für uns so wichtig ist, zu
wissen, wer die «wirklichen Eltern» sind.

Alternative Verwandtschaftsvorstellungen

In nichtwestlichen Gesellschaften existieren andere
Ideen über Körpersubstanzen, Natur und Kultur
einerseits sowie Verwandtschaft andererseits. Diese

sind auch anders gendered. Beispielsweise gibt es

Gesellschaften, in denen vor allem das Blut und die
Milch der Mutter für die Identität eines Kindes

wichtig sind. Es existiert auch die Vorstellung, dass

aufgrund der Weitergabe ähnlicher Substanzen,
nämlich Blut und Milch resp. Blut und Samen,

Mutter und Tochter einerseits und Vater und Sohn
andererseits enger miteinander verwandt sind.
Weiter gibt es Gesellschaften, in denen weder

Körpersubstanzen noch der Fortpflanzungsakt von
Bedeutung sind, da z. B. davon ausgegangen wird,
dass ein Geistwesen der Verwandtschaftsgruppe
mütterlicherseits und nicht jenes väterlicherseits
entscheidend für die Zeugung eines Kindes ist. Ein



5 DAS KONZEPT VERWANDTSCHAFT BLÜJT

solches Kind ist nicht wie bei

uns ein neues Individuum,
sondern es kommt alt zur
Welt, als Inkarnation der
Vorfahren. Eine neue Person
entsteht erst allmählich
durch das Eingehen neuer
Beziehungen. Der Fluss des

Lebens nicht unbedingt der
des Blutes - ist in diesem Fall

zyklisch. |Jff ff-.'ff^Verwandtschaft wird also

keineswegs universal durch
«Blut» oder durch «Natur», 4 1 rt 1

geschweige denn durch I I i t
j, jiP|

«Biologie» im Sinne des

institutionalisierten Wissens
der belebten Natur und deren

Gesetzmässigkeiten konzep-
tualisiert. Universal ist nach

heutiger Forschung allenfalls
ein Konzept des Miteinander-
Teilens, seien es körperliche
Substanzen und/oder Nahrung,

Wohnraum, Land,

Unterstützung etc.
Verwandtschaft als analytische
Kategorie wird eher als Tun
denn als Sein, eher als Pro-
zess denn als Struktur
konzipiert, und wird wie
Gender vorwiegend als

kulturelles und soziales

Konstrukt gedacht. Vor allem
durch die Arbeiten von
Foucault und Bourdieu wurde
klar, dass Institutionen, Blut und Spiritualität der Mutterlinie sind fur die Lio in Indonesien besonders wichtig.
Ideen und Praktiken der
Verwandtschaft Transformationen unterworfen
sind. Neu zeigten feministische Anthropologinnen,
wie sich durch die Betrachtungsweise von
Verwandtschaft als etwas Natürlichem Macht
entfalten kann - mit oft negativen Folgen für
Frauen.

Ambivalenzen der Blutsverwandtschaft

Was in der anglophonen Forschung im Dunkeln
bleibt, tritt in der frankophonen klarer ans Licht:
Hinsichtlich Ehe, Sexualität und Körper ist
Blutsverwandtschaft nicht nur positiv mit Nähe und
Solidarität verbunden, sondern sie ist überaus
ambivalent. Foucault weist in seinem Buch «Der
Wille zum Wissen» darauf hin, dass im Frankreich
des 18. Jahrhunderts das Allianzdispositiv, nämlich

das System des Heiratens, der Festlegung und
Entwicklung der Verwandtschaften, der
Übermittlung der Namen und der Güter, zunehmend

von einem Sexualitätsdispositiv überlagert wurde.
Unverkennbar ist hier der Einfluss von
Levi-Strauss' Theorie über Verwandtschaft. Die
rechtmässige Ehe und die Fruchtbarkeit in
bürgerlichen Familien werden hochgeschätzt und
Gefühlsbeziehungen sowie körperliche Nähe
werden praktisch und diskursiv intensiviert.
Gleichzeitig wird zunehmend thematisiert, wie
sexuelle Beziehungen zwischen Blutsverwandten,
«Blutschande» oder Inzest, zu vermeiden sind.
Die damalige Bedeutung des Blutes schreibt
Foucault vor allem dem Allianzdispositiv und dem

Regime des Adels zu, da sich dieser an weit
zurückreichenden Stammbäumen orientiert. Blut



BLdJJT DAS KONZEPT VERWANDTSCHAFT 6

sei eine «Realität mit Symbolfunktion» gewesen:
Es signalisierte den Wert des Status durch
Abstammung in einer hierarchischen
Ständegesellschaft, und es spielte eine wichtige
instrumentelle Rolle -Mann musste Blut vergiessen
können. Blut entfaltete somit erhebliche
Machtwirkungen.

Über die bürgerlichen Familien sagt Foucault, dass

sie eine «umgekehrte und dunkle Ahnentafel»
führten, deren «beschämende <Adelstitel> die
Krankheiten oder Belastungen der Verwandtschaft
waren: die progressive Paralyse des Grossvaters, die

Blut von Mutter und Vater sind für uns gleich wichtig.

Nervenschwäche der Mutter, die Schwindsucht des

Schwesterchens, die hysterischen oder liebestollen
Tanten, die Vettern mit dem schlechten
Lebenswandel». Blut, so können wir mit Foucault folgern,
war im Westen des 20. Jahrhunderts weiterhin
eine wichtige Metapher für enge soziale Beziehungen,
aber nicht mehr so umfassend wie früher für die
Aristokratie.

Vom Blut zu den Genen?

Die kulturelle Dominanz der Blutsverwandtschaft,
der Ehe und des Fortpflanzungsaktes im westlichen
Denken ist mittlerweile durch die Praxis von
Wahlverwandtschaften in Frage gestellt worden. Diese

gibt es bei Patchworkfamilien, die durch
Scheidungen und Konkubinat entstehen, bei familiären
Lebensgemeinschaften, die Lesben und Schwule mit
ihrem Umfeld bilden, und bei Familienformen, die
durch Neue Reproduktionstechnologien (NRT)
und Adoption zustande kommen.
Die Idee des Fortpflanzungsaktes ist in den USA
aber noch so dominant, dass sie weiterhin als

politische Legitimationsstrategie dient. Beispielsweise

haben sich in letzter Zeit Gerichte
verschiedener US-Bundesstaaten, ausser in Kalifornien,
gegen Ehen gleichgeschlechtlicher Paare

ausgesprochen mit der Begründung der fehlenden

Fortpflanzungsmöglichkeit. Nun lässt sich dieses

Argument auch bei «unfruchtbaren» Ehepaaren

vorbringen. Doch solche «Körperabweichungen»
lassen sich heute durch NRT, mit Spenden von
Samen- oder Eizellen oder mit Leihmutterschaft
zum Teil normalisieren. Ein derartiges
Gegenargument wurde indessen nicht ins politische Feld

geführt. Die NRT gefährden nämlich ebenfalls
herkömmliche Werte von Familie und Verwandtschaft.

In scharfsinniger Weise hat die englische Anthropologin

Marilyn Strathern darauf hingewiesen, dass

durch die Möglichkeit der NRT zum einen die
Familie unter Legitimationsdruck gerät, da nun der
«natürliche» Fortpflanzungsakt theoretisch, und in
immer mehr Fällen auch praktisch, ausgelagert und
künstlich durchgeführt werden kann. Die Familie
ist durch dieses mögliche Outsourcing sozusagen
bloss noch sozial bestimmt: durch eine eheliche
Partnerschaft mit einem dringlichen Kinderwunsch
sowie durch das Aufziehen von Kindern. Zum
anderen wird die Verwandtschaft aufgrund unserer
kulturellen Prämisse der biogenetischen Substanz

unausweichlich erweitert: durch mögliche
«genetische Väter», «genetische Mütter»,
«Leihmütter» oder durch «genetische Kinder»,
gezeugt durch Spenden von Keimzellen. Neu
versucht das Gesetz meist die Kategorien Familie
und Verwandtschaft in diesem Kontext zu trennen.
Aber wie die Betroffenen und ihre Umgebung mit
diesen teils beängstigenden Verwandten konkret
umgehen, ist ein weites Feld, worüber noch wenig
bekannt ist. Auch in der Schweiz, wo Eizellenspenden

und Leihmutterschaft noch verboten sind,
hat ein Kind mit 18 Jahren das Recht, seinen

genetischen Vater (den Samenspender) kennen zu
lernen. Genetik und NRT kreieren einen neuen
intim-öffentlichen Raum, der offensichtlich eine
fruchtbare Zukunft für eine Kategorie wie «Gen-
verwandtschaft» bietet, neben oder anstelle von
Blutsverwandtschaft. In unserem Denken
verschiebt sich die Bedeutung von Natur im
Zusammenhang mit Verwandtschaft - vom Blut zu
den Genen. Ihre Basis in kulturellen Vorstellungen
biogenetischer Substanz bleibt jedoch bestehen,

trotz der Praxis vielfältiger Wahlverwandtschaften.

AUTORIN

Willemijn de Jong lehrt und forscht als Titularprofessorin für
Ethnologie an der Universität Zürich.
w.de.jong@access.unizh.ch


	Das Ende der Blutsverwandtschaft?

