
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2006)

Heft: 32

Artikel: "Binäre Oppositionen aufzubrechen, ist produktiv" : Interview mit
Kathleen Canning

Autor: Canning, Kathleen / Suter, Anja / Suter, Mischa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631501

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631501
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


INTERVIEW MIT KAHTHLEEN CANNING 32

D znäre Oppositionen"U aufzubrechen, ist
produktiv» - Interview
mit Kathleen Canning

von Anja Suter und Mischa Suter

Kathleen Canning hat mit ihren Arbeiten wesentlich

zu einem Neudenken der deutschen
Sozialgeschichte beigetragen und sich immer wieder in

konzeptionelle Debatten eingeschaltet. Dabei

plädiert sie für einen flexiblen Umgang mit
theoretischen Kategorien wie «Körper» oder «Klasse».
Die Spezialistin für Geschlechtergeschichte, die
als Professorin an der Uni Michigan arbeitet,
befasst sich seit längerem mit den Geschlechterverhältnissen

in der Weimarer Republik.

Wie kommt eine amerikanische Historikerin dazu, über

Deutschland zu forschen?

Bei mir lief dies ziemlich zufällig. Als ich an der Uni
Oregon studierte, hatte ich drei Professoren, die zu
deutscher Geschichte arbeiteten. In Nachbarfächern

wie der Soziologie gab es damals in den

1970er-Jahren verschiedene marxistische

Studiengruppen. So drehte sich irgendwie alles, was mich
interessierte, um deutsche Geschichte, um deutsche
Denkerinnen und Denker. Und schliesslich war ich
fasziniert von den Kursen zur Weimarer Republik
und zur NS-Zeit. An der Uni lernte ich drei Jahre
Deutsch und gewann am Ende des Studiums ein

Fulbright-Stipendium. Ich war noch nie in Europa
gewesen und habe mein Studium selber bezahlt;

Frauen der Weimarer Republik demonstrieren für bessere Arbeitsbedingungen.

also ohne Stipendium wäre ich gewiss lange nicht
nach Deutschland gekommen. Mit dem Stipendium
wurde ich nach Heidelberg geschickt, worüber ich
zunächst nicht recht glücklich war, weil ich unbedingt

nach Berlin wollte. Aber die Fulbright-Stiftung
meinte, es sei für eine junge Amerikanerin viel zu
gefährlich in Berlin wegen all der Demonstrationen.
Dabei war es genau jenes bewegte politische Klima,
das mich interessierte! Schliesslich gefiel es mir im
stilleren Heidelberg auch sehr gut, und ich habe

dort meine Magisterarbeit geschrieben.

Nun arbeitet deutsche Geschichtswissenschaft teilweise

mit anderen Gewichtungen als die amerikanische. Sie

schreiben, dass «Klasse» als analytisches Konzept in der

deutschen Geschichtsschreibung eine unvergleichliche
Dominanz bekommen habe. Warum war das so? Was für

Auswirkungen hatte diese Dominanz auf die deutsche

Geschichtswissenschaft?

Das klingt wie eine Prüfungsffage (lacht). Das Thema
würde ich gerne in einer meiner nächsten Prüfungen

aufgreifen. Im Ernst: Vielleicht liegt ein Grund
darin, dass die deutsche Arbeiterbewegung mit
ihrer spezifischen Sprache den Begriff«Klasse» stark
im öffentlichen Leben verankert hat. Die SPD

führte dann bis 1933 diese Sprache fort.
Nationalsozialismus und Weltkrieg wirkten auch auf die

Begrifflichkeiten der Arbeiterbewegung als Zäsur.
Nach 1945 war diese Rhetorik mehr oder weniger
verschwunden, zumindest in der Öffentlichkeit.
Marxistische Historikerinnen haben in den 1960er-

Jahren diese Sprache - und mit ihr den Begriff
«Klasse» - wieder aufgenommen. Damit wurde die

Sprache zum Vehikel, um die Arbeiter wieder in die
Geschichte einzubringen. Andererseits basiert der

Begriff «Klasse» noch auf einer weiteren deutschen
Traditionslinie - derjenigen von Max Weber.

Jürgen Kocka hat in seinem kleinen Band «Lohnarbeit

und Klassenbildung»1 sehr schön erläutert,
wie dieser deutsche Begriff «Klasse» eine Mischung
aus Marx und Weber sei. Insofern waren die
deutschen Labor Historians eben ihren geistigen
Ursprüngen treu.

Obwohl Sie beschreiben, wie die Verwendung des Konzepts

«Klasse» der Arbeiter-Historiker die Integration von Frauen

in die Geschichtsschreibung verunmöglichte, halten auch

Sie am Begriff fest.

Nun, in den USA ist es praktisch zum Mantra
geworden, dass man die Begriffe stets gemeinsam
aufzählt: also Gender, Class, Race und neuerdings
Sexuality als zusätzliche Kategorie. «Klasse» hat
damit ihre einst einzigartige analytische Kraft



33 INTERVIEW MIT KATHLEEN CANNING iDTtFWi

Banner: Proletarier aller Lander vereinigt euch!

verloren. «Klasse» dient heute zur Beschreibung:
man ist Working Class, Middle Class usw., aber das

bedeutet nicht, dass damit ein bestimmtes politisches

Bewusstsein verbunden wäre. Nur: Wenn
heute in sozialgeschichtlichen Arbeiten «Klasse»

völlig fehlt, so geht dies auch nicht auf. Denn
«Klasse» spielte in der Selbstidentifikation der
Leute eine herausragende Rolle. Ich will ein Beispiel
geben: Eine meiner Studentinnen befasst sich mit
einem katholischen Frauenbund. Und diesen

Frauen war ihre Klassenzugehörigkeit enorm wichtig,

ein grosser Teil ihrer Identität funktionierte
über diese Bezugnahme. In der Arbeit der Studentin

war dazu kein Wort zu finden, und damit fehlte
ein wichtiger Aspekt.

Sie selbst befassen sich seit einiger Zeit mit einem weiteren

analytischen Konzept - dem der Citizenship, ein

Begriff, auf den die deutsche Übersetzung «Staatsbürgerinnenschaft»

nicht recht passt.

Das stimmt, Citizenship lässt sich vielleicht gar nicht

angemessen ins Deutsche übersetzen. In der
deutschen Geschichtswissenschaft wird Citizenship stets

noch als nationale Zugehörigkeit verstanden, da

fliessen die beiden Begriffe «Staatsbürgerschaft»
und «Staatsangehörigkeit» zusammen. Diese

Auffassung in der Citizenship-Debatte geht auf
Rogers Brubaker zurück. Jene Rezeption ist zu sehr

auf die nationale Zugehörigkeit verengt - auf die

Frage, \velchen Pass man trägt, unter welchem
staatlichen Schutz man steht. Dabei findet die

Zuschreibung und Ausübung von Rechten und
Pflichten wenig Interesse, auch für die Weimarer
Zeit, als Citizenship in diesem Sinne neue Bedeutung

gewann.

Wie konzeptualisieren Sie CitizenshifR Historikerinnen

haben aufgeworfen, dass das Wahlrecht, das sie in

Deutschland 1918 erreichten, den Frauen keine substan-

ziellen Verbesserungen brachte. Dafür spricht, dass Frauen

später in der Weimarer Republik kaum an diesem Bereich

der Politik teilgenommen haben. Man kann diese

Einschätzung auch als Kritik am bürgerlichen Staat lesen.

Nun bringen Sie mit Anderen den Begriff in einem erweiterten

Sinn wieder ein. Was unterscheidet nach Ihnen

Citizenshipvon einem amorphen «in der Gesellschaft sein»?

Entscheidend ist, dass die Position der Staatsbür-

gerinnenschaft mit weitergehenden Forderungen
verknüpft wurde. Ich verstehe Citizenship als einen
Akt des Einforderns, eine Inanspruchnahme, die

mit der Zuschreibung bürgerlicher Rechte in einem
indirekten Zusammenhang steht. Denn auch
diejenigen, die solche Rechte nicht hatten, konnten sie

einfordern. So umfassten die Ansprüche, die an den
Staat gestellt wurden, nicht nur das Recht, wählen

zu können. Vielmehr wurden auch Forderungen an
den Wohlfahrtsstaat damit verknüpft. Kriegerwitwen

sind ein gutes Beispiel für eine solche

Inanspruchnahme. Kriegerwitwen haben die Sprache

von Staatsbügerinnenschaff für sich übernommen

und an den Staat Forderungen gestellt. Sie

konnten dies tun, weil ein gesellschaftlicher
Konsens bestand, dass diese Witwen besonders

«würdige» Citizens seien. Doch der Weimarer Staat,

an den sie appellierten, hat in den Krisenjahren der

Republik immer wieder versagt: Den Frauen
wurde geantwortet, man könne aus Geldmangel auf

Berlin 1923: Schlange stehen für das Lebensnotwendige.

die Klagen nicht eingehen, und die versprochene

Unterstützung wurde nicht geliefert. Sehr wichtig
ist hier die Sprache, die Subjektivität, die mit
Citizenship zusammenhängt. Hier entstand ein

neues Selbstbewusstsein und letztlich eine neue

Subjektposition. Dieses Selbstbewusstsein ist nicht

ganz abgehoben von Klassenzugehörigkeit, denn
reiche Leute hatten keinen Anlass, vom Staat



i OTT IMG INTERVIEW MIT KATHLEEN CANNING 34

Leistungen zu verlangen. Die Bedeutung von
Citizenship als einem neuen Selbstbewusstsein zeigt
sich nicht nur im Verhältnis zum Staat, sondern
auch im öffentlichen Raum. Diese Bedeutung ist
jedoch schwer zu erfassen. Darin liegt eine Schwierigkeit

des Buchprojekts über Citizenship in der
Weimarer Republik, das ich momentan verfolge.
Daher erweitere ich meine Quellenbasis auf
Repräsentationen von Frauen in der Belletristik, der
bildenden Kunst und in der Konsumkultur, wo auf
subtilere Weise als in den politischen Zeitschriften
die Themen Frauen in der Öffentlichkeit und
Frauen als Staatsbürgerinnen nachgezeichnet

sind heute verwischt: nehmen wir «Privatheit» vs.
«Öffentlichkeit» - das ist vom Tisch. Diese
Tendenz, in binären Gegensätzen zu denken, ist
grundsätzlich in unserem westlichen Denken tief
verankert. Insofern ist dem auch nicht zu entgehen,
doch ich finde es sehr produktiv, solche binären
Oppositionen aufzubrechen. Brennende Debatten

vermag ich allerdings im Moment nicht recht zu
erkennen. Vieles geht momentan in Richtung
Transnationalität. Heute kommt es vor, dass man
einen Vortrag hält und sogleich wird die Frage

gestellt, wie es sich mit dem skizzierten Thema in
einem anderen Land verhält. Das bedeutet, dass was

Wohlstand und Armut in den Jahren nach dem 1. Weltkrieg,

werden können.
Karin Hausen erzählte in einem Interview2, wie einst

Jürgen Kocka sie gefragt habe, was für sie denn nun wichtiger

sei: Klasse oder Geschlecht...

...Ich liebe diese Fragen mit einem solchen
«Oder»...

Sie haben mit Anderen gezeigt, warum eine solche Dichotomie

nicht haltbar ist. Wo sehen Sie gegenwärtig
Gegensatzpaare, die nicht (mehr) haltbar sind?

man sagt, nicht Hand und Fuss hat, wenn es sich

nicht auf einen anderen geografischen oder zeitlichen

Ort in der Geschichte anwenden oder zumindest

vergleichen lässt. Das finde ich sehr interessant,
denn es zwingt einen, die eigene Position neu zu
überdenken.

Eine Suggestivfrage: Die Geschichtswissenschaft hat

verschiedene Turns hinter sich. Anscheinend sind Turns

attraktiv. Bergen sie auch die Gefahr, neue

Rigiditäten zu schaffen?

Nun, die Diskussion über «Erfahrung» vs.
«Diskurs» ist wieder etwas abgeflaut. Allerdings war
ich vor drei Jahren auf einer Zürcher Tagung3, die
diesem Gegensatzpaar gewidmet war, so lange ist
das also noch nicht her. Viele der alten Dichotomien

Jener Diskursbegriff, den Joan Scott geprägt hat,
wurde eine Zeitlang sehr dogmatisch
angewandt - wenn auch mehr in der Nachfolge von
Joan Scott, weniger von ihr selbst. Scotts Position

war eigentlich nur in der Debatte um Experience



35 INTERVIEW MIT KATHLEEN CANNING

rigide. Dort ist der Diskursbegriff
allmächtig geworden, da gab es in ihrer
Analyse keinen Platz mehr für Agency.
Oder der in diesem Zusammenhang
verwendete Begriff von Körper: «Es gibt
keinen Körper, nur einen Diskurs über
den Körper» - das ist mir nicht plausibel
geworden. Dennoch hat die ganze
Auseinandersetzung - und das ist wichtig -
unglaublich produktive Debatten

ausgelöst.

Schwierig war dabei allerdings, dass der

Diskursbegriff in der Geschichtswissenschaft

nie geklärt wurde. Bei uns an der
Fakultät in Michigan haben viele Leute
diese Klärung sehr ernst genommen. Sie Vorlesung an

lasen viel und haben zum Schluss gefragt: Was ist
ein Diskurs? Diese Frage hat sich Joan

Scott nie vorgenommen. Den Literatur-
wissenschaftlerinnen, die diese Debatte unter den

Historikerinnen mitverfolgten, standen da die
Haare zu Berge. Die meinten, dieser Diskursbegriff,
der in der Geschichtswissenschaft vertreten werde,
bezeichne etwas, das sie selbst gar nicht erkennen
würden. Historikerinnen nehmen häufig ein

Konzept, von Derrida beispielsweise, isolieren es,

wenden es an - und was dabei herauskommt ist

völlig falsch.
Momentan zeichnet sich eine neue Beschäftigung
mit dem Visuellen ab. Es stellt sich die Frage,

warum wir in der Geschichtswissenschaft stets so

sehr von Texten besessen waren. Dabei rufen
Bilder genauso Identifikationen hervor wie sprachlich

verfasste Diskurse. Das ist ein Beispiel für eine
weitere Dichotomie. Für mich wirft dies die Frage
auf, ob wir uns nicht neue Fähigkeiten aneignen
müssten, um Bilder analysieren zu können. In
unserem neugegründeten Institute for Historical
Studies in Michigan gehen wir dieses Jahr unter
dem Titel «History and the Visual» diesem Thema
nach, wobei das «Visuelle» - Film, Fotografie,
Fotomontage, bildende Kunst usw. - sehr breit
verstanden wird. Ich hoffeallerdings, dass wir es nicht
nötig haben, dieses Interesse als einen Visual Turn
auszuweisen. Sonst würden die
Kunsthistorikerinnen und Filmwissenschaftlerlnnen
ausflippen. Ganz zu Recht (lacht).

Was bringt die nächste Zukunft der Kathleen

Canning?

Anfang nächsten Jahres erscheint eine Sammlung
methodologischer Aufsätze mit dem Titel «Gender

History in Practice». Dazu kommt eine längere
Einleitung, die einen Überblick über die

der Universität in Berlin 1930.

Geschlechtergeschichte gibt. Und weil der Aufsatz
eine Standortbestimmung sein soll, wird er täglich
umgeschrieben.. .4

Das erwähnte Buch über Citizenship in der
Weimarer Republik soll in den nächsten 18 Monaten

abgeschlossen werden. Das Projekt drohte zu
umfangreich zu werden, so dass ich mich auf die

Umbruchphase in der Geschlechterhierarchie von
1916-1923 beschränke. Neben einem Lehrbuch
über die Weimarer Republik arbeite ich im Moment
ausserdem an der Einleitung für den Sammelband
einer interdisziplinären Tagung, die wir in Michigan
zum Thema Weimar organisiert haben, und der
«Weimar Publics, Weimar Subjects: Rethinking
Political Culture in Germany 1918-1933» heisst.

LITERATUR

1 Kocka, Jürgen. Lohnarbeit und Klassenbildung: Arbeiter und

Arbeiterbewegung in Deutschland 1800 bis 1875. Berlin, 1983.

2 Bernet, Brigitta / Koni Weber: «Für eine Geschichte des

Verschwiegenen und Verdrängten» Karin Hausen zum Verhältnis von
Geschlechter- und Sozialgeschichte, in: ROSA. Die Zeitschrift für
Geschlechterforschung 30 (2005), S.32-36.

311. Historikerinnentagung, Februar 2002. Tagungsband: Bos,

Marguerite et al. Erfahrung: Alles nur Diskurs? Zur Verwendung
des Erfahrungsbegriffs in der Geschlechtergeschichte: Beiträge zur
11. Historikerinnentagung 2002. Zürich, 2004.

4 Bei Redaktionsschluss ist das Buch erschienen: Canning,
Kathleen. Gender History in Practice: Historical Perspectives on

Bodies, Class, and Citizenship. Ithaca, 2006.

INTERVIEWERINNEN

An]a Suter verbringt im Moment ein Austauschsemester in

Manchester. Sie studiert in Zürich Allgemeine Geschichte,
Englische Literatur und Sozial- und Wirtschaftsgeschichte.
ansu@gmx.ch

Mischa Suter studiert unoriginellerweise genau dasselbe.
mischa.suter@rotefabrik.ch


	"Binäre Oppositionen aufzubrechen, ist produktiv" : Interview mit Kathleen Canning

