
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2005)

Heft: 31

Artikel: Entmachtung der Natur?

Autor: Schmid, Shahanah

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NEUE REPRODUKTIONSTECHNOLOGIEN 22

E ntmachtung der
Natur?

von Shahanah Schmid

Die neuen Reproduktionstechnologien wie
In-Vitro-Fertilisation, Leihmutterschaft, Pränatal-
und Präimplantationsdiagnostik werfen rechtliche,
politische und ethische Fragen auf, die mit
gängigen Rezepten kaum zu beantworten sind.
Auch Feministinnen tun sich schwer damit -
geht es doch in den Debatten um nichts weniger
als das Aushandeln eines neuen Natur-Kultur-
Verhältnisses.

Im Januar 2005 wurde ein Mädchen geboren, das

wahrscheinlich bald seinem älteren, schwer kranken

Bruder mittels einer Knochenmarktransplantation
das Leben retten wird. Dass das Blutbild des

Babys demjenigen des Bruders genau entspricht, so
dass es bei der Transplantation keine Abstossungs-
reaktion geben sollte, ist kein Zufall - von
verschiedenen Embryos, die per In-Vitro-Fertilisation
(IVF) in einer
belgischen Klinik gezeugt
wurden, wurde gezielt

derjenige ausgewählt,

welcher dieser

Anforderung
entsprach. Dem
Mädchen wird der
zweifelhafte Ruhm
zuteil, das erste

«Design-Baby» der
Schweiz zu sein. Es

reiht sich ein in eine

Kette von Menschen
wie Louise Brown
(der erste per IVF

gezeugte Mensch, 1978) und «Baby M» (dessen

Leihmutter es nicht dem auftraggebenden Paar

abgeben wollte), die alleine aufgrund der Umstände
ihrer Zeugung und Geburt nicht nur Berühmtheit
erlangen, sondern auch für ethische, politische und
rechtliche Auseinandersetzungen sorgen.

Parlamentarische Debatten

Die Präimplantationsdiagnostik (PID), die im Fall
des Design-Babys zur Auswahl des «richtigen»
Embryos angewandt wurde, ist in der Schweiz
durch das Fortpflanzungsmedizingesetz verboten.
Doch im Juni hat der Nationalrat die Frage neu

Design-Babys: Gefahr der Instrumentalisierung als medizinische Ersatzteillager?

behandelt. Die Debatte war bewegt, die Fronten
verliefen quer durch die Parteien. Die Befürworterinnen

betonten die Unsinnigkeit, pränatale
Diagnostik (PND) mit allfälliger Abtreibung zu
erlauben, denselben Selektionsprozess im früheren
embryonalen Status aber nicht; verwiesen auf das

Leiden der von Erbkrankheiten belasteten Paare,
die deshalb wiederholte Abtreibungen in Kauf
nehmen müssen, um vielleicht beim fünften oder
sechsten Versuch ein gesundes Kind zu bekommen;
und hoben die Eigenverantwortung der betroffenen
Menschen hervor. Die Gegnerinnen hielten daran
fest, dass PID etwas qualitativ anderes als PND sei.

Die im Vergleich zur Abtreibungssituation
mangelnde Betroffenheit führe zum verantwortungslosen

Umgang mit dem Leben. Wer Trägerin
einer schweren Erbkrankheit sei, habe immer noch
die Wahl, keine Kinder zu haben - es gebe kein
Recht auf ein gesundes Kind. Den Rechten der
Eltern wurden die Rechte der Kinder und der

Embryos gegenübergestellt. Es wurde befürchtet,
bei einer Legalisierung von PID würden Kinder als

medizinische Ersatzteillager instrumentalisiert, der

Eugenik Tür und Tor geöffnet und Behinderte
entwürdigt, indem ihr Leben als <nicht lebenswert>

klassifiziert würde.
Ironischerweise war
es dann gerade das

Votum des körperlich

behinderten
Nationalrats Luc
Recordon, das die
Wende brachte: «Ich

appelliere an Sie im
Namen jener Kinder,

die, wie ich, es

vorgezogen hätten,
nie geboren zu werden,

als mit einer
schweren Behinderung

zur Welt zu
kommen.» Darauf wusste niemand mehr etwas zu

sagen, die Motion wurde an den Bundesrat
überwiesen.

Feministische Positionen

Die Auseinandersetzung um PID mag hier als

Beispiel für die Debatten um neue Reproduktionstechnologien

(NRT) im Allgemeinen dienen. Es

wird deutlich, dass die Meinungen erst gebildet
werden: Es gibt noch keine klar definierte linke,

grüne, liberale, bürgerliche oder christliche Position.

Die neuen Technologien werfen offensichtlich
Fragen auf, die nicht mit Rückgriff auf Partei-



23 NEUE REPRODUKTIONSTECHNOLOGIEN TOI

programme beantwortet werden können.
Auch Feministinnen sind sich nicht einig, obwohl
es nicht an tiefgehenden feministischen
Auseinandersetzungen mit Reproduktion im Allgemeinen

17/ im

Befreien Reproduktionstechnologien das «Naturwesen Frau»?

und spezifisch mit NRT mangelt. Feministinnen
sind damit konfrontiert, dass sich die von den NRT
aufgeworfenen Fragen nicht so einfach mit gängigen
Rezepten beantworten lassen. In der Abtreibungsdebatte

etwa betonten sie das Selbstbestimmungsrecht.

Dies als Prinzip weitergedacht impliziert, dass

Frauen auch in Bezug auf die NRT das Recht auf
freie Wahl haben sollten und spricht gegen Verbote
und gesetzliche Grenzen. Aber was, wenn sich die
Rechte verschiedener Frauen in die Quere kommen

- etwa im Konflikt zwischen der genetischen und
der austragenden Mutter? Und wie ist damit
umzugehen, wenn die Wahl zur Qual, zum Zwang
wird? So unterwerfen sich manche ungewollt kinderlose

Frauen jahrelangen, schmerzvollen Behandlungen,

weil sie sonst «nicht alles versucht» hätten
und mit dem Vorwurf konfrontiert wären, letztlich
selber an der Kinderlosigkeit schuld zu sein - es

hätte ja noch unausgeschöpfte Möglichkeiten
gegeben.
Im Gegensatz zur liberalen Rede von Selbstbestimmung

stellt eine technologiekritische Argumentation
die männliche Kontrolle der weiblichen Reproduk-
tivität als Quelle des Patriarchats ins Zentrum der

Analyse. Diese Kontrolle werde heute weder von
einzelnen Männern in privaten Beziehungen, noch
allein vom Staat, sondern immer mehr von der

Reproduktionsmedizin - mit dem klinischen Blick,
der Frauen und ihre Körper zu Objekten degradiert

- wahrgenommen. Aus dieser Perspektive sind die
NRT keine Technologien, welche die weibliche
Wahlfreiheit erhöhen, sondern Machtinstrumente,
um Frauen die Kontrolle über die Reproduktion zu
entziehen. Aber auch diese Argumentation droht in
sich zusammenzufallen, wenn sie mit konkreten
Situationen konfrontiert wird: Einem lesbischen Paar

beispielsweise, das sich dank NRT einen
Kinderwunsch erfüllen kann und damit die Heteronor-
mativität der Reproduktion in Frage stellt; oder
einer alleinstehenden Frau, die mit Hilfe von künstlicher

Befruchtung selbstbestimmt und ausserhalb

bürgerlicher Familiennormen schwanger wird.
Die Macht scheint nicht in den Technologien
selber, sondern in den Händen derer, die sie

anwenden, zu liegen. Die Vorstellung von NRT
unter weiblicher Kontrolle verleitet daher zu einer
weiteren Betrachtungsweise, nämlich die NRT als

lang ersehntes Instrument, um Frauen endlich vom
Joch ihrer Natur, von der Unterdrückung aufgrund
ihrer biologischen Funktionen im Zusammenhang
mit Reproduktion, zu befreien. Das feministische

Gespür entlarvt jedoch die dieser Argumentation
zugrunde liegende, im Kern sozioevolutionistische
Annahme, die soziale Hierarchie der Geschlechter
sei auf natürliche Gegebenheiten zurückzuführen.

Naturverständnis als Basis

Während sich heute im universalistischen Diskurs
der Mensch von der Natur abhebt, indem er sich

gerade in seiner Kulturdimension, als autonomes
Subjekt, als Mensch auszeichnet, so ist diese

Vorstellung schon zur Genüge als gendered entlarvt
worden: Frauen werden nach wie vor stärker mit
Natur assoziiert. Somit impliziert ein Verständnis

von Natur als Basis, die durch Menschen kontrolliert

und beherrscht wird, eine Kontrolle von Frauen

durch Männer: Das Naturwesen Frau und seine

Reproduktionsfähigkeit wird vom autonomen Subjekt
Mann kontrolliert. Während die oben skizzierte

Hoffnung auf Befreiung durch NRT also darauf
abzielt, Frauen von ihrer Naturhaftigkeit zu befreien,
greift der eher technologiekritische Ansatz beim
Hierarchieverhältnis zwischen Natur und Kultur.
Er zielt darauf ab, das Verhältnis umzukehren,
übernimmt aber unhinterfragt die Zuordnung von
Männern zu Kultur und Frauen zu Natur. Die
liberale Argumentation von Selbstbestimmung und
Wahlfreiheit negiert dagegen genau diese Zuordnung



NEUE REPRODUKTIONSTECHNOLOGIEN 24

Reproduktion im Reagenzglas?

und setzt Frauen wie Männer als autonome
Subjekte voraus, was aber die Tatsache ignoriert, dass

Staat, kapitalistische Marktwirtschaft, liberaler
Humanismus und mediale Repräsentation eben

keine geschlechtsneutralen Räume sind; dass eben

in der heutigen Gesellschaft Frauen geringere
Autonomie erfahren als Männer. Die liberale Haltung
behandelt somit als Gleiches, was nicht gleich ist,
und reproduziert und verfestigt genau dadurch die

anfängliche Ungleichheit.

Die Natur verliert ihre Autorität

Nun kommen wir einer möglichen Antwort auf die

Frage näher, weshalb es so schwierig ist, klare
feministische Positionen oder Widerstandsstrategien im
Bezug auf die NRT zu formulieren. Denn mit den

NRT kommt das Verhältnis von Natur und Kultur
ins Wanken. Es lässt sich nämlich argumentieren,

dass der Natur-Kultur-Dualismus in
unseren Vorstellungen von
Reproduktion verankert und durch sie

begründet ist. Die Fakten der
menschlichen Reproduktion -
Zeugung, Schwangerschaft, Geburt -
sind in euroamerikanischer Vorstellung

unhintergehbare, natürliche
Gegebenheiten. Indem menschliche

Reproduktion mit NRT unterstützt
und beeinflusst, aus dem natürlichen Raum
des weiblichen Körpers weg in die künstliche
Umgebung des Labors versetzt wird, wird die

Natürlichkeit der Natur, da wo sie am natürlichsten
ist, angegriffen. Im Prozess der Reproduktion gibt
es nun zusätzlich zur Natur und Kultur neu die

Technologie. Wenn der Natur nachgeholfen werden

muss, verliert sie ihre grundlegende Autorität.
Die Technologie destabilisiert damit das
altbewährte Verhältnis von Natur und Kultur - die
Natur als Grundlage und Begrenzung von Kultur -
und setzt dagegen das Versprechen unbegrenzter
Möglichkeiten.

Wie das Machbare begrenzen?

Wenn diese Überlegungen zutreffen, dann wird im
Kontext der NRT also das Verhältnis von Natur und
Kultur neu verhandelt und der Dualismus löst sich

in eine dreipolige Konstruktion auf. Es ist dann
nicht weiter erstaunlich, dass Parteiprogramme und
feministische Theorien, die weiterhin vor dem
Hintergrund des Dualismus operieren, an Grenzen
stossen. Die Debatten rund um die NRT erfordern
dagegen eine feministische Position, die in Rechnung

stellt, dass der Kern der Auseinandersetzung

nicht die Frage ist, welche politischen und ethischen

Regelungen von der Natur des Menschen abzuleiten

seien. Die Debatte geht vielmehr um die Frage,
wie in einer Welt, in der die Natur ihre Autorität
verloren hat, Entscheide bezüglich Begrenzung des

Machbaren gefällt werden sollen. Und es ist von
eminenter Wichtigkeit, dass hierzu eine feministische

Position formuliert wird. Denn was wir heute
beobachten - Handel mit Samen und Eizellen,
kommerzielle Leihmutterschaff, rasantes Wachstum

einer reproduktionsmedizinischen Industrie -
deutet darauf hin, dass eine neoliberale Marktlogik
im Begriff ist, die Natur als autoritatives Fundament
zu ersetzen. Dass dies aus feministischer Perspektive
ein zweifelhafter Fortschritt ist, ist kein Geheimnis.

GLOSSAR:

Künstliche Befruchtung (AI) Einer Frau werden
Spendersamen in die Vagina eingeführt - der Rest

geschieht von selbst. «Artificial Insemination» ist

kostengünstig und wird teils auch ohne medizinisches

Personal durchgeführt.
In-Vitro-Fertilisation (IVF) Im Labor werden eine
Eizelle und eine oder mehrere Spermienzellen
zusammengeführt. Die Entnahme einer Eizelle sowie
auch die Einpflanzung eines Embryos sind invasive
Verfahren mit vorgängigen intensiven
Hormonbehandlungen. Die Erfolgsrate liegt bei knapp 20

Prozent.

Präimplantationsdiagnostik (PID) Ein durch IVF

erzeugter Embryo wird vor dem Einsetzen untersucht.

Unterschieden wird die negative Selektion
(Ausscheiden von Embryonen mit unerwünschten
Eigenschaften) und die positive Selektion (gezielte
Suche von Embryonen mit erwünschten
Eigenschaften, «Design-Baby»). In der Schweiz ist eine

Legalisierung der negativen, nicht aber der positiven

Selektion absehbar.

Pränataldiagnostik (PND) Ein Fötus wird im Mutterleib

untersucht. PND ist in der Schweiz legal.
Leihmutterschaft Eine Frau trägt ein Kind aus und
übergibt es nach der Geburt einer anderen Frau. Die
Leihmutter wird durch AI oder neuerdings durch
Implantation eines per IVF gezeugten Embryos
schwanger. Leihmutterschaft ist in der Schweiz
verboten.

AUTORIN

Shahanah Schmid studiert Soziologie und Ethnologie. Sie

beschäftigt sich im Rahmen der Lizentiatsprüfung mit den NRT.

shani@soziologie.ch


	Entmachtung der Natur?

