
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2005)

Heft: 31

Artikel: Körper aus dem Baukasten

Autor: Volkart, Yvonne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DONNA HARAWAY

örper aus dem
Baukasten

von Yvonne Volkart

Die Herstellung künstlicher Organismen wird
allmählich Realität. Mit ihrer Feststellung, wir alle
seien Cyborgs, hat die nordamerikanische
Biologiehistorikerin Donna Haraway Furore gemacht
und unkonventionelle Kritik an den Biowissenschaften

geäussert. Grund genug, den Konzepten
der Vertreterin feministischer Cultural Studies
nachzugehen.

Kaum eine technophil angehauchte Kunst- oder

Neue-Medien-Ausstellung, die nicht wirkungsvoll
Sätze von Donna Haraway zu inszenieren wüsste;
kaum ein Text über posthumane Lebensbedingungen,

der ihr Cyborg Manifesto nicht zitierte und
mit populären Soldaten-Cyborgs ä la Terminator
oder Robocop illustrierte. Das ist in gewisser Weise

erstaunlich, denn Haraways feministisch und
antikapitalistisch engagierte Schreibweise ist äusserst

komplex, unbequem und schwierig zu lesen.

Andererseits legen Haraways lange, heterogene
Aufsätze eine simplifizierende Zerstückelung und
eindimensionale Aneignung geradezu nahe. Was
frei auf dem aktuellen Zitatenmarkt flottiert, sind
zumeist die immer gleichen Bruchstücke aus dem
mittlerweile bereits etwas in die Jahre gekommenen
Cyborg Manifesto (1985). Diese Versatzstücke
dienen dann meist einer Argumentation, die einen
extremen technischen Determinismus vertritt. Hat
man die blindwütigen Aneignungen in den
Kunstkatalogen und Cyberspace-Magazinen hinter sich

gelassen, sind genauere Exegesen, Kritiken und
Weiterführungen ihres ironisch-paradoxen,
antirassistischen, wissenschafts-, feminismus-, und
modernismus-kritischen «Artefaktizismus»,
insbesondere im Gebiet der feministischen Cultural
Studies, durchaus zu finden.

Neue Weltordnung AG

Festzuhalten bleibt aber, dass Haraways Arbeiten
durch «Fehllektüren» und Nivellierungen systematisch

umgeschrieben werden. Fast könnte man sagen,
dass erst diese Rezeptionen den Kampfplatz, auf
dem die Gefechte geführt werden, sichtbar machen.
Donna Haraway nennt ihn The New World Order,
Inc. - Neue Weltordnung AG - und meint damit
schlicht unsere zeitgenössische, von transnationalen
ökonomischen Interessen neu kartografierte Welt.

Ihre Hauptfrage gilt dem Raum, den diese Neue

Weltordnung AG für alle menschlichen und
nichtmenschlichen Lebewesen vorgesehen hat, und wie
es für diese, also für uns, möglich ist, darin
Verantwortung zu übernehmen und eine lebenswerte,
lustvolle Existenz zu behaupten. Eines der von
Haraway vorgeschlagenen Mittel ist die Zeugenschaff

in all ihren Ausprägungen. Das legt der auf
eine imaginäre E-mail-Adresse verweisende Titel
ihres Buches nahe: Modest_Witness@Second_

Millenium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse
(Anspruchsloser_Zeuge@Zweites_Jahrtausend.Frau
Mann©trifff_Krebsmaus). Demnach gilt es, Zeuge
und nicht Opfer zu sein in der neu anbrechenden
Zeit, «im Bauch des Ungeheuers» namens Global

Village und Acht zu geben aufdie «monströsen
Versprechen» mit ihren technowissenschaftlichen

Heilsvorstellungen. Die bescheidene Zeugin ist
Senderin und Empfängerin von Haraways E-mail. Der
Ort sei das hochkapitalisierte Netz, und sie situiert
den/die «modest witness» als Spion/in,
Pfadfinder/in und Verbraucher/in.

Biologie ist Diskurs

Haraway spricht als weisse, feministische,
antirassistische, multikulturelle, poststrukturalistische,
marxistische Akademikerin und Molekularbiologin
zu uns, die uns lehrt, dass «Biologie ein Diskurs,
nicht aber die lebendige Welt selbst» ist. Die Biologie
beschreibe nicht nachträglich Organismen und

Körper, die zuvor da gewesen und deren Grenzen
klar abgesteckt wären. Vielmehr versteht sie im
Anschluss an Michel Foucault die Biologie als

Apparat körperlicher Produktion: «Organismen
sind biologische Verkörperungen», und «Organismen

gehen aus einem diskursiven Prozess hervor.»
Sie sagt nicht nur, dass Biologie eine Technowis-
senschaft sei (Technologie hier in der Doppeldeutigkeit

wie sie Foucault einerseits als körper- und

bedeutungsproduzierenden Apparat versteht und
andererseits in der Tat als Technologie, die die
postmoderne «Natur» repräsentiert). Sie ist folglich ein

veränderbares «Gewebe von Praxen». Haraway hält
darüber hinaus fest, dass die Biologie zu der

Universalwissenschaff im ausgehenden 20.
Jahrhundert geworden ist, welche die Macht hat, die
Zukunft von Menschen weitgehend zu bestimmen. In

einem Interview mit der Kulturkritikerin Thyrza
Nicols Goodeve sagt sie: «Biologie ist nicht nur das

Studium, das am häufigsten belegt wird, sie ist auch

für ungeheuer viele Karrieren von Bedeutung - von
der Unterhaltungs- zur Gesundheitsindustrie, von
der Kultur zur Nahrungsmittelherstellung, zur

gesetzlichen Regelung geistigen Eigentums, zu



Umweltrecht und Management und so weiter. Es

gibt heutzutage fast keine Betätigung, die gänzlich
ohne die Lese- und Schreibpraktiken der Biologie
auskäme.» Biologie ist ein Diskurs «ganz ähnlich
der politischen Ökonomie.» Um die unheimliche
Naturalisierung des biologischen Diskurses zu
ironisieren, wählt Haraway eine biologistisch-wissen-
schaftliche Sprache. Sie paraphrasiert damit einerseits

das latente bio- und technikdeterministische
Denken und erteilt damit andererseits all jenen, die

an die Wunder von natürlichen Organismen und

Körpern glauben, eine radikale Absage.

Genuss und Verantwortung

Was tun, fragt Haraway, angesichts dieser scheinbar
natürlichen Prozesse der Transformation der Welt
in die globale Weltordnung AG? Was sie quasi als

Gegengift vorschlägt, ist tatsächlich unkonventionell.

Aus ihrer radikalfeministischen Haltung heraus

plädiert sie dafür, ohne Rücksicht auf gewisse
frühfeministische Ganzheits- und Naturmythen
oder eine unter Feministinnen weitverbreitete
Technikfeindlichkeit, aber auch ohne die postmodernen

Untergangs- und Simulationstheorien ä la

Baudrillard zu beschwören, bestehende Grenzen zu
verwischen und traditionell abendländische Dichotomien

wie Kultur/Natur, Mensch/Tier, Frau/Mann,
Körper/Geist als solche zu geniessen. Dies ist aber
auch eine heikle Gratwanderung, weil es dem
entspricht, was internationale Chemiekonzerne und
die Biomedizin unter dem Vorwand, es geschehe
zum Wohle der Menschheit, praktizieren. Haraway
entlarvt die zitierten Oppositionen als Blendwerke
einer aufklärerischen Ideologie, deren Humanismus

längst im Kapitalismus aufgegangen ist. Sie

plädiert für einen «differentiellen/oppositionellen
Artefaktizismus», für die Einsicht, dass «Natur, als

Faktum wie als Fiktion», etwas Gemachtes ist: «sie

ist eine gemeinsame Konstruktion von menschlichen

und nichtmenschlichen Wesen.» Donna
Haraway spricht also, in der Gefolgschaft des
französischen Soziologen Bruno Latour, auch
nichtmenschlichen Akteuren und Aktanden (Organismen,

Maschinen, Tiere) Handlungsfähigkeit zu,
und damit verabschiedet sie den Menschen als den

Mittelpunkt der Welt, die ihm infolge seiner
dominanten Position bestens bei der Ausbeutung helfen
soll. Der Mensch ist nur einer unter vielen
Organismen, doch enthebt ihn diese relative Stellung
nicht der Verantwortung. Im Interview mit Thyrza
Nichols Goodeve beharrt sie nachdrücklich auf der
«ethischen» Aufgabe, die der Mensch im Unterschied

zu den «nichtmenschlichen Entitäten» habe:
«Innerhalb dieser Welten sind es die Menschen, die

DONNA HARAWAY TtrOEMlA

die emotionale, ethische, politische und kognitive
Verantwortung tragen.» Mit anderen Worten gibt
es also immer noch Unterschiede zwischen Mensch
und Nicht-Mensch, doch sind diese eher
funktionaler denn hierachischer Natur.

«Cyborgs für das irdische Überleben»

Die metaphorische Figur, die Donna Haraway für
ihre Politik des Widerstands und der Hoffnung
entwickelt hat, ist keinesfalls unschuldig, weil sie im
Herzen patriarchaler Militarismen entstanden ist.
Sie nennt sie «die Cyborg». Das Schwierige an
diesem Begriff und damit wohl auch einer der
Gründe für die vielen Missverständnisse ist seine

Ambivalenz und Unschärfe. «Cyborg» ist die

Abkürzung für «kybernetischer Organismus» und
wurde 1960 erstmals von den Wissenschaftlern
Manfred E. Clynes und Nathan S. Kline verwendet

um einen sich selbst regulierenden Mensch-

Maschinen-Hybriden zu bezeichnen, der im Weltraum

überleben konnte. Cyborgs sind neben den

soldatisch-faschistoiden Typen wie Terminator und
Robocop auch Laborratten oder auch Menschen
mit künstlichen Organen und Prothesen, kurz:
Lebewesen, bei denen die Schnittstelle zwischen
Maschine und Organismus unsicher geworden ist.

Massgeblich an der Cyborgisierung beteiligt sind
nach Haraway vor allem die Kommunikations-,
Informations- und Biotechnologien.
Im Cyborg Manifesto schreibt Haraway, dass

Cyborgs «ebenso Geschöpfe der gesellschaftlichen

Wirklichkeit wie der Fiktion» seien. Sie geht davon

aus, dass die Cyborg-Realität insbesondere jene von
Frauen, respektive von Frauen aus der sogenannten
«Dritten Welt» gelebte Realität ist, die auf den für
das ausgehende 20. Jahrhundert spezifischen
Formen kapitalistischer Ausnutzung und
Unterdrückung basiert, wie Deregulierung und Virtuali-
sierung der Arbeitsverhältnisse, Auslagerung der
Produktionsindustrie in den Trikont, Frauen als

Ernährerinnen der Familie. Cyborgs sind im Prinzip
die akut gewordenen Alpträume des Taylorismus



Tin] I ]Ä DONNA HARAWAY 6

mit seinen menschlichen Arbeitsrobotern. «Wir
sind Cyborgs. Cyborgs sind unsere Ontologie. Sie

definieren unsere Politik.» Verbunden mit dem
Gedanken, dass es eine natürliche Natur nicht gibt,
gibt es für Haraway auch den natürlichen Menschen
nicht (mehr). Im Gegensatz etwa zu den
Kulturpessimisten aber trauert sie nicht einer verlorenen
All-Einheit nach, sondern erkennt, beeinflusst von
Foucaults Einsicht in die Biopolitik der Körper, die

«Cyborg-Politik» als Tatsache an, aber auch als

Möglichkeit, den «Grenzkrieg um Produktion,
Reproduktion und Imagination» in Angriff zu
nehmen. „Dieses Essay ist ein Plädoyer dafür, die

Verwischung dieser Grenzen zu gemessen und
Verantwortung bei ihrer Konstruktion zu
übernehmen.»

Diese ambivalente Situation ist wie gesagt nicht
gerade unproblematisch. Haraway wird an dem
Punkt, wo man endlich Näheres über das genaue
Funktionieren dieses doppelten Blickwinkels erfahren

möchte, reichlich vage und schönrednerisch.
In den «unheimlichen neuen Netzwerken», die
alte hierarchische Systeme ablösen und neue
Formen von Regulierungsmechanismen hervorbringen

- sie nennt diese «Informatik der Herrschaft» -
sieht sie gerade auch die Möglichkeit zu subversiven
Fusionen: «<Vernetzung> ist nicht nur eine

multinationale Unternehmensstrategie, sondern
auch eine feministische

Politikform

- das Weben von
Netzen ist die
Praxis oppositioneller

Cyborgs.» In
ihrem zu Beginn
der 90er-Jahre ver-
fassten Aufsatz
Monströse Versprechen

schreibt sie

konkreter über

mögliche
Netzwerke und Allianzen.

Erst Ende der 90er-Jahre identifiziert sie diese

Netzwerke mit dem Internet. Doch bis dahin muss
man sich im Cyborg Manifesto mit, wie sie selber

sagt, «ironischen Mythen» über imaginäre poly-
morph-perverse und vielgeschlechtliche Monstren
und Mutanten aus feministischen Science-fiction-
Erzählungen zufriedengeben. Haraway sieht in
solchen Geschichten die von ihr als abendländischen
Herrschaftsdiskurs entlarvten Grenzziehungen
zwischen Mensch und Tier, Mensch und Maschine,

Mann und Frau, Weisse und Farbige auf
lustvolle Art unterwandert. Interessanterweise hat
gerade diese aus heutiger Sicht leicht eskapistisch

Selbständige Vervielfältigung in der virtuellen Welt.

anmutende Interpretation von Haraway, die im
Extremfall traditionellen, techniknahen
Heilsversprechungen aufsitzt, querfeldein das grösste Echo

gefunden.

Wider Gen- und andere Warenfetischismen

Anfang der 90er-Jahre publiziert Donna Haraway
den Text Menü mit Mensch, der einen Gedanken
und eine Leseweise einführt, die in Modest_
Witness@Second_Millenium.FemaleMan©_Meets_
OncoMouse weiterentwickelt werden. Wie die
Titel mit den Copyright- und Trademark-Zeichen
anzeigen, geht es um die Warenform und
Eigentumsrechte von lebenden Organismen, die ja ein
umstrittenes Feld sind. Sie vergleicht zwei im
Magazin Science geschaltete Anzeigen. Die eine aus
dem Jahre 1990 zeigt die vom DuPont-Konzern
patentierte Krebsmaus unter dem Titel «Den Krebs

verfolgen». Dieser Maus wurde, um Brustkrebs
untersuchen zu können, ein aktiviertes Onkogen
injiziert, so dass Tumore wuchern konnten, und
ihre Patentierung diente der Monopolbildung
durch den DuPont-Konzern. Haraway schreibt in
ihrer Analyse: «Als Werkzeugwaffe für die Verfolgung

des Krebses ist die biotechnisch produzierte
Maus zugleich eine Metapher und eine Technologie,»

- eine Metapher für die Ausbildung zukünftiger

Subjekte, wie Haraway im Vergleich mit einer
weiteren Anzeige aus dem Jahre 1983 herausdestilliert.

Die zweite Anzeige zeigt ein weisses Kaninchen

von hinten, das sich über eine Tastatur beugt und
ein zweites im Bildschirm beäugt, das, so Haraway,
nicht dessen Spiegelbild sei, sondern ein virtuelles

Gegenüber, das völlig neue Arten der Reproduktion
vorschlägt. «Einige Worte über Reproduktion von
einem auf diesem Gebiet führenden Unternehmen»,

steht als Slogan einer Softwarefirma darüber.

Hören wir Haraways Interpretation: «Das Kaninchen

behauptet, dass die wirklich rationalen
Akteure sich selbst in einer virtuellen Welt
vervielfältigen werden, in der die besten Spieler nicht der

Gattung Mensch/Mann angehören, obgleich diese

vielleicht fortexistiert wie der Pferdewagen, der

seine Form dem Eisenbahnwagen verlieh, oder die

Schreibmaschine, die ihre illusionäre Form dem PC

vermachte [...]. Wie OnceMouse sind die beiden

Kaninchen in der Anzeige von Logic General

Cyborgs - Zusammensetzungen aus dem Organischen,

Technischen, Mythischen, Textuellen und

Politischen - und sie rufen, interpellieren uns in
eine/r Welt, in der wir als Subjekte neu herausgebildet

werden.» Haraway liest die beiden Anzeigen
als uns verfolgende, bedrängende Entwürfe für

zukünftige Lebensformen. Und sie plädiert dafür,



7 DONNA HARAWAY TEEM1Ä

dass wir diesen von kommerziellen Interessen
sprechenden Menschenplanungen eigene Geschichten

entgegenhalten müssten. Sie stellt die Frage: «Wenn
technologische Produkte kulturelle Akteure sind,
und <wir>, wen immer diese problematische Einladung,

einen gemeinsamen Raum zu bewohnen
auch einschliessen mag, auf einer tieferen Ebene

technologische Produkte sind, als wir es bisher

begriffen haben, welche Art kulturellen Handelns
wird dann die Evolution der OncoMouse in den

Menschen verhindern?»
In diesem Text bekommt also der/die Cyborg eine

neue Dimension: Es sind die im Namen der
«Evolution» geplanten Wesen, die den Menschen und
andere Lebewesen im Dienste eines kapitalistischen
Interesses zukunftsfähig machen sollen. Als Gegen-
und Widerstandsmodell zu den ökonomischen
Interessen sieht sie das verantwortungsvolle
«kulturelle Handeln», die «anspruchslose Zeugenschaft»,

das Benutzen des Netzes, um, wie sie am
Ende von Modest Witness sagt, die «eigenen
Botschaften in den Äther zu schicken». Die Cyborgs
in den Texten Ende der 90er-Jahre sind im Gegensatz

zu den Menschen- und Monster-Cyborgs des

Cyborg Manifesto kleinere, aber nicht weniger wirksame

relationale biotechnologische Entitäten
geworden, die der Herstellung von Leben dienen:

Chip, Gen, Same, Bombe, Abstammung,
Ökosystem, Datenbank, Fötus, Rasse und Gehirn.
Dadurch, dass sie diese aktuellen Knotenpunkte
versammelt, bezeichnet sie um einiges konkreter den

gegenwärtigen Kurs in der New World Order Inc.,
jenseits ihrer früheren ziemlich dekontextualisierten
«Heilsvorstellungen» hybrider Körper. Diese

primären Cyborg-Figuren nun machen schonungslos

klar, dass es in der Gegenwart und nahen
Zukunft die Sphären der Biologie, Reproduktionstechnologie

und Ökonomie unter dem Zepter der
«Informatik der Herrschaft» sind, die bestimmen
wollen, was Körper sind - nämlich zusammensetzbare

Biobestandteile - und wie diese auszusehen
haben. Angesichts dieser klaren Kapitalinvestitionen
und Fronten greift jede Form von dämonischem
Romantizismus, von Faszination durch den Horror
oder Technikbegeisterung, wie sie gegenwärtig auch
insbesondere von der Kunst inszeniert werden, zu
kurz. Die Fragen müssen anders lauten. Haraway
formuliert sie in ihrem Interview so: «Hier sind
also Fragen der Souveränität betroffen. Auf wessen
Wissen wird es ankommen? Werden wir als
Mitarbeiter/innen angesehen oder nur als Rohmaterial?
Angenommen, es gibt im Regenwald Stoffe von
pharmazeutischem Interesse und man arbeitet mit
emer/m ortsansässigen/m Heiler/in, die/der die
örtliche Pflanzenwelt kennt. Was passiert, wenn die

Gemeinde, aus der die Person kommt, nicht nach
individuellen Grundsätzen lebt? Und was ist mit
dem Land, in dem diese Gruppe von Menschen
lebt? Was, wenn sie eine untergeordnete Minderheit

bildet? Wenn es eine staatliche Vereinbarung
der nationalen Regierung
von Brasilien oder Costa
Rica gibt, kann ein grosser

Pharmakonzern im
Interesse jener Gruppe
von Menschen agieren,
die tatsächlich das betreffende

Wissen und Material

haben, oder aber

auch nicht. Wie also

werden sie geschützt
werden? Wollen sie

überhaupt in dieses System
einbezogen werden oder
nicht? OncoMouse ist

lediglich eine verdichtete

Figur dieser Matrix - eine Figur des dichten Gewebes

aus Beziehungen und Geschichten, die sich in
der Technowissenschaff, so wie sie am Ende des 20.

Jahrhunderts praktiziert wird, finden.»

Haraways Fragen machen deutlich, dass es beim
Mythos «Körper» letztlich um ganz konkrete
ökonomische, globale und vor allem machtvolle
Fragestellungen geht: Wer welche Interessen vertritt, wer
wie an den veranschlagten Sachen verdient und wie

widerständige Allianzen eingegangen werden
können. Ihre Theorie deutet damit Möglichkeiten
an, wie man sich angstfrei und offen mit aktuellen
Themen wie der Gentechnologie oder dem Klonen
von Menschen auseinandersetzen kann. Sie besagt,
dass wir niemals aufhören dürfen, Konkretes
wissen zu wollen und zu intervenieren. Wir alle sind
die Adressatinnen ihrer E-mail.

LITERATUR

Haraway, Donna. Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs
und Frauen. Frankfurt/New York 1995.

Haraway, D. Monströse Versprechen. Coyote Geschichten zu
Feminismus und Technowissenschaft. Hamburg/Berlin 1995.

Haraway, D. Modest_Witness@Second_Millenium.FemaleMan©_
Meets_0ncoMouse. Feminism and Technoscience.
New York/London 1997.

AUTORIN

Yvonne Volkart ist Freie Autorin, Kuratorin und Dozentin für Kunst-
und Medientheorie an der Fachhochschule Aarau. Dissertation in

Oldenburg zum Thema Cyborgsubjektivitäten in der zeitgenössischen

Kunst. Homepage: www.xcult.org/volkart
yvolkart@smi!e.ch

«Körper aus dem Baukasten» erschien erstmals in du, Heft Nr. 4,

April 1998. Der Artikel wurde hier in einer gekürzten Fassung
abgedruckt.


	Körper aus dem Baukasten

