Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2005)

Heft: 31

Artikel: Kdrper aus dem Baukasten

Autor: Volkart, Yvonne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631632

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THEMA

DONNA HARAWAY 4

orper aus dem
Baukasten

von Yvonne Volkart

Die Herstellung kiinstlicher Organismen wird all-
mahlich Realitdt. Mit ihrer Feststellung, wir alle
seien Cyborgs, hat die nordamerikanische Biolo-
giehistorikerin Donna Haraway Furore gemacht
und unkonventionelle Kritik an den Biowissen-
schaften gedussert. Grund genug, den Konzepten
der Vertreterin feministischer Gultural Studies
nachzugehen.

Kaum eine technophil angehauchte Kunst- oder
Neue-Medien-Ausstellung, die nicht wirkungsvoll
Sédtze von Donna Haraway zu inszenieren wiisste;
kaum ein Text {iber posthumane Lebensbedin-
gungen, der ihr Cyborg Manifesto nicht zitierte und
mit populdren Soldaten-Cyborgs a la Terminator
oder Robocop illustrierte. Das ist in gewisser Weise
erstaunlich, denn Haraways feministisch und anti-
kapitalistisch engagierte Schreibweise ist dusserst
komplex, unbequem und schwierig zu lesen.
Andererseits legen Haraways lange, heterogene
Aufsitze eine simplifizierende Zerstiickelung und
eindimensionale Aneignung geradezu nahe. Was
frei auf dem aktuellen Zitatenmarkt flottiert, sind
zumeist die immer gleichen Bruchstiicke aus dem
mittlerweile bereits etwas in die Jahre gekommenen
Cyborg Manifesto (1985). Diese Versatzstiicke die-
nen dann meist einer Argumentation, die einen ex-
tremen technischen Determinismus vertritt. Hat
man die blindwiitigen Aneignungen in den Kunst-
katalogen und Cyberspace-Magazinen hinter sich
gelassen, sind genauere Exegesen, Kritiken und
Weiterfithrungen ihres ironisch-paradoxen, anti-
rassistischen, wissenschafts-, feminismus-, und
modernismus-kritischen  «Artefaktizismus», ins-
besondere im Gebiet der feministischen Cultural
Studies, durchaus zu finden.

Neue Weltordnung AG

Festzuhalten bleibt aber, dass Haraways Arbeiten
durch «Fehllektiiren» und Nivellierungen systema-
tisch umgeschrieben werden. Fast konnte man sagen,
dass erst diese Rezeptionen den Kampfplatz, auf
dem die Gefechte gefiihrt werden, sichtbar machen.
Donna Haraway nennt ihn The New World Order,
Inc. — Neue Weltordnung AG — und meint damit
schlicht unsere zeitgendssische, von transnationalen
okonomischen Interessen neu kartografierte Welt.

Ihre Hauptfrage gilt dem Raum, den diese Neue
Weltordnung AG fiir alle menschlichen und nicht-
menschlichen Lebewesen vorgesehen hat, und wie
es fur diese, also fiir uns, moglich ist, darin Ver-
antwortung zu tibernehmen und eine lebenswerte,
lustvolle Existenz zu behaupten. Eines der von
Haraway vorgeschlagenen Mittel ist die Zeugen-
schaft in all ihren Auspragungen. Das legt der auf
eine imagindre E-mail-Adresse verweisende Titel
ihres Buches nahe: Modest Witness@Second_
Millenium.FemaleMan©_Meets_OncoMouse™
(Anspruchsloser_Zeuge@Zweites_Jahrtausend.Frau
Mann®@trifft Krebsmaus™). Demnach gilt es, Zeuge
und nicht Opfer zu sein in der neu anbrechenden
Zeit, «<im Bauch des Ungeheuers» namens Global
Village und Acht zu geben auf die <monstrosen Ver-
sprechen» mit ihren technowissenschaftlichen
Heilsvorstellungen. Die bescheidene Zeugin ist Sen-
derin und Empfingerin von Haraways E-mail. Der
Ort sei das hochkapitalisierte Netz, und sie situiert
den/die «modest witness» als Spion/in, Pfad-
finder/in und Verbraucher/in.

Biologie ist Diskurs

Haraway spricht als weisse, feministische, antiras-
sistische, multikulturelle, poststrukturalistische,
marxistische Akademikerin und Molekularbiologin
zu uns, die uns lehrt, dass «Biologie ein Diskurs,
nicht aber die lebendige Welt selbst» ist. Die Biologie
beschreibe nicht nachtriglich Organismen und
Korper, die zuvor da gewesen und deren Grenzen
klar abgesteckt waren. Vielmehr versteht sie im
Anschluss an Michel Foucault die Biologie als
Apparat korperlicher Produktion: «Organismen
sind biologische Verkérperungen», und «Organis-
men gehen aus einem diskursiven Prozess hervor.»
Sie sagt nicht nur, dass Biologie eine Technowis-
senschaft sei (Technologie hier in der Doppeldeu-
tigkeit wie sie Foucault einerseits als korper- und
bedeutungsproduzierenden Apparat versteht und
andererseits in der Tat als Technologie, die die post-
moderne «Natur» reprisentiert). Sie ist folglich ein
veridnderbares «Gewebe von Praxen». Haraway halt
dartiber hinaus fest, dass die Biologie zu der
Universalwissenschaft im ausgehenden 20. Jahr-
hundert geworden ist, welche die Macht hat, die Zu-
kunft von Menschen weitgehend zu bestimmen. In
einem Interview mit der Kulturkritikerin Thyrza
Nicols Goodeve sagt sie: «Biologie ist nicht nur das
Studium, das am hiufigsten belegt wird, sie ist auch
fiir ungeheuer viele Karrieren von Bedeutung — von
der Unterhaltungs- zur Gesundheitsindustrie, von
der Kultur zur Nahrungsmittelherstellung, zur
gesetzlichen Regelung geistigen Eigentums, zu



Umweltrecht und Management und so weiter. Es
gibt heutzutage fast keine Betitigung, die gdnzlich
ohne die Lese- und Schreibpraktiken der Biologie
auskdme.» Biologie ist ein Diskurs «ganz dhnlich
der politischen Okonomie.» Um die unheimliche
Naturalisierung des biologischen Diskurses zu iro-
nisieren, wahlt Haraway eine biologistisch-wissen-
schaftliche Sprache. Sie paraphrasiert damit einer-
seits das latente bio- und technikdeterministische
Denken und erteilt damit andererseits all jenen, die
an die Wunder von natiirlichen Organismen und
Koérpern glauben, eine radikale Absage.

Genuss und Verantwortung

Was tun, fragt Haraway, angesichts dieser scheinbar
natiirlichen Prozesse der Transformation der Welt
in die globale Weltordnung AG? Was sie quasi als
Gegengift vorschldgt, ist tatsdchlich unkonventio-
nell. Aus ihrer radikalfeministischen Haltung her-
aus pladiert sie dafiir, ohne Riicksicht auf gewisse
frihfeministische Ganzheits- und Naturmythen
oder eine unter Feministinnen weitverbreitete
Technikfeindlichkeit, aber auch ohne die postmo-
dernen Untergangs- und Simulationstheorien 2 la
Baudrillard zu beschworen, bestehende Grenzen zu
verwischen und traditionell abendldndische Dichoto-
mien wie Kultur/Natur, Mensch/Tier, Frau/Mann,
Kérper/Geist als solche zu geniessen. Dies ist aber
auch eine heikle Gratwanderung, weil es dem ent-
spricht, was internationale Chemiekonzerne und
die Biomedizin unter dem Vorwand, es geschehe
zum Wohle der Menschheit, praktizieren. Haraway
entlarvt die zitierten Oppositionen als Blendwerke
einer aufkldrerischen Ideologie, deren Humanis-
mus lingst im Kapitalismus aufgegangen ist. Sie
pladiert fiir einen «differentiellen/oppositionellen
Artefaktizismus», fiir die Einsicht, dass «Natur, als
Faktum wie als Fiktion», etwas Gemachtes ist: «sie
ist eine gemeinsame Konstruktion von mensch-
lichen und nichtmenschlichen Wesen.» Donna
Haraway spricht also, in der Gefolgschaft des fran-
z6sischen Soziologen Bruno Latour, auch nicht-
menschlichen Akteuren und Aktanden (Organis-
men, Maschinen, Tiere) Handlungsfihigkeit zu,
und damit verabschiedet sie den Menschen als den
Mittelpunkt der Welt, die ihm infolge seiner domi-
hanten Position bestens bei der Ausbeutung helfen
soll. Der Mensch ist nur einer unter vielen Orga-
nismen, doch enthebt ihn diese relative Stellung
nicht der Verantwortung. Im Interview mit Thyrza
Nichols Goodeve beharrt sie nachdriicklich auf der
«ethischen» Aufgabe, die der Mensch im Unter-
schied zu den «nichtmenschlichen Entititen» habe:
«Innerhalb dieser Welten sind es die Menschen, die

DONNA HARAWAY

die emotionale, ethische, politische und kognitive
Verantwortung tragen.» Mit anderen Worten gibt

es also immer noch Unterschiede zwischen Mensch
und Nicht-Mensch, doch sind diese eher funk-
tionaler denn hierachischer Natur.

«Cyborgs fiir das irdische Uberleben»

Die metaphorische Figur, die Donna Haraway fiir
ihre Politik des Widerstands und der Hoffnung

entwickelt hat, ist keinesfalls unschuldig, weil sie im
Herzen patriarchaler Militarismen entstanden ist.
Sie nennt sie «die Cyborg». Das Schwierige an
diesem Begriff und damit wohl auch einer der
Griinde fiir die vielen Missverstindnisse ist seine
Ambivalenz und Unschirfe. «Cyborg» ist die
Abkiirzung fiir «kybernetischer Organismus» und
wurde 1960 erstmals von den Wissenschaftlern
Manfred E. Clynes und Nathan S. Kline verwendet
um einen sich selbst regulierenden Mensch-
Maschinen-Hybriden zu bezeichnen, der im Welt-
raum tberleben konnte. Cyborgs sind neben den
soldatisch-faschistoiden Typen wie Terminator und
Robocop auch Laborratten oder auch Menschen
mit kiinstlichen Organen und Prothesen, kurz:
Lebewesen, bei denen die Schnittstelle zwischen
Maschine und Organismus unsicher geworden ist.
Massgeblich an der Cyborgisierung beteiligt sind
nach Haraway vor allem die Kommunikations-,
Informations- und Biotechnologien.

Im Cyborg Manifesto schreibt Haraway, dass
Cyborgs «ebenso Geschopfe der gesellschaftlichen

Urisibhereu;afmttéxtelie zwischen Mens“(';.ﬁ und Maschine.
Wirklichkeit wie der Fiktion» seien. Sie geht davon
aus, dass die Cyborg-Realitdt insbesondere jene von
Frauen, respektive von Frauen aus der sogenannten
«Dritten Welt» gelebte Realitit ist, die auf den fiir
das ausgehende 20. Jahrhundert spezifischen
Formen kapitalistischer Ausnutzung und Unter-
driickung basiert, wie Deregulierung und Virtuali-
sierung der Arbeitsverhdltnisse, Auslagerung der
Produktionsindustrie in den Trikont, Frauen als
Erndhrerinnen der Familie. Cyborgs sind im Prinzip
die akut gewordenen Alptraume des Taylorismus

THEMA



THEMA

Selbstdndige Vervielfaltigung inder virtuellen Welt.

DONNA HARAWAY

mit seinen menschlichen Arbeitsrobotern. «Wir
sind Cyborgs. Cyborgs sind unsere Ontologie. Sie
definieren unsere Politik.» Verbunden mit dem
Gedanken, dass es eine natiirliche Natur nicht gibt,
gibt es fiir Haraway auch den natiirlichen Menschen
nicht (mehr). Im Gegensatz etwa zu den Kultur-
pessimisten aber trauert sie nicht einer verlorenen
All-Einheit nach, sondern erkennt, beeinflusst von
Foucaults Einsicht in die Biopolitik der Korper, die
«Cyborg-Politik» als Tatsache an, aber auch als
Moglichkeit, den «Grenzkrieg um Produktion,
Reproduktion und Imagination» in Angriff zu
nehmen. ,,Dieses Essay ist ein Plidoyer dafiir, die
Verwischung dieser Grenzen zu geniessen und
Verantwortung bei ihrer Konstruktion zu tiber-
nehmen.»
Diese ambivalente Situation ist wie gesagt nicht
gerade unproblematisch. Haraway wird an dem
Punkt, wo man endlich Niheres iiber das genaue
Funktionieren dieses doppelten Blickwinkels erfah-
ren mochte, reichlich vage und schonrednerisch.
In den «unheimlichen neuen Netzwerken», die
alte hierarchische Systeme ablésen und neue For-
men von Regulierungsmechanismen hervorbringen
— sie nennt diese «Informatik der Herrschaft» —
sieht sie gerade auch die Moglichkeit zu subversiven
Fusionen: «Vernetzung ist nicht nur eine
multinationale Unternehmensstrategie, sondern
; auch eine femini-
stische Politikform
— das Weben von
Netzen ist die
Praxis oppositio-
neller Cyborgs.» In
ihrem zu Beginn
der 90er-Jahre ver-
fassten Aufsatz
Monstriose Verspre-
chen schreibt sie
konkreter  iiber
mogliche  Netz-
werke und Allian-
zen. Erst Ende der 90er-Jahre identifiziert sie diese
Netzwerke mit dem Internet. Doch bis dahin muss
man sich im Cyborg Manifesto mit, wie sie selber
sagt, «ironischen Mythen» tiber imaginire poly-
morph-perverse und vielgeschlechtliche Monstren
und Mutanten aus feministischen Science-fiction-
Erzéhlungen zufriedengeben. Haraway sieht in sol-
chen Geschichten die von ihr als abendlindischen
Herrschaftsdiskurs  entlarvten =~ Grenzziehungen
zwischen Mensch und Tier, Mensch und Maschi-
ne, Mann und Frau, Weisse und Farbige auf lust-
volle Art unterwandert. Interessanterweise hat
gerade diese aus heutiger Sicht leicht eskapistisch

6

anmutende Interpretation von Haraway, die im
Extremfall traditionellen, techniknahen Heilsver-
sprechungen aufsitzt, querfeldein das grosste Echo
gefunden.

Wider Gen- und andere Warenfetischismen

Anfang der 90er-Jahre publiziert Donna Haraway
den Text Menii mit Mensch™, der einen Gedanken
und eine Leseweise einfithrt, die in Modest_
Witness@Second_Millenium.FemaleMan©_Meets_

OncoMouse™ weiterentwickelt werden. Wie die
Titel mit den Copyright- und Trademark-Zeichen
anzeigen, geht es um die Warenform und FEigen-
tumsrechte von lebenden Organismen, die ja ein
umstrittenes Feld sind. Sie vergleicht zwei im
Magazin Science geschaltete Anzeigen. Die eine aus
dem Jahre 1990 zeigt die vom DuPont-Konzern
patentierte Krebsmaus unter dem Titel «Den Krebs
verfolgen». Dieser Maus wurde, um Brustkrebs
untersuchen zu konnen, ein aktiviertes Onkogen
injiziert, so dass Tumore wuchern konnten, und
ihre Patentierung diente der Monopolbildung
durch den DuPont-Konzern. Haraway schreibt in
ihrer Analyse: «Als Werkzeugwaffe fiir die Verfol-
gung des Krebses ist die biotechnisch produzierte
Maus zugleich eine Metapher und eine Techno-
logie,» — eine Metapher fiir die Ausbildung zukiinf-
tiger Subjekte, wie Haraway im Vergleich mit einer
weiteren Anzeige aus dem Jahre 1983 herausdestil-
liert. Die zweite Anzeige zeigt ein weisses Kaninchen
von hinten, das sich iiber eine Tastatur beugt und
ein zweites im Bildschirm bedugt, das, so Haraway,
nicht dessen Spiegelbild sei, sondern ein virtuelles
Gegeniiber, das vollig neue Arten der Reproduktion
vorschligt. «Einige Worte {iber Reproduktion von
einem auf diesem Gebiet fithrenden Unterneh-
meny, steht als Slogan einer Softwarefirma dartiber.
Horen wir Haraways Interpretation: «Das Kanin-
chen behauptet, dass die wirklich rationalen
Akteure sich selbst in einer virtuellen Welt verviel-
faltigen werden, in der die besten Spieler nicht der
Gattung Mensch/Mann angehéren, obgleich diese
vielleicht fortexistiert wie der Pferdewagen, der
seine Form dem Eisenbahnwagen verlieh, oder die
Schreibmaschine, die ihre illusiondre Form dem PC
vermachte [...]. Wie OnceMouse™ sind die beiden
Kaninchen in der Anzeige von Logic General
Cyborgs — Zusammensetzungen aus dem Organi-
schen, Technischen, Mythischen, Textuellen und
Politischen — und sie rufen, interpellieren uns in
eine/r Welt, in der wir als Subjekte neu herausge-
bildet werden.» Haraway liest die beiden Anzeigen
als uns verfolgende, bedringende Entwiirfe fur
zukiinftige Lebensformen. Und sie plddiert dafiir,



dass wir diesen von kommerziellen Interessen spre-
chenden Menschenplanungen eigene Geschichten
entgegenhalten miissten. Sie stellt die Frage: «Wenn
technologische Produkte kulturelle Akteure sind,
und win, wen immer diese problematische Einla-
dung, einen gemeinsamen Raum zu bewohnen
auch einschliessen mag, auf einer tieferen Ebene
technologische Produkte sind, als wir es bisher
begriffen haben, welche Art kulturellen Handelns
wird dann die Evolution der OncoMouse™ in den
Menschen™ verhindern?»

In diesem Text bekommt also der/die Cyborg eine
neue Dimension: Es sind die im Namen der «Evo-
lution» geplanten Wesen, die den Menschen und
andere Lebewesen im Dienste eines kapitalistischen
Interesses zukunftsfahig machen sollen. Als Gegen-
und Widerstandsmodell zu den 6konomischen
Interessen sieht sie das verantwortungsvolle
«kulturelle Handeln», die «anspruchslose Zeugen-
schaft», das Benutzen des Netzes, um, wie sie am
Ende von Modest Witness sagt, die «eigenen
Botschaften in den Ather zu schicken». Die Cyborgs
in den Texten Ende der 90er-Jahre sind im Gegen-
satz zu den Menschen- und Monster-Cyborgs des
Cyborg Manifesto kleinere, aber nicht weniger wirk-
same relationale biotechnologische Entititen
geworden, die der Herstellung von Leben dienen:
Chip, Gen, Same, Bombe, Abstammung, Oko-
system, Datenbank, Fotus, Rasse und Gehirn.
Dadurch, dass sie diese aktuellen Knotenpunkte
versammelt, bezeichnet sie um einiges konkreter den
gegenwirtigen Kurs in der New World Order Inc.,
jenseits ihrer fritheren ziemlich dekontextualisierten
«Heilsvorstellungen» hybrider Korper. Diese
primiren Cyborg-Figuren nun machen schonungs-
los klar, dass es in der Gegenwart und nahen
Zukunft die Sphiren der Biologie, Reproduktions-
technologie und Okonomie unter dem Zepter der
«Informatik der Herrschaft» sind, die bestimmen
wollen, was Kérper sind — namlich zusammensetz-
bare Biobestandteile — und wie diese auszusehen ha-
ben. Angesichts dieser klaren Kapitalinvestitionen
und Fronten greift jede Form von didmonischem
Romantizismus, von Faszination durch den Horror
oder Technikbegeisterung, wie sie gegenwirtig auch
insbesondere von der Kunst inszeniert werden, zu
kurz. Die Fragen miissen anders lauten. Haraway
formuliert sie in ihrem Interview so: «Hier sind
also Fragen der Souverinitit betroffen. Auf wessen
Wissen wird es ankommen? Werden wir als Mitar-
beiter/innen angesehen oder nur als Rohmaterial?
Angenommen, es gibt im Regenwald Stoffe von
pharmazeutischem Interesse und man arbeitet mit
einer/m ortsansdssigen/m Heiler/in, die/der die
ortliche Pflanzenwelt kennt. Was passiert, wenn die

DONNA HARAWAY

Gemeinde, aus der die Person kommt, nicht nach
individuellen Grundsitzen lebt? Und was ist mit
dem Land, in dem diese Gruppe von Menschen
lebt? Was, wenn sie eine untergeordnete Minder-
heit bildet? Wenn es eine staatliche Vereinbarung
der nationalen Regierung e
von Brasilien oder Costa
Rica gibt, kann ein gros-
ser Pharmakonzern im
Interesse jener Gruppe
von Menschen agieren,
die tatsdchlich das betref-
fende Wissen und Mate-
rial haben, oder aber
auch nicht. Wie also
werden sie  geschiitzt
werden? Wollen sie tiber-
haupt in dieses System
einbezogen werden oder
nicht? OncoMouse™ ist
lediglich eine verdichtete
Figur dieser Matrix — eine Figur des dichten Gewe-
bes aus Beziehungen und Geschichten, die sich in
der Technowissenschaft, so wie sie am Ende des 20.
Jahrhunderts praktiziert wird, finden.»

Haraways Fragen machen deutlich, dass es beim
Mythos «Korper» letztlich um ganz konkrete oko-
nomische, globale und vor allem machtvolle Frage-
stellungen geht: Wer welche Interessen vertritt, wer
wie an den veranschlagten Sachen verdient und wie
widerstindige Allianzen - eingegangen werden
konnen. Thre Theorie deutet damit Moglichkeiten
an, wie man sich angstfrei und offen mit aktuellen
Themen wie der Gentechnologie oder dem Klonen
von Menschen auseinandersetzen kann. Sie besagt,
dass wir niemals aufhoren diirfen, Konkretes
wissen zu wollen und zu intervenieren. Wir alle sind
die AdressatInnen ihrer E-mail.

™
Onco Mouse

LITERATUR

Haraway, Donna. Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs
und Frauen. Frankfurt/New York 1995.

Haraway, D. Monstrose Versprechen. Coyote Geschichten zu Femi-
nismus und Technowissenschaft. Hamburg/Berlin 1995.

Haraway, D. Modest_Witness@Second_Millenium.FemaleMan©_
Meets_OncoMouse™. Feminism and Technoscience.
New York/London 1997.

AUTORIN

Yvonne Volkart ist Freie Autorin, Kuratorin und Dozentin flir Kunst-
und Medientheorie an der Fachhochschule Aarau. Dissertation in
Oldenburg zum Thema Cyborgsubjektivitaten in der zeitgenossi-
schen Kunst. Homepage: www.xcult.org/volkart
yvolkart@smile.ch

«Korper aus dem Baukasten» erschien erstmals in du, Heft Nr. 4,
April 1998. Der Artikel wurde hier in einer gekiirzten Fassung ab-
gedruckt.

THEMA




	Körper aus dem Baukasten

