
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2005)

Heft: 30

Artikel: Für eine Geschichte des Verschwiegenen und Verdrängten : Interview

Autor: Bernet, Brigitta / Weber, Koni / Hausen, Karin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OYEÄCIE KARIN HAUSEN ZUM VERHÄLTNIS VON
GESCHLECHTER- UND SOZIALGESCHICHTE

77ür eine Geschichte des
JV Verschwiegenen und

Verdrängten
von Brigitta Bernet und Koni Weber

Karin Hausen (*1938) ist eine der Begründerinnen
der historischen Frauen- und Geschlechterforschung

in Deutschland. Ab 1978 lehrte sie an der
TU Berlin als Professorin fur Wirtschafts- und
Sozialgeschichte. 1995 wurde sie auf eine Professur
für Interdisziplinäre Frauenforschung berufen,
gründete an der TU Berlin das Zentrum fur
Interdisziplinare Frauen- und Geschlechterforschung
und leitete dieses bis 2003. Wie sehr die Sozialgeschichte

auf Gender-Studien angewiesen ist, ist

spätestens seit ihrem einflussreichen Aufsatz von
1977 klar geworden. Der Titel enthielt bereits die
Essenz der Thesen: «Die Polarisierung der
<Geschlechtscharaktere> - Eine Spiegelung der
Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben.»
Hausen verfolgte hier die noch im 20. Jahrhundert
verbreitete Vorstellung der rationalen und aktiven
Natur des Mannes resp. der emotionalen und
passiven Natur der Frau zurück bis in das späte
18. Jahrhundert und fragte nach möglichen Gründen

fur die Attraktivität dieses Orientierungsmusters.

Wir haben uns mit Karin Hausen über
diesen Aufsatz und über Theorien in der
Geschichtswissenschaft unterhalten.

Frau Hausen, ihr Artikel über die «Polarisierung der

Geschiechtscharaktere» hat weit über die Frauen- und

Geschlechtergeschichte hinaus Aufmerksamkeit gefunden.

Bis heute wird er immer wieder gelesen und hat sozusagen

selber Geschichte gemacht. Zum ersten Mal wurde die

Kategorie Geschlecht innerhalb der deutschsprachigen

Sozialgeschichte hier als wesentliches historisches

Strukturelement begriffen.

Ich glaube, dass ich in diesem Text etwas
zusammengebracht habe, was quasi in der Luft lag. Zu der
Zeit, als ich ihn schrieb, war in der Bundesrepublik
Deutschland die Kritik an der Familie sehr virulent.
Gleichzeitig entwickelte sich auch hier die historische

Familienforschung, und die Neue Frauenbewegung

meldete sich immer vernehmbarer zu
Wort. Mir ging es darum, Familie anders, als es in
der historischen Familienforschung üblich wurde,
zu thematisieren und die von den 1968ern und der
Frauenbewegung angemeldete Kritik an der
Institution Familie zu berücksichtigen. Sie müssen sich
vorstellen, dass es sich bei meinem Aufsatz nicht im

Geringsten um eine Qualifikationsübung handelte

- im Gegenteil. Solche Thesen aufzustellen war zu
der Zeit eine Provokation. Ich erwartete, mich
wissenschaftlich ins Abseits zu manövrieren.

Und jetzt gehört ihr Text zum Kanon der Sozialgeschichte.

Die Rezeptionsgeschichte des Artikels ist ja fast

noch interessanter, als der Artikel selbst. Die
Rezeption lief vor allem über die Nachbardisziplinen
der Literatur- und Kulturwissenschaften. Erstaunlich

ist, dass er kaum kritisiert worden ist. Seitens

der Sozialgeschichte wurde er beschwiegen, in
anderen Disziplinen wurde er gleichsam inhaliert.
Das lag daran, dass das Repertoire an Geschlechterstereotypen,

das im Artikel zur Sprache kommt,
keineswegs bereits der Geschichte angehörte,
sondern noch weitgehend etabliert war. Als Studentin
hörte ich z.B.: «Mein Gott, sei doch nicht so
ironisch, du bist doch eine Frau.» Oder: «Was bist du
wieder rational...» Und um die Herausbildung
genau dieser Stereotype geht es ja im Text. Als der Artikel
erschien, waren Frauen an den Universitäten noch
kaum akzeptiert. Der Artikel sprach also Dinge an,
die zum Selbstverstandms der Zeit gehörten.

Sie waren in dieser Untersuchung von normativen Quellen

ausgegangen. Die Thematisierung von Vorstellungen und

Bildern gehörte ebenso wie die Beschäftigung mit dem

Geschlecht von Menschen lange in den Bereich der

Kulturgeschichte. Dagegen betonte die Sozialgeschichte die

«harten» Strukturen, die quasi hinter dem Rücken der

Individuen wirksam sind. Ein Gegensatz?

Die Formulierung, dass die Geschichte sich hinter
dem Rücken der Menschen abspielt, hat mir immer
sehr eingeleuchtet. Es gibt knallharte Strukturen,
davon bin ich überzeugt, und die muss man genau
untersuchen. Eine solche Sichtweise wird aber dann

zum Problem, wenn man nur noch die Strukturen
sieht. Nehmen sie zum Beispiel die
Modernisierungstheorien. Diese sind viel zu grobschlächtig. Sie

bieten mir zwar Indikatoren der Modernisierung,
aber sie helfen überhaupt nicht zu verstehen, warum

Menschen unter diesen Bedingungen so und
nicht anders handelten, worüber sie sich beispielsweise

freuten oder sorgten. Bei Strukturen denke
ich an das, was materialiter wirksam ist, also nicht
nur an ökonomische Strukturen. Das ware eine

unzulässige Verengung. Es geht aber auch nicht nur
um das Materielle. Ebenso können Normen und
Konventionen, wie zum Beispiel die Geschlechtercodes

materialiter wirksam sein. Mich hat immer
auch interessiert, welche Schemata die Leute in den



33 KARIN HAUSEN ZUM VERHÄLTNIS VON

GESCHLECHTER- UND SOZIALGESCHICHTE

Köpfen haben und was sie damit machen. Man
kann schon sagen, das sind nur Vorstellungen -
aber die Menschen handeln eben angesichts der
Bilder, die sie sich von der Welt machen. Darum ist
die Analyse solcher Vorstellungen wichtig.

effekte mit der Gegenwart und diese

wiederum könnten die einzelne
Geschichte aus ihrer vermeintlichen
Bedeutungslosigkeit herausholen.

Forscherin mit Weitblick.

Geht es hier also um die Differenzen zwischen einer

Makro- und einer Mikrosicht? Und würden sie daher eher

für einen Blick von unten, für eine Mikroperspektive

plädieren?

Der Vorwurf der Abgehobenheit wurde der Geschichte auch

im Zusammenhang mit ihren Methoden gemacht. Vor allem

die Theorielastigkeit der Sozialgeschichte wurde immer

wieder zum Angriffspunkt. Welche Rolle spielen Theorien

für die Geschichtswissenschaft?

Nicht unbedingt. Die Alltagsgeschichte, die sich
auch als Mikrogeschichte profiliert hat, läuft
Gefahr, dass unter ihrem Label keine Geschichte,
sondern nur noch Geschichten erzählt werden. Es gibt
heute ein Bedürfnis nach leicht konsumierbarer
und medial aufbereiteter Geschichte. Das kann für
geschichtswissenschaftliche Forschungsarbeit sehr

problematisch sein. Parallel dazu wird das

engagierte Nachdenken über Geschichte zum Luxus
erklärt. Das ist meines Erachtens ein Politikum. Wenn
die professionelle Erforschung und Darstellung von
Geschichte als weltfremd und allenfalls noch als

unterhaltsam gilt, ist es

schlecht um sie bestellt.
Man darf sich nicht damit Denken sie an die Krie-
begnügen Geschichtchen zu ge in Jugoslawien, die
erzählen. Auflösung der Sowjet¬

union - diese Ereignisse

sind den Sozialhistorikern geradezu unerwartet
um die Ohren geflogen. Sie konnten anfangs
überhaupt nichts dazu sagen. Obwohl soziale Spannungen,

Krisen und eben auch Kriege zentrale Themen
der Sozialgeschichte sind, war sie nicht in der Lage
mit diesen Phänomenen umzugehen. Und zwar
weil sie sich - ich sage das einmal polemisch - allzu
sehr daraufkapriziert hat, nur immer noch eine Hexe

in irgend einem regionalen Winkel aufzuspüren
und deren Leidensgeschichte zu erzählen. Damit
schaufelt sich die Geschichtswissenschaft aber ihr
eigenes Grab. Daraus ergibt sich ein Anspruch an
die Mikro- und Alltagsgeschichte: Geschichten
müssen so erzählt werden, dass sie historisch
«be-deutend» werden. Wenn ich eben als Beispiel
die Hexenforschung karikiert habe, dann meine ich
damit nicht, dass Hexen als historischer Gegenstand
nicht bedeutend wären, im Gegenteil. Man darfsich
aber nicht damit begnügen, Geschichtchen über sie

zu erzählen. Es geht vielmehr darum, im Einzelfall
grössere Zusammenhänge zur Sprache zu bringen,
z.B. Zusammenhänge der Zauberei, der Hexenverfolgung

oder der Stufen des Ausschlusses, die nötig
sind, damit jemand seine Rechte verliert und
verfolgbar wird. Das ergäbe dann auch Resonanz-

Theorien können dabei helfen, eine Frage richtig zu
stellen. Sie regen an und erleichtern es, über die
Reichweite einer Frage nachzudenken. Sie lassen

sich nicht verifizieren. Man kann höchstens
feststellen, dass eine Theorie bis heute noch nicht
falsifiziert wurde. Nehmen wir als Beispiel die
Theorie des Kapitals von Karl Marx und dort im
ersten Band den Abschnitt über die ursprüngliche
Akkumulation des Kapitals. Marx entwickelt hier
das Problem, dass der Kapitalismus historisch
irgendwann einmal angefangen haben muss.
Irgendwo - und Marx versucht zu zeigen wo - muss
es erstmals frei verfügbares Kapital und irgendwo
erstmals für Lohnarbeit freigesetzte Arbeitskraft
gegeben haben. Die Antworten, die Marx selbst auf
seine Frage gegeben hat, haben der
geschichtswissenschaftlichen Forschung nicht standgehalten.
Aber das schmälert überhaupt nicht die Leistung
von Marx, eine wichtige Frage gut und systematisch
richtig gestellt zu haben: Er hat etwas in Frage
gestellt, was auch heute noch fragwürdig ist. Gleiches

tat Foucault in seinen Studien zum Gefängnis und
zur Psychiatrie, mit denen er die Fortschrittsidee
der bürgerlichen Gesellschaft frontal angegriffen
hat. Foucault hat gezeigt, dass man den Zivilisa-
tionsprozess nicht nur als Zunahme von Freiheiten
beschreiben kann, sondern ebenso als eine Zunahme

von Zwängen sehen muss. Wie er seine veränderten

Perspektiven und Analyseverfahren im
einzelnen an historischen Materialien erläutert hat,
das ist zu Recht als zu ungenau oder auch als falsch

kritisiert worden. Viele der Ambivalenzen, die den
Prozess der Zivilisation
auszeichnen, fallen bei ihm Theorien lassen sich nicht
unter den Tisch. Auch er verifizieren.
schreibt eine «Zunahme
von...»-Geschichte. Aber
sein Verdienst war und ist es, dass er die
Fortschrittsthese zu einem Zeitpunkt grundlegend in
Frage gestellt hat, als sie noch zum common sense

gehörte; dass er klargemacht hat, wie bedeutsam
und wirkungsmächtig Phantasmen in den Köpfen
der Menschen sind; und dass er gezeigt hat, auf



BEDTEÄC1 E KARIN HAUSEN ZUM VERHÄLTNIS VON 34
GESCHLECHTER- UND SOZIALGESCHICHTE

Geschlechterverhaltnisse.

welche Weise das Verdrängte, Verschwiegene, das

zur Nebensache Erklärte und Unterdrückte trotzdem

in Gesellschaften Wirkungen entfaltet und
unablässig gesellschaftlich bearbeitet wird.

Sie haben sich öfters gegen die grossen Theorien, grossen

Kategorien und Metaerzählungen gesteift. Was kritisiert die

Geschlechtergeschichte an den Kategorien der Sozialge-

schichte?

In meinem Aufsatz über die «Nicht-Einheit»1 habe
ich thematisiert, welche problematischen Folgen
das Bedürfnis nach grossen Einheiten haben kann.
Ich frage dort nach dem Preis, den man dafür zahlt,

um so integrierte Bilder

wie z.B. «Nation»
oder «Geschlecht» aus

der Realität zu
extrapolieren. Die gleiche

Kritik geht auch an
die Grosstheorien der

Sozialgeschichte. Die
Kategorie «Klasse» -

*> ein Zentralbegriff der

„s| Sozialgeschichte -* funktioniert ja nur,
wenn die Realität der
Frauen daraus
ausgeblendet bleibt. Erst

jetzt, und das hängt
mit dem «linguistic
turn» zusammen,
beginnt man sehr

langsam, die

Arbeitergeschichte auch

explizit als

Männergeschichte zu begreifen.

Aber zurück zur Grosskategorie der
Klasse. Es handelt sich auch bei ihr um ein
Denkschema. Jürgen Kocka wollte vor vielen Jahren mit
mir diskutieren, was nun wichtiger sei: Klasse oder
Geschlecht. Ich habe ihm gesagt, dass diese Frage

völlig absurd ist. Wenn man auch nur eine leise

Ahnung davon hat, wie stark männlich eingefärbt
das Klassenkonzept ist, so sieht man, dass es

überhaupt keinen Sinn hat, Klasse gegen Geschlecht zu
stellen. Denn Klasse ist Geschlecht - und umgekehrt.

Frauen haben immer etwas anderes gemacht,
als sie qua Begriff oder Vorstellungen von
Klassenzugehörigkeit eigentlich hätten tun müssen. Die
Kategorie «Klasse» aber verdeckt systematisch die
sehr unterschiedlichen geschlechtsspezifischen
Positionszuweisungen und Verhaltensweisen. Sie

sehen, dass aus der Sicht der Geschlechtergeschichte

Klasse als methodisches Konzept untauglich ist.
Aber gleichwohl ist die Klassentheorie historisch
überaus wirkungsmächtig gewesen - ebenso als

Erkenntniskategorie der Sozialgeschichte. Und
eben deshalb muss sie im Hinblick auf
Geschlechtergeschichte auf neue Weise kritisch untersucht
werden. Die Unzulänglichkeit des Analysekonzepts
«Klasse» kann mit Hilfe der Kategorie Geschlecht
unschwer aufgedeckt werden, sobald nachgefragt
wird, was wird in diesem scheinbar neutralen

Konzept dominant hervorgehoben und was
verbleibt im Schatten.

Es ist quellentechnisch schwierig, die Geschichte von

Frauen zu rekonstruieren. Die Sache der Frauen war, wie

Sie ausgeführt haben, ja oft nicht der Rede wert. Dazu

kommt, dass die Quellen ungleich verteilt, archiviert und

meist nach «männlichen» Kriterien überliefert sind. Das

stellt die Historikerin / den Historiker vor Probleme.

Sie erwähnen eine Schwierigkeit, die zwar besteht,
die ich aber nicht für prioritär halte. Es geht in dieser

Frage nur zum kleineren Teil um ein
Quellenproblem. Unbearbeitete Quellen zur Frauen-,
Geschlechter- und daher zur Sozialgeschichte gibt
es genügend. Sie müssen nur als solche erkannt und
analysiert werden. Die Probleme liegen weniger in
den Archiven, sondern mehr in den historio-
graphischen und zeitgenössischen Gewichtungen -
und damit in den Köpfen heutiger Historikerinnen
und Historiker. Genau aus diesen Gründen halte
ich es für sehr wichtig, das Verschwiegene zu
thematisieren. Das, was sagbar wäre, aber aus

bestimmten Gründen doch nicht gesagt wird. Ich
glaube, dass es für Menschen sehr wichtig ist, sich

zur Sprache zu bringen und sich so zu verständigen.

Die Frage ist nun aber, was zur Sprache kommt
und was nicht. Wo, wie, von wem und nach
welchen Kriterien wird die Grenze gezogen
zwischen dem, was als bedeutend erachtet wird, und
dem Unbedeutenden? Ein typisches Beispiel ist hier
ja die Formulierung «Haupt- und Nebenwiderspruch,»

wie sie in sozialistischen politischen
Programmen auftaucht. Hier wurden ganz klar
Prioritäten gesetzt. Progressiv daran war, dass im
Gegensatz zu anderen politischen Programmen das

Thema der Frauenemanzipation überhaupt als

politisches Problem benannt wurde. Das ist ja bis
heute nicht selbstverständlich. Andernorts war
solches dagegen überhaupt nicht der Rede wert. In
beiden Fällen unterliegt das Gesagte der

Geschlechterordnung. Sie sehen daran, dass es

bedeutend ist, etwas zur Sprache zu bringen.



35 KARIN HAUSEN ZUM VERHÄLTNIS VON

GESCHLECHTER- UND SOZIALGESCHICHTE
1DT^Ä(

Sie würden sich also für eine Geschichte des Verdrängten

stark machen. Bezeichnet dies in etwa auch das Verhältnis,

in dem die Geschlechtergeschichte bisher zur
Sozialgeschichte steht?

Auf das erwähnte Verdikt des Unbedeutenden stos-

sen sie naturlich nicht nur in der Politik, sondern
auch in der Geschichtsschreibung selbst. Ich habe

mich immer wieder über Anrufe geärgert, die

begannen mit: «Unser Sammelband ist beinahe fertig,
noch ein paar Wochen bis zum Druck, und nun
haben wir bemerkt, dass noch etwas fehlt...» Und
Sie können dreimal raten, was da noch fehlt: Unter
den Schreibenden fehle eine Frau und das Thema
Geschlecht sei noch nicht abgedeckt. Ich konnte es

mir in meiner Position leisten, solche gut gemeinten

Angebote auszuschlagen mit dem Hinweis,

gerne etwas frühzeitiger einbezogen zu werden.

Jüngere Wissenschaftlerinnen aber wissen, dass sie

zugreifen sollten, auch wenn sie erkennen, dass

ihnen ein unerträglicher zeitlicher Druck und damit
vergleichsweise schlechte Startchancen zugemutet
werden. Eine Hauptaufgabe besteht eben immer
noch darin, die in der historischen Zunft etablierten

Denkschemata zu knacken und zu verandern.
Da bleibt noch sehr viel zu tun. Es hat keinen Sinn,
sich da etwas vor zu machen.

Welche Perspektiven, welche Forschungsthemen sehen sie

heute für die Sozialgeschichte?

Grundsätzlich finde ich es unumgänglich, in der

Sozialgeschichte - weit mehr als es bereits geschieht

- Geschlecht stets als notwendige Kategorie zu
berücksichtigen. Das bisherige Forschungsprogramm

war weitgehend geschlechtsneutral als

Menschengeschichte ausgelegt. Die Tatsache aber,
das die Menschen vorrangig als Männer in den Blick
kamen, ist bislang viel zu wenig aus Sicht einer

Mannergeschichte kritisiert und korrigiert worden.
Eine umfassende Gesellschaftsgeschichte, die soziale,

wirtschaftliche, kulturelle und politische Inter-
dependenzen ernst nimmt, muss durchgehend als

Geschlechtergeschichte konzipiert werden. Zu
berücksichtigen und analysieren sind demnach: das

soziokulturelle Normenwerk der Geschlechterordnung;

deren tiefgreifende Auswirkungen auf die

jahrhundertelange gesellschaftliche Platzierung
neugeborener Menschen als entweder weibliche
oder männliche Menschen; die Bedeutung der
Geschlechterdifferenz für die Strukturierung von
Gesellschaften generell; die fur Frauen und Männer
aller sozialen Schichten prinzipiell different
vorgesehenen Handlungsspielräume und daraus

folgenden verschiedenartigen Aktions- und
Erfahrungsvoraussetzungen. Mit dergestalt geschärfter
Aufmerksamkeit wird schließlich die Aufgabe um
so interessanter, historisch herauszufinden, wo,
wie, mit welchen Zielen und Wirkungen Frauen
und Männer jeweils Einzeln oder in Gruppen,
miteinander oder auch gegeneinander agierten, was sie

anstrebten und erreichten, wie sie zum historischen
Wandel beitrugen und diesem ausgesetzt waren.
Es gibt noch sehr viel Unerzähltes in der Geschichte.

Nehmen Sie zum Beispiel so etwas Einschneidendes

wie die Antibabypille. Sie hat das Verhalten, die

Wahrnehmung und das Selbstverständnis eines

Grossteils der Bevölkerung seit den 1970er-Jahren

geprägt. Aber bis heute hat diese revolutionäre
Veränderung kaum geschichtswissenschaftliches Interesse

gefunden. Eine umfassende Sozialgeschichte
der Antibabypille steht bis heute aus. Das wäre
also ein Beispiel einer Geschichte, die es noch zu
erzählen gilt. Man kann
die Sache auch von einer Es gibt noch sehr viel Uner-
anderen Seite her aufrol- zahltes in der Geschichte.
len: Während es zur
Frauengeschichte mittlerweile eine rege
Publikationstätigkeit gibt, sind Untersuchungen, die sich mit
Mannern als Mannern befassen, äusserst selten. In
Bezug auf das, sagen wir mal, «männliche Selbst»,

gäbe es viel zu erhellen. Ich denke an Fragen wie:
Was setzt das Selbstkonzept von Männern in Gang?
Was dürfen sie zeigen und was nicht? Was bedeutet

es historisch, dass lange Zeit exklusiv Manner
Zugang hatten zu bestimmten Berufen, zu höherer

Ausbildung, zu politischen Entscheidungsgremien?
Wie wäre die Geschichte des Parlamentarismus, der

Regierungen, der Gewerkschaften im 19. Jahrhundert

als Männergeschichte zu lesen? Bezüglich
solcher Fragen sehe ich grossen Forschungsbedarf.

LITERATUR

1 Die Nicht-Einheit der Geschichte als historiographische
Herausforderung Zur historischen Relevanz und Anstößigkeit
der Geschlechtergeschichte, in Hans Medick, Anne-Charlotte
Trepp (Hg Geschlechtergeschichte und Allgemeine
Geschichte Herausforderungen und Perspektiven [Gottinger
Gespräche zur Geschichtswissenschaft, Bd 5], Gottingen
1998, S 15-55

INTERVIEWERINNEN

Brigitta Bernet hat Geschichte, Philosophie und russische
Literatur studiert und schreibt gegenwartig bei Jakob Tanner eine
Dissertation zur Wissenschaftsgeschichte der Schizophrenie-
Diagnose bernet@fsw unizh ch

Koni Weber studierte an der Uni Zurich Soziologie, Sozial- und

Wirtschaftsgeschichte und Ethnologie Gegenwartig schreibt er
eine Dissertation zur Rolle von Statistik bei der Repräsentation
und Produktion sozialer Ungleichheit weber@fsw unizh ch


	Für eine Geschichte des Verschwiegenen und Verdrängten : Interview

