
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2004)

Heft: 29

Artikel: Bildkunst im Hochmittelalter : Frauen als Trendsetterinnen?

Autor: Rickli, Christina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


rs)
|d) MÄZENIN VS KIRCHENELITE 32

B ildkunst im Hochmit¬
telalter - Frauen als
Trendsetter innen?

von Christina Rickli

Bei einem Besuch der Stiftskirche des Klosters
zu Fontevrault kommt frau nicht umhin, das

auffällige Grab der Eleanor von Aquitanien zu

betrachten (Abb.1). Noch zu Lebzeiten (1123-
1204) hat die berühmte Königin Englands und

Frankreichs ihr Grab neben das ihres zweiten
Mannes, Heinrich II, geordert. Eine iebensgros-
se, liegende Grabskulptur zeigt die Verstorbene
mit offenen Augen in einem Buch lesend,
während die Darstellung ihres Gemahls kein
Buch aufweist. Der vorliegende Artikel will
klären, inwiefern es als kein Zufall gelten
kann, dass sich die gelehrte Mäzenin in dieser
Weise präsentiert.

Eleanor von Aquitanien lebte zu einer Zeit, in der
die Intellektualität und Spiritualität von Frauen mit
einer noch nie da gewesenen Akzeptanz und mit
Respekt verknüpft war. Diese gesellschaftliche
Stellung der Frau ging mit einer durch das Mittelalter

hindurch etablierten Tradition von
Gründungen von Frauenklostern einher, die jeweils

eng mit den herrschenden Häusern Europas
verknüpft waren. Innerhalb der Klausur konnte eine

eigenständige weibliche Gelehrtheit entstehen, die
durch zahlreiche Verknüpfungen mit der Aussen-
welt grosse Auswirkungen zeigte. Eleanor sollte aber
als eine der letzten grossen Frauen des Hochmittelalters

in die Geschichte eingehen, denn die
Frührenaissance stutzte die intellektuellen
Möglichkeiten des weiblichen Geschlechts bald wieder
auf ein den Herren genehmes Mass zurück.
Vorausschickend muss erwähnt werden, dass die

Abbildung T Grab von Eleanorvon Aquitanien, Stiftskirche Fontevrault

Herausbildung einer weiblichen Gelehrtheit, die

eng an spirituelle Aspirationen geknüpft war, mit
einer Emanzipation des christlichen Laientums
einherging. Dabei beschritten Frauen und Laien einen
etwas anderen Weg als die vorwiegend männliche
Kirchenelite. Fur ein umfassenderes
Glaubensverständnis bedienten sie sich Metaphern, Relikten
und insbesondere auch Bildern. Illustrationen in
Heiligenvita sollten sowohl Nonnen wie auch
Laienffauen zur Nachahmung verleiten.

Spiritualität zweiter Güte

Lange Zeit urteilten die Kirchengelehrten mit wenig
Milde über die sich parallel entwickelnden
Herangehensweisen der Frauenklöster an die Dogmen der

Kirche, bis sich die Methoden der Frauenkloster im
Spätmittelalter zur Norm herausbildeten und sich

auch auf Männerklöster und v. a. den Laienglauben
ubertrugen. Inwiefern Frauen sich freiwillig dazu

entschieden, einen im Anfang intellektuell weniger
bedeutsamen Ansatz zu wählen, darüber scheiden sich

heute die Gelehrtengeister.

Jeffrey Hamburger, der sich seit seiner Dissertation
im Jahre 1990 über die «Rothschild Canticles» mit
dem Thema von Frauenklöstern und Spiritualität
beschäftigt, sieht die Nonnen als aktiv auftretende
Vorreiterinnen einer neuen Glaubensweise,

sozusagen als Trendsetterinnen. Am gegenüberliegenden

Ende des Meinungsspektrums befindet sich

Christine Havice, die in zahlreichen Publikationen
betont, wie benachteiligt die Frauen durch die

eingenommene Position waren, und dass ihnen von
der Obrigkeit ein kirchlicher Nischenplatz zugewiesen

worden war - was sich durch die Emanzipation
des Laientums und Popularisierungsstromungen
innerhalb der Kirche zufälligerweise als Glücksfall
erwiesen hat.

Die Schreibende betrachtet beide Positionen als zu

extrem, denn eine geradlinige Entwicklung über alle

europaischen Ländereien ist bis ins Spatmittelalter
nicht zu beobachten. Dennoch gibt es kirchenrechtliche-

und geschichtliche Ankerpunkte, die es den
Frauen ermöglichten, eine privilegierte Stellung in
der männlich geprägten Gelehrtenwelt einzunehmen,

da es seit Beginn der Herausarbeitung von
christlichen Doktrinen immer wieder Strömungen
in Richtung einer weniger schriftorientierten
Intellektualität und Spiritualität gab.

Elitäre Bilderfeindlichkeit

Grundsatzlich muss aber davon ausgegangen werden,
dass die kirchliche Elite eher eine Abneigung
gegenüber dem Gebrauch von Bildern pflegte. Bilder



33 MÄZENIN VS KIRCHENELITE iDT^Ä(

dienten demnach zur reinen Illustration der heiligen

Schrift oder der Erziehung des illiteraten Gros
der Bevölkerung. Denen, die Bilder zum Verständnis
oder zur Kontemplation gebrauchten, wurde
eine reine Spiritualität aberkannt und Anerkennung
durch die Kirchenväter verwehrt.
Der frühe Kirchenvater Augustinus (354-430) sah die
höchste Glaubenserfahrung im Sehen und
Erkennen Gottes.1 Dabei unterschied er in drei Arten
des Sehens: die erste Stufe, die jedem Gläubigen
zugänglich ist, ist das Erkennen göttlicher Kraft in
der Schöpfung, also das, was mit dem «körperlichen»

Auge erfahrbar ist. Die zweite Stufe ist durch
das Gebet zu erreichen und besitzt eine spirituelle
Dimension. Die dritte und - in Augustinus' Sicht -
höchste und reinste Gotteserfahrung geschieht
durch das intellektuelle Sehen, dem Verständnis der

heiligen Schrift und ist als solches nur ohne

Bebilderung der Schrift möglich.
Gregor der Grosse (540-604) übernahm Augustinus
Gedankengut und schrieb in einem Briefan Secundus:

«Quod est clerico littera, hoc est laico pittura»2 -
«das was für den Kleriker die Schrift ist, ist für den
Laien die Malerei». Wiederum hob sich die Elite in
der Unterscheidung zwischen Schrift- und
Bildgebrauch vom Laientum ab und untermauerte diesen

Unterschied noch über Jahrhunderte hinweg,
indem der Grossteil der Bevölkerung weder im Lesen

noch Schreiben unterrichtet wurde.
Selbst Jahrhunderte später pochten federführende

Kirchengelehrte auf die Inäquivalenz von Bild und
Schrift. So übernahm der einflussreiche Klostergründer

Bernhard von Clairvaux (1090-1153) Augustinus'
Kategorisierung des Sehens in drei Ebenen.3

Ironischerweise ist gerade Bernhard von Clairvaux einer
der am häufigsten in Bildern dargestellte Heilige und
galt gerade in Frauenklöstem als grosses Vorbild
punkto Gottesnähe.

Popularisierung der Kirche

Mit den Schriften des Bischofs Bonaventura (1221-
1274) tritt die Gegenseite des Verhältnisses des

Christentums zum Bilderkult hervor.4 Bonaventura
sieht nichts Missbräuchliches im Gebrauch von
Bildern zur Erziehung von Christen und zur
Ausbildung von Novizen. So haben, in seiner
Sichtweise, Bilder drei Funktionen: Erstens dienen sie zum
Verständnis der Bibel für Illiteraten, zweitens verhindern

sie als Andachtsbild, dass die Gläubigen in ihrer
Kontemplation zu fest abgelenkt würden und drittens
funktionieren sie als Gedächtnisstützen von eindrücklichen

Bibelpassagen oder Heiligenvitae. Bonaventuras
Bilderfreundlichkeit mag als aussergewöhnlich

anmuten, sie zeigt jedoch nur eine Entwicklung
innerhalb des Christentums auf. In «The Visual and the

Visionary» beklagt Jeffrey Hamburger, dass dem
Wandel in der Bildrezeption im Hochmittelalter nicht
genügend Aufmerksamkeit geschenkt wird. Gelehrte

zitieren immer noch Gregor den Grossen und
St. Bernhard, ohne die Bilder selbst zu betrachten und
andere Quellen in die Diskussion mit einzubeziehen.

Denn abgesehen von der Kirchenelite war die katholische

Kirche Bildern gegenüber nicht immer feindlich

gesinnt.
Bevor Bonaventura den Bildgebrauch quasi
legitimierte, war er bereits lange Usus hinsichtlich der

Betreuung von Laien. Obwohl sich der Christenmensch
bekanntlich kein Bild von seinem Gott machen durfte,

waren Kirchen reich mit Bildern ausgestattet und
Laienglaube und Kirchendoktrin mehr vermischt, als

es aus Kirchenquellen anmuten mag. Der Gebrauch

von Bildern stützte sich auch auf Bibelpassagen, wie
etwa Paulus Brief an die Römer beweist: «Denn
Gottes unsichtbares Wesen, das ist seine ewige Kraft
und Gottheit, wird seit der Schöpfung der Welt
ersehen aus seinen Werken.» Paulus betont somit,
dass Gott nicht nur in der heiligen Schrift, sondern
auch durch eine bildliche Anschauung erfahrbar ist.

Durch historische und kirchengeschichtliche Ereignisse

im 12. und 13. Jahrhundert wurde der Gebrauch von
Bildern weiter legitimiert. Mit dem vierten Kreuzzug
(1202-1204) wurden Ikonen in den Westen eingeführt
und obwohl die Ikonenanbetung in der Westkirche nie
ein byzantinisches Ausmass erfuhr, prägte die Bilderflut

dennoch die römische Kirche. Zusätzlich fand mit
dem vierten Laterankonzil im Jahr 1215 eine gewisse

«Entgeistlichung» des Glaubens statt, da der Vorgang
der Wandlung, die Verkörperlichung Christis in
Wein und Brot offiziell beglaubigt wurde.

Hamburger fasst eine allgemein fassbare Entwicklung
innerhalb der Kirche prägnant in Worte: «The thirteenth

century was less a period in which religion became

popular than one in which the popular became

religious.»5 Diese Durchmischung zeigte sich auch in
einer reicheren Ausschmückung von Kirchen und
einer von der Kirche geförderten Reliquienanbetung.
Gemälde innerhalb der Messestätten waren bspw. in
Rahmen gefasst, in die Reliquien eingearbeitet waren,
womit sich Heiliges mit Profanem vermischte. Laut

Hamburger nahmen ehemals rein in den Kirchen
gebräuchliche Gegenstände im privaten Gebrauch
eine liturgie-ähnliche Funktion ein.

Frauen als Trendsetterinnen?

Wie bereits erwähnt sieht Hamburger die
Frauenklöster in einer Vorreiterrolle punkto



MÄZENIN VS KIRCHENELITE 34

Abbildung 2: «Die Sündenleiter» (Ausschnitt) in Herrad von

Landbergs «Hortus Deliciarum»

Bildgebrauch, da sie schon lange Bilder in der

Kontemplation und zur Ausbildung von Nonnen
gebrauchten. Dies ist aber v. a. darin begründet, dass

Nonnen aufgrund des Kirchenrechts keine klerikale
Karriere einschlagen konnten und somit weitgehend
aus einem intellektuell, theologischen Kreis
ausgeschlossen blieben. Sie wurden dazu angehalten -
Novizen gleich - die heilige Schrift mit Hilfe von Bildern

zu verinnerlichen, da dem weiblichen Intellekt eine

bilderlose Kontemplation gar nicht zugemutet wurde.

Ergo wurden die Nonnen in dieser Hinsicht den

Laien gleichgesetzt. Ihnen blieb ohne das geweihte
Priesterinnenamt nichts anderes übrig, als auf
paraliturgische Gegenstände zurückzugreifen.
Frau könnte nun behaupten, dass die Nonnen aus
dieser Not eine wahre Tugend machten, denn einige
der schönsten illuminierten Manuskripte des Mittelalters

sind eng mit Frauenklöstern oder Mäzeninen

verknüpft. Als herausragendstes Beispiel gilt dabei das

Nonnenlehrbuch «Hortus Deliciarum» das von der
Äbtissin Herrad von Landsberg in Auftrag gegeben
wurde. Leider wurde das Original während dem
deutsch-französischen Krieg von 1870/1 vollständig
zerstört, aber zuvor angefertigte Kopien zeugen von
seiner Pracht (Abb. 2). Es wird angenommen, dass

die Äbtissin die Textauswahl und das Bildprogramm
des Buches strengstens überwachte, da dieses

eindeutig auf eine Leserin ausgerichtet war. Die Abbildung

2 zeigt eine Darstellung der Sündenleiter, in der

nur eine fromme Nonne das Ende der Himmelleiter
erreicht, alle anderen Mitstreiterinnen werden vor
dem Eintritt in den Himmel von der Leiter gestossen
oder fallen von selbst ab.

In dieser privilegierten Position der Nonne zeichnet

sich ein Paradox der Stellung der mittelalterlichen
Frau ab. Zwar wurde das weibliche Geschlecht als

Nachfahrin Evas als ein von Grund auf sündiges
Wesen betrachtet, sie konnte jedoch durch
Frömmigkeit und Busse in die Nachfolge der Mutter
Gottes treten. Sowohl die Bräute Christis, die

Nonnen, wie auch fromme Laienfrauen galten so als

leuchtende Vorbilder für alle Menschen.
Auch ausserhalb der Klostermauern führten viele

Frauen ein quasi-klösterliches Leben. Dazu Hamburger:

«Lay piety was, to a large extent female piety,
women served as models ofreligious conduct, not only

in hagiography, but also at home.» Im
Speziellen gut betuchte oder adlige Frauen besassen

reich bebilderte Stundenbücher, die sie mit Gebeten

und Bibelpassagen durch den Tag begleiteten und ihr
Alltagsleben in einen ähnlichen Rhythmus wie der

einer Klosterschwester gliederten.
Abschliessend kann gesagt werden, dass Frauen des

Hochmittelalters - ob in aktiver oder passiver Rolle -
dazu beigetragen haben, Bilder und religiöse Kontemplation

zu vereinen. Dieser Prozess ging einher mit
einer ohnehin stattfindenden Popularisierung des

Glaubens Frauenklöster und reiche oder adlige
Frauen wie Eleanor von Aquitanien können dabei als

geschmacksangebende Rezipientinnen, Stifterinnen
und Produzentinnen von Bildern gesehen werden.

ANMERKUNGEN

1 Hamburger, Jeffrey. The Rothschild Canticles: Art and Mysticism

in Flanders and the Rhineland circa 1300. New
Häven/London 1990, S. 165.

2 Hamburger, Jeffrey. The Visual and the visionary. Art and
Female Spirituality in Late Medieval Germany. New York
1998, S. 111.

3 Hamburger 1990, S. 163.

4 ebd., S. 163.

5 Hamburger 1998, S. 114.

LITERATUR

Hall McCash, June (Hg.). The Cultural Patronage of Medieval
Women, Athens/London 1996.

Havice, Christine Women and the Production of Art in the
Middle Ages: The Signifance of Context, in Bluestone, Nathalie

Harris (Hg.) Double Vision: Perspectives on Gender and
the Visual Arts, London 1995, S. 67-94.

Havice, Christine, Approaching Medieval Women Through
Medieval Art, in: Mitchell, Linda E Women in Medieval
Western European Culture. New York/London 1999, S. 345-373.

Lawrence, Cynthia (Hg.) Women and Art in Early Modern
Europe. Patrons, Collectors and Connoisseurs, University Park
PA 1997.

AUTORIN

Christina Rickli ist ROSA-Redaktorin und studiert im 10.
Semester Anglistik, Filmwissenschaften und Kunstgeschichte.

chrickli@hotmail com


	Bildkunst im Hochmittelalter : Frauen als Trendsetterinnen?

