
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (2002)

Heft: 25

Artikel: Identität im Grab? : Geschlechterspezifische Bestattungen im 3.
Jahrtausend vor Christus

Autor: Lohrke, Brigitte

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631798

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631798
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


45 JUNGSTEINZEIT :ora^(

Identität im Grab?
Geschlechtsspezifische Bestattungen im
3. Jahrtausend vor Christus

von Brigitte Lohrke

Die prähistorische Archäologie erforscht frühere
Gesellschaften. Die Quellen sind im Gegensatz
zu den historischen Wissenschaften keine
Schriftquellen, sondern Bodenfunde. Vergleiche
mit Ergebnissen aus den Nachbarwissenschaften
wie Ethnologie und Soziologie sind notwendig
für die Rekonstruktion von Sozialstrukturen
prähistorischer Gesellschaften.

Knochen vorausgesetzt - die Individualdaten des

Verstorbenen wie Sterbealter, Geschlecht, Körper-
grösse etc. ermittelt werden. Der archäologische
Befund liefert Belege für den Umgang mit den
Verstorbenen: die Art und Weise der Bestattung
(Körperhaltung, Einzel- und Mehrfachbestattungen),
der Aufwand beim Grabbau (Grabhügel oder Erdgrab,
Größe und Tiefe der Grabgrube) und die Ausstattung

der einzelnen Gräber (Schmuck, Werkzeug,
Waffen und Nahrungsmittel). Die anthropologischen
Einzeldaten können erst in Kombination mit dem

archäologischen Befund in einen chronologischen
und sozialen Bezug gesetzt werden.

Sex und Gender

Gräber bilden eine der Hauptquellen der archäologischen

Forschung. Besonders für die Urgeschichte
bieten sie über den archäologischen und anthropologischen

einen direkten Zugang zu den früher
lebenden Menschen. Vor allem zur Rekonstruktion
der Sozialstrukturen wie auch der Geschlechterverhältnisse

bieten die Bestattungen von Männer,
Frauen und Kindern eine günstige Grundlage.
Gräber sind als intentionelle Anlage der
Hinterbliebenen zu verstehen. Der Umgang mit dem
Leichnam oder den Körpern der Verstorbenen ist
in der Vor- und Frühgeschichte in verschiedenen
Formen (Körper- und Brandbestattungen, Einzel-
und Kollektivgräber etc.) belegt. Allerdings sind im
archäologischen Befund nur die Bestattungen
überliefert, die in die Erde eingetieft wurden.
Grundsätzlich stehen bei einem Grab sowohl

archäologische als auch anthropologische Daten zur
Verfügung (Abb. 1). Mit einer anthropologischen
Bestimmung können - eine gute Erhaltung der

Zur Geschlechtsbestimmung der Verstorbenen stehen

zwei verschiedene Möglichkeiten offen:
1. die anthropologische Geschlechtsbestimmung,
die nach Kriterien an Becken und Schädel erfolgt.
2. die archäologische Geschlechtsbestimmung, die
nach der Grabbeigabenausstattung, z. T. auch nach

Orientierung und Körperhaltung der Verstorbenen

vorgenommen wird.
Auf den ersten Blick bietet sich eine Unterscheidung
in Sex und Gender an. Während mit den Skelettdaten

das biologische Geschlecht bestimmt wird,
kann die archäologische Geschlechtsbestimmung
als Ausdruck des sozialen Geschlechts verstanden
werden.2

Bei den Grabbeigaben erfolgt fast in der gesamten
Vor- und Frühgeschichte eine stereotype Zuordnung
von Waffen zu den Männern und Nicht-Waffen
oder Schmuck zu den Frauen. Diese unkritische
Zuordnung ist in der letzen Zeit in Kritik geraten. Die
Zweigeschlechtlichkeit findet eine Entsprechung in

Archäologische Daten

GENDER

Grabort

Grabform

Bestattungsritus/-art

Bestattungsform
° Anzahl der Individuen
°

Zeitpunkt der Bestattung

Grabbau

Lage / Haltung des Toten

Beigaben

Intentionale Daten

Anthropologische Daten

SEX

Individualdaten

- Sterbealter

- Geschlecht

- Körperliche Konstitution

- Besonderheiten

- Gesundheitszustand

- Artifizielle Veränderung

Funktionale Daten

Vlehrfachbestattung der Schnurkeramik, Dittigheim, Lkr. Tauberbischofsheim. Erwachsene Frau mit zwei Kindern Infans I (2 und 5 Jahre)

Abb. 1: Archäologische und anthropologische Gräberdaten.



m
BEOTIFSÄOIE JUNGSTEINZEIT

der archäologischen Geschlechtsbestimmung.1 Die
klassische geschlechtsspezifische Rollenteilung von
den aktiven, kampfenden Mannern und den sich

um Haus und Hof kümmernden Frauen wurde
auch aufden prähistorischen Befund ubertragen, in
dem Waffen als Hinweis aufmannliche Bestattungen
und Schmuck oder z. B Nahnadeln als weibliches
Pendant galten. Die Zuordnungen wurden und
werden z. T. bis heute ohne weitere Diskussion
fortgesetzt. Wie ethnologische Vergleiche belegen, kann
das Konzept von geschlechterdichotomen Grabbeigaben

keineswegs fur alle Gesellschaften erwartet
werden.

Das 3. Jahrtausend

Das 3. Jahrtausend umfasst vor allem den Zeitraum
des Endneohthikums (2.800-2.300 v. Chr.) und den

Beginn der frühen Bronzezeit (ab 2.200 v. Chr.). Im
Folgenden soll der Schwerpunkt auf die zwei
uberregional m weiten Teilen Europas verbreiteten end-
neohthischen Kulturen der Schnurkeramik und der
Glockenbecher hegen. Wie off bei «archäologischen
Kulturen» beruht die Namensgebung auf charakteristischen

Formen (Glockenbecher) und auf typischen
Verzierungsweisen (Musterbildung durch Abdruck
von Schnuren) von Keramikgefaßen.

Abb 2 Verbreitungsgebiet der Schnurkeramik-Kultur (2800-2300 v Chr / schraffiert) mit den
kennzeichnenden Beigaben von Tongefass mit Schnurabdruck und steinerner Streitaxt -
Verbreitungsgebiet der Glockenbecher-Kultur (2600-2300 v Chr / schwarz) mit dem typischen «Glockenbecher»

Kupferdolch, Pfeil und Bogen

Die Inszenierung des Todes - eine

Polarisierung der Geschlechter?

Im 3. Jahrhundert vor Christus fallt in Mitteleuropa
eine starke Normierung der Bestattungsweise auf,

m der männliche und weibliche Bestattungen in
besonderer Weise von einander abgehoben werden
Charakteristisch fur die endneohthischen Kulturen
sind Bestattungen in «Hockerlage», bei denen die
Toten m emer seitlichen Lage mit (mehr oder weniger
stark) angewinkelten Beinen ins Grab gelegt wurden.

Die Arme hegen meist am oder vor dem Korper.
Üblich waren Einzelbestattungen, es existieren aber
auch Doppel- und Mehrfachbestattungen (Abb 1).

Fur Manner und Frauen lasst sich im Bestattungsritual

eine dreifache Differenzierung feststellen, die

im archäologischen Jargon als geschlechtsspezifisch
bipolar bezeichnet wird. Unterschiede existieren 1.

m der Korperlage, 2. in der Orientierung des

Grabes und 3. in der Art der Beigaben

Bei den schnurkeramischen Bestattungen wurden
Frauen auf der linken Seite hockend mit dem Kopf
im Osten, Manner auf der rechten Seite hockend

mit dem Kopf im Westen bestattet. Der Blick
beider Geschlechter ist dabei Richtung Süden
gewandt Bei den sich zeitlich anschließenden und
überlappenden Glockenbecherbestattungen bleibt
die Unterscheidung zwischen rechten und linken
Hockern bestehen. Es findet eine Umkehrung der
rechten und linken Seitenzuweisung statt. Geändert
hat sich auch die Orientierung nach den
Himmelsrichtungen: das Gesicht beider Geschlechter weist

nun nach Osten (Abb. 3).

Die Welt als zwei Hälften

«Konventionell» ist bei den Schnurkeramischen
und Glockenbecherzeithchen Bestattungen die

Zuordnung der Manner zu den Waffen und der Frauen

zu Schmuck üblich. Den Mannern wurden Streitäxte,

Beile, Messer und schnurverzierte Becher

und Amphoren ins Grab gelegt. Bei den Frauen
wurden neben Tongefaßen vor allem Ketten aus

Canidenzahnen und Kupferschmuck deponiert.
Die typisch männliche Ausstattung der
Glockenbecher-Kultur weist neben den Glockenbechern

sogenannte Armschutzplatten, Kupferdolche und

Silexpfeilspitzen auf. Als typisch fur die Frauen

gelten v-formig durchbohrte Knopfe aus Knochen
und Kupferpfneme.
Durch die starke Normierung der rechts- und

linksseitigen Hockerbestattungen findet z. T.

eine archäologische Geschlechtsbestimmung der

Bestatteten nur nach der Seitenlage statt.



47 JUNGSTEINZEIT

Schnurkeramik-Kultur Glockenbecher-Kultur

er 9 er 9

ifl
lij
o

Abb 3 Schematische Darstellung von Orientierung und Seltenlage der Bestattungen von Mannern und Frauen in endneolithischen Bestattungen

Die Mehrzahl aller Gesellschaften sieht Manner und
Frauen als gegensätzliche, einander fremde,
fremdartige und manchmal sogar feindliche Gruppen.
Das duale Prinzip kennzeichnet die Geseilschafts-,

Siedlungs- und Ritualstruktur vielen Ethnien.

Häufig werden die beiden Hälften nicht als gleichwertig

empfunden. Häufig wird «oben» mit
«rechts», Himmel, Sonne, Kraft, Gesundheit, Warme

und Männlichkeit assoziiert. Wahrend «unten»
links mit Erde, Mond, Schwache, Krankheit, Kalte
und Weiblichkeit verbunden wird. Em duales Prmzip
mit zwei sich entgegenstehenden oder ergänzenden
Hälften scheint auch die Anlage der endneolithischen

Bestattungen zu betonen. Eine Art Wertung,
bzw. Hoherschatzung der einen oder anderen «Seite»

ist nicht zu erkennen.

Regel und Ausnahme

Das Prinzip des Geschlechtsantagonismus wird
inzwischen durch neuere ethnologische Forschungen
revidiert, da auch hier eine pauschalisierende
Kategorisierung von «Mannern» und «Frauen»

vorgenommen wurde.3
Der oben klar dargestellte Ritus mit links- und
rechtsseitigen Hockerbestattungen wird tatsächlich
in der Regel durch die anthropologischen
Geschlechtsbestimmungen unterstutzt. Allerdmgs zeigen
Detailuntersuchungen auch, dass es Abweichungen
von der Norm gab. Ausnahmen zu der Regel wurden
sowohl fur Graber der Schnurkeramik- als auch der
Glockenbecher-Kultur exemplarisch vorgestellt.4
Dabei fallen z. B. anthropologisch als männlich
bestimmte Individuen mit typisch «weiblicher»

Orientierung, Seitenlage und Beigaben auf. Diese

Ausnahmen nehmen jeweils nur einen geringen
Prozentsatz an der Gesamtmenge ein. Unterschiede
zwischen Sex und Gender sind neben der Möglichkeit

anthropologischer Fehlbestimmungen als

Erklärung fur diese Ausnahmen wahrscheinlich.

Wieder belegt ein Blick in die Ethnologie die
Vielfalt, m der biologisches und kulturelles
Geschlecht voneinander abweichen können (z. B.

weibliche Ehemanner bei den Nandi (Kenia),
Geschworene Jungfrauen im Balkan, indische Hijras,
Berdaches der Nordamerikanischen Indianer).
Gechlechtervananz oder Geschlechtswandel werden
in der archäologischen Forschung vor allem fur
Bestattungen erwogen, die aus der Norm fallen.5

Von den Toten zu den Lebenden?

Fur die endneolithischen Bestattungen lasst sich
somit ein Bestattungsritual festhalten, dass die
Geschlechter deutlich differenziert. Nach den
Grabern können eine «weibliche» und eine
«männliche» Form unterschieden werden, die

gleichberechtigt erscheint. Diese «neue Struktur des

Bestattungsrituales» setzt sich explosionsartig mit
der Schnurkeramik durch und wird über die
Glockenbecherkultur z. T. bis zur Fruhbronzezeit
weitergeführt. Weder in der Zeit davor noch in der
Zeit danach findet sich bei den Bestattungen eine
Unterscheidung in dieser Art.

Ein dualistisches Prinzip der Graber von Mannern
und Frauen lasst sich somit in einer bestimmten
Zeitphase des 3. Jahrtausend fassen. Die stereotype
Zuordnung der archäologischen Geschlechts-

bestimmung sowie die Betonung des

Geschlechtsantagonismus in ethnologischen Forschungen
bedürfen jeweils einer genaueren Hmterfragung
und dürfen nicht als gegenseitige Bestätigung
benutzt werden, da hier wie dort schematische

Rollenbilder Grundlage der Zuordnung sind. Die
Prämisse von biologisch begründeten Unterschieden
der Geschlechter scheint jeweils die Basis der

Zuordnung zu sein.
Ziel der archäologischen Forschung ist es, die

kulturelle Prägung der Geschlechter zu beschreiben

und zu untersuchen Die Unterscheidung zwischen



JUNGSTEINZEIT 48

Sex und Gender kann in der Prähistorie helfen die

Kriterien der konventionellen archäologischen
Geschlechtsbestimmung darzulegen.
Über die Bedeutung dieser Formen der
Bestattungssitten in den jeweiligen Gesellschaften kann

spekuliert werden. Die Welt der Toten kann ein
Abbild der realen Welt bedeuten (wenn sie nicht die

Umkehrung versinnbildlicht). Möglich wären klare

Rollenzuweisungen von Männern und Frauen, z.B.

verwurzelt in einer strengen Arbeitsteilung und
unterschiedlichen Zugangsrechten zu Ressourcen.
Die «Inszenierung» der Gräber kann auch als

Ausdruck eines Weltbildes oder kosmologischen
Vorstellungen verstanden werden, das die Welt als

zwei Hälften auffasst. Für die Schnurkeramik- und
Glockenbecher-Kultur können unterschiedliche
Geschlechterkonzepte postuliert werden. Die
Entschlüsselung dieser Konzepte gibt noch Raum
für weitere Forschungen.

AUTORIN

Brigitte Lohrke ist an der Professur für Vor- und
Frühgeschichte der Universität Bamberg beschäftigt. Im Rahmen
eines Postdok-Projektes erforscht sie alters- und geschlechts-
spezifische Bestattungen des Endneolithikums, der frühen und
der mittleren Bronzezeit.

ANMERKUNGEN

1 Sibylle Kastner. Rund ums Geschlecht. Ein Überblick zu
feministischen Geschlechtertheorien und deren Anwendung
auf die archäologische Forschung, in: Karlisch, Sigrun, Käst

ner, Sibylle, Mertens, Eva-Maria. Vom Knochenmann zur
Menschenfrau. Feministische Theorie und archäologische
Praxis. Agenda Frauen 9 (1997), 13-29.

2 Kastner, Sibylle Von Mannfrauen und Weibmännern. Ethno
historische und (ethno)archäologische Beispiele für Ge

Schlechtervarianz in der Diskussion. EAZ 38, 1997, 505-520,
516.

3 Hauser-Schäublin, Brigitta. Geschlechterantagonismus, Ge

Schlechtertrennung, in: Wörterbuch der Völkerkunde. Begr
Von Walter Hirschberg (1999) 149-150. Maler, G. Ge

schlecht, in: Streck, Bernd (Hrsg.). Wörterbuch der Ethnolo
gie. Zweite und erweiterte Auflage (2000), 80-83

4 Müller, Adalbert Geschlechtsspezifische Totenlage und ge

schlechtsspezifische Beigaben bei der Böhmisch-Mährischen
Gruppe bzw. Ostgruppe der Glockenbecherkultur, in: Benz,
Marion, v.Willigen, Samuel (Hrsg Some New Approaches
to The Bell Beaker «Phenomenon». Lost Paradise...'' BAR
Int. Series 690 (1998), 121-128. Wiermann, Roland Keine
Regel ohne Ausnahme. Die geschlechtsdifferenzierte Bestat
tungssitte der Kultur mit Schnurkeramik. EAZ 38, 1997, 521 -

529.

5 Kästner, Sibylle, siehe Fussnote 2.

x:
u_

ill-4 • ••'

37 Was hat
Räder und

"Kling-klingl
"ü:

Birrnensdorferstfc.126, 8003 Zürich
Telefon Ol-463.ll.03

ANZEIGE


	Identität im Grab? : Geschlechterspezifische Bestattungen im 3. Jahrtausend vor Christus

