Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1998)

Heft: 16

Artikel: Ausfransungen, Reflexionen zur wissenschaftlichen Sprache
Autor: H&anseler, Marianne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631373

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631373
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ausfransungen

Ausfransungen, Reflexionen

zur wissenschaftlichen Sprache

Als ich in BCN studierte, wurde mir klar, mit wie we-
nig Vokabular der wissenschaftliche Diskurs aus-
kommt — die wichtigsten Kernbegriffe unterliegen alle
einem inflationdiren Gebrauch, hip und hop, sind nicht
viele und allesamt instrumentell, rational-rationell,
phallifizierend, papiternal, abstrakt.

Manchmal liege ich wach und ich fiirchte mich, fiirchte
mich, ganz in diesen Logos einzutauchen. Der Preis
bin ich, ich weiss es. Das Entgeld, das ich bekomme,
ist vielleicht eine Sprach-, Denk- und Sprechkom-
petenz, die mich — I don’t know what.

Folie I

I

Sie hat keine Worte mehr. Viele Worte hat sie verlo-
ren, ohne zu wissen abgestreift, abgelegt, verlassen.
Arsenale von Wortern leise verabschiedet, nicht im
Denken, nicht im Nachdenken, in keinem Entscheid.
Nur im Weitergehen.

Ja, die Worte so lange brauchen bis sie hohle Meta-
phern sind, ranzige Bildlichkeit, die nur noch der Er-
starrung dient. So sind viele Worte unméglich gewor-
den, Metaphern einer gelebten und gestorbenen Zeit,
ausgelebt und zuriickgelassen.

Die schweigende Niichternheit jeweils jetzt. Nicht
mehr erzdhlen, nicht mehr sich mitteilen, nicht mehr
aussagen. Kein Erfahrungsmoment, kein Wissens-
stiick, das eingewandert in Haut einer Verkiindung
bediirfte.

Nur noch die Augen wandern hinweg iiber Gesichts-
stiicke, in denen liegen Sternsplitter, und sie weiss es
nicht.

II
Sich am “sie” brechen. In aller Gebrochenheit weiter-
fahren. Spuren iibereinanderlegen in grosstmoglichem

37

Tempo, die verkndueln sich und entziehen sich jegli-
cher biographischen Linearitit. Diskursfetzen,
Sonneneinbriiche.

Ausgeschwiegen, jahrhundertelang, was sich den Wor-
ten verweigert, den aussagenden, rationalen, logischen
Worten. Dass da noch “andere” Worte sind?

Es findet keine Anndherung statt, es findet nur eine
Verleugnung in den Worten statt, die noch zu beschrei-
ben, zu reprisentieren versuchen.

Sprache stellt nicht nur dar, Sprache entstellt auch.
Wie diese Entstellung denken?

In der Darstellung ist Wahrheit das Ultimatum eines
Wesens, das sich dem Logos verkaufte. Aber die ver-
einheitlichenden Erzidhlungen sind blass und bringen
mich zum Kotzen.

Nur - ich finde den Ausweg nicht. Es gibt keinen.
Jetzt bin ich drinnen, ich habe mich dagegen gewehrt.
Hier sollte kein Ich stattfinden, nicht das meine. Hier
sollte sich die Verschwiegenheit als Gebrochenheit des
Logos im Lichte einer ungenannten Perspektive kri-
stallisieren.

Aber ich kenne diese Perspektive nicht, ich kann sie
nicht nennen, ich verschweige sie nicht. Nur Bruch-
stiicke, Fetzen von Aufbruch, Verwirrung, Lichtblitze
und Meeresweiten.

Mein Auge, ich sehe nichts. Im Dunkeln ertappe ich
mich dabei, dass ich weine und ich weiss den Schmerz
nicht. Herumirren in einer Welt von gegldnzten und
geschwirzten Raumstiicken von Perlhduten und
Ruinendiiften.

III

Mit der Zeit wird sie mit den Worten vorsichtiger. Mit
ihrer glinzenden Bilderhaftigkeit (Blumen, nur Blu-
men) genauso wie mit der Tiefgriindigkeit ihres Ge-
haltes. Sie reibt sich die suchenden Finger an den Blii-
tenbléttern wund, an ihren unsichtbar scharfen Kanten,
sie brennt sich die Augen an ihren grellen Farben. Sie
traktiert ihre Gehirnwindungen mit metaphysischer
Sprachlichkeit und epistemologischen Denkfiguren bis
sie zu verriicken glaubt.



ausfransungen

Niemand hier, der nicht von Vernunft spriche. Sie
versteht nicht, was mit Vernunft gemeint ist.

Irgendwann wir sie vielleicht ruhiger. Irgendwann wird
sie vielleicht die Wahngebidude vergeistigter Sprach-
phallogosklauberei verlassen; wie ranzig gewordene
Worte ablegen, was sich dem Entzug, der Verweige-
rung, der Transparenz ignorant verweigert.

v

Aber diese Geschichte hat kein é@sthetisches Ende, kein
Ende, das sich in der Verweigerung als neue, heils-
bringende Widerstandsform feiert.

Ich werde mich wieder in dieses Gewirr hineinwer-
fen, ich werde mich wieder reiben und glattstreichen
entlang dieser Gebaude, Fahrten, Reden und Gespri-
che.

Der Widerstand — und die Verweigerung ist vielleicht
eine effektive Form davon —ist auf einer Vielzahl von
Ebenen und in einer Unzahl von Orten anzusiedeln.
Diese Vielzahl und Unzahl ist beweglich aber auch
statisch — je nach Situation ist Hartndckigkeit und Ar-
roganz angebrachter als Diplomatie.

Was das fiir die Sprache bedeutet, weiss ich noch nicht.
Ich meine damit — und sogleich bin ich auch in dieser
Art Sprache — die wissenschaftliche Sprache, die als
Hiille Garantin fiir die unentstellte Ubertragung der
Wabhrheit, der Wirklichkeit, des Ideellen, des Gottli-
chen ist. Vielleicht ist Sprache der Wirklichkeit nicht
entgegengesetzt zu denken, sondern als ein Teil von
ihr; jedoch wire Wirklichkeit nicht als verallgemei-
nerndes Konzept zu denken, vielmehr als Name fiir
eine Unmenge von konkreten, aktuellen Manifesta-
tionen des Sichtbaren, des Horbaren, des Riechbaren,
des Denkbaren und des Fiihlbaren.

Vielleicht bleibt nur dies im Moment: Sprache nicht
gegen die Wirklichkeit und die Welt ausspielen, nicht
entweder Theorie oder Praxis, vielmehr beides und
alles in einer hartnickigen, spielerischen und verriick-
ten Konfrontation.

\Y%

Spater sieht sie mir entgegen und sagt: Hast du es jetzt
wieder mal versucht mit den Worten.

Ja, sage ich, die Versuchung ist zu gross. Ich habe ei-
nen imprignierten Willen zum Wissen, er ist schreck-
lich, ich komme ihm nicht bei — er will ganz rein in
dieses Gekniduel von Diskursen, Leichttinzen und
hellen Sprachblitzen.

Ja, ganz eindringen, sagt sie, nicht.

Ich wiirde natiirlich sagen: Hineinkommen und dabei
weitergehen, sage ich, aber ich weiss, mein Vorhaben
ist kontaminiert und besser als die weisse Weste trage
ich ein Kleid, beschmutzt.

Sie geht, ich weiss nicht wohin.

Ich werde kotzen. Ich werde mich erbrechen, wenn du
gehst, und du weisst was passiert ist und du kannst es dir
erkldren und erzéhlen in einer Skala der Bedeutungen
werde ich brechen — das sind die schlimmsten Wiinsche,
sie legen Kammern an Erzdhlbarkeiten an, bis alle

Réume iibervoll sind mit ihren eindeutigen Geschichten.

Folie I1

Die Vergangenheit ist ein brennendes Kind, doch die
Geschichte ldsst sich erzédhlen. Erzdhlen? Die Worte,
die zur Verfiigung stehen, schmecken schlecht.

Es gibt seltsame Rechnungen iiber das Leben, zum
Beispiel wird von den wenigen Gliickmomenten und
dem allzu oft peniblen Alltag geredet. Ich habe be-
schlosssen, entweder ein ganzes Leben lang gliick-
lich zu sein oder gar nicht.

Findet der Eintritt in diese Welt statt?

Nie Mensch sein — und doch nur iiber diese Artikula-
tion wirklich werden. Weil sonst ist da ein Schwei-
gen, das spricht nie, ein Schweigen, in dem ist die
Sprache der Sprache beraubt.

Im Augenblick der Sprachlosigkeit eingeholt werden von
den Angsten des endgiiltigen Versagens, zeigt, was ich
hier nicht werden darf: Sprachlos, stotternd, unsicher,
fassungslos und framelos. Immer einen Rahmen fiir das
Bild, immer, bitte schon, danke, auf wiedersehen. Die
Grenzen auftun, sich dem Staunen iibergeben, Fassungs-
losigkeit — aber kein gesittetes kontemplatives Stau-
nen, kein ruhiges Betrachten der Dinge, wie sie sich mir
zeigen, nein, ein aufgewiihltes, verzweifeltes Staunen,
ein erschrecktes Staunen, das jede Erkenntnis mit dem
Verlust alter Sicherheiten bezahlt: Erkennen: Das
Fliessen stocken, ich setze mich auf einen Stuhl, verorte
mich, hier bin ich, gefasst, tief durchatmen, aber nicht
so laut, dass dieser korperliche Akt zur Beruhigung ei-
nes unruhigen Geistseeleraums sich vernehmen lasst: Die
Peinlichkeiten sind uns eingebrannt.

Die Erfahrung des Subjekts dort, wo sehr lange nur
die Diskurse weisser, meist gutsituierter Ménner statt-



ausfransungen

fanden. Was niitzt es zu wiederholen, bis die Worte
klebrig und ausgelatscht iiber die Zunge kriechen, dass
die Logik ihres Sprechens und ihrer Art von Erkennt-
nissen nur iiber eine Abwesenheit und einen Aus-
schluss funktionierte? Was niitzt es, auf die Verdamm-
ten und Stummen hinzuweisen — vielleicht wiirden sie
sich sogar um eine Erwahnung fouttieren — wenn ich
mich tagtiglich mehr in die Regeln und die Gesetze
eines Logos hineinbegebe und anhand seiner Sprache
die Verdammten erwihne?

Oder — was ist das fiir eine Geschichte, die hier er-
zdhlt wird?

Der Korpermenschen sind viele, sie drehen sich und wer-
fen die Beine in den luftvollen Raum, Leichtigkeit, leich-
ter und noch weiter, eine Dehnung mehr, am Abend span-
nen die Muskeln, verkorperlicht schreibe ich wiederum,
eine Materialisierung mehr, in der sind zweitausend
Megabit Geist gespeichert und niemand kann das mes-
sen und nachpriifen, die Geistigkeit materialisiert, kon-
taminiert auf schwarzes Papier rauskotzen — viele Ent-
gleisungen sind so sichtbar geworden, an den Réndern
der kopfplatzendsten Konzepte und Bewusstseinakte
kleben so Verschmutzungen, entgleiste Korperlichkeit,
entgleiste Libido, Geister, die umkreisen beharrlich den
reinen Turm des endlichen Wissens.

So gesehen verliert sich die Angst zu bestehen, legitime
Aussagen in Nebensitzen zu produzieren, mitten im
Sprechen zu stottern beginnen oder einer Verschmelzung
zu unterliegen: Ich weiss jetzt den Unterschied nicht mehr
zwischen Metapher und Metonymie, ich sehe die Gren-
ze nicht mehr, ich sollte es aber wissen, alle Gehirn-
stringe, die auf Differenzen getrimmt sind, versagen an-
gesichts des Fliessens, Stotterns der Gedanken, es tut
mir leid, kann ich es morgen erkldren, ich muss mich
zuerst fassen.

Innen und aussen sein, Rénder schreiben.

Ich kenne die Beharrlichkeit festgelegter Wissen-
systeme nicht — ich méchte immer schon da raus- oder
umschreiben, damit sich das Licht neu verliert in der
Textur dieser Welt, dieses Wortes Welt, das schleicht
sich ein in Gehirngéinge und Mundwinkel und wah-
rend ich zu lachen beginne, weiss ich, das ist das bes-
sere Wissen — in Konsequenz nicht aufschauen, um zu
erschrecken, nicht mehr erschrecken.

Marianne Hdinseler
August 1996 und Januar 1997

Die Autorin studiert Philosophie, deutsche Literatur
und Geschichte.

39



	Ausfransungen, Reflexionen zur wissenschaftlichen Sprache

