
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1996)

Heft: 13

Artikel: Silencio

Autor: García Novoa, Ana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


silencio

silencio

Dieser Text wurde von Ana Garcia Novoa als

Schlussarbeit im Rahmen einer Vorlesung zu „La
crisis del pensamiento critico" (Die Krise des

kritischen Denkens) im Juni 1995 verfasst. Ana
studierte zu diesem Zeitpunkt im achten Semester

Philosophie an der Universtitat de Barcelona in
Barcelona. Sie hat diesen Sommer ihr
Philosophiestudium abgeschlossen.

Vielleicht, wenn ich konsequent gewesen wäre, hätte

ich nicht zu schreiben begonnen. Tatsächlich weiss

ich nicht, ob es darum geht, konsequent zu sein oder

nicht. Es hätte auch sein können, dass sich der scheinbare

Widerspruch zwischen Konsequenz und

Inkonsequenz verloren hätte.

Ich fühle mich gezwungen - was mir nicht gefällt -

etwas aus dem trüben Wasser ans Licht zu ziehen,

etwas, das schon seit Monaten, einbalsamiert im Sumpf
meiner Gedanken liegt. Schrecklich unwohl fühle ich

mich wegen des Druckes, den das Denken annimmt,
denn der Inhalt dessen, was ich hier schreibe, wird
etwas sein, das in einem bestimmten Moment bewertbar

wird, einer Beurteilung unterworfen.
Ohne genau zu wissen, was ich mache, noch weshalb,
noch ob ich durch diese einführenden Sätze irgendwohin

gelangen werde; mich fragend ob man irgendwohin

gelangen muss, ob es darum geht, oder ob es denn

überhaupt einen Ort gibt, an den zu gelangen ist.

Unbehagen auch wegen der Unfähigkeit, etwas zu sagen,
ohne die Distanz zum Thema zu verlieren.

"Sin saber muy bien que estoy haciendo ni por que,
ni si tras estas frases preliminares voy a Ilegar a

alguna parte, planteändome si es que hay que Ilegar
a alguna parte, si es que se trata de eso, o si hay
alguna parte a la que Ilegar."

Ein Ausweg aus der momentanen Qual wäre gewesen,

mich als Studentin im engsten und reinsten Sinne

des Wortes zu üben; Mich in einen Text einer/s

bestimmten Autorin zu vertiefen, ihn zu lesen, zu
studieren, zu kommentieren, mit anderen zu vergleichen

und zu kritisieren. Das wäre eine gute Lösung gewesen.

Aber, wenn auch respektabel, erschien sie mir nur
als eine Lösung, einfach und bequem, unattraktiv.

Eine andere Möglichkeit wäre gewesen, einen etwas

bissigeren Blick als gewöhnlich auf die historisch-

politisch-ökonomisch-soziale Situation zu werfen, die

sich mir Tag für Tag präsentiert. Es fehlt nicht an
bedeutenden und unbedeutenden Details, die sich in der

Geschichte, im Alltag, in der Gewohnheit und im
Neuen finden lassen und die einer Kritik unterworfen
werden können, einem Mechanismus der Dekonstruk-

tion und der Erklärung. Dies ist schon ausgeführt worden,

und Beispiele dazu finden wir bei den sogenannten

postmodemen Autorinnen.

Ich hätte mich auch dem Flehen des Momentes
unterwerfen können, der, wie jeder andere Moment der

Geschichte, die wir zu kennen glauben, nach unserer

Meinung schreit. Nach unserer Meinung in irgendeiner

Form: als Kritik, Schmeichelei, Unterstützung oder

Zustimmung, Distanz oder Zurückweisung. Wir
haben eine Meinung zur Politik, zur Kunst oder wozu
auch immer, wir äussern sie mittels Massenmedien,

mittels Befragungen oder beim Plaudern mit
Freundinnen. Auf diese Weise können wir uns glauben
machen, etwas zur Entwicklung der Gesellschaft

beizutragen, in der wir uns als Teilnehmerinnen und als

Individuen realisiert fühlen, zufrieden mit uns selbst

und mit denjenigen, die unsere Meinung teilen. Wir
können versuchen, ein vermeintliches Konzept
kohärent zu entfalten und möglichst konsequent
danach zu leben, uns für mutige Heldinnen haltend, wenn

wir uns im Handeln vom Konsens, vom Opportunismus

oder von dem gepredigten Gemeinsinn entfernen.

In Anbetracht all dessen kann ich nur Ermüdung
empfinden. Müde1 vom Akademischen, vom schon

Gesagten und vor allem von den Meinungen und ihren

Wirkungen. Meinungen, die ich schon seit einiger Zeit
nicht mehr habe.

34



silencio

Mattigkeit, die nicht Konformismus, Verdummung,

Enttäuschung, Nachlässigkeit oder notwendiges

Vergessen voraussetzt. Das Vergessen, ausserdem, ist

schon unmöglich geworden.

"Tras esto queda muy poco que decir, por no decir

que no queda nada. Puro silencio. Silencio
silencioso, y no silencio como arma. Silencio como

imposibilidad de vida."

So bleibt sehr wenig zu sagen, um nicht zu sagen: gar
nichts. Reines Schweigen.2 Stilles Schweigen, und

nicht Schweigen als Waffe.

Schweigen als Unmöglichkeit von Leben.

Schweigen, das wie eine Erschöpfung der Sprache

selbst erscheint - jener Sprache der Meinungen, die

uns erlaubt, von der berühmten Absenz der Referenzen,

vom Wertverlust, von der Relativierung, von den

Sinnhorizonten etc. etc. zu sprechen. Aber Schweigen,

das doch auch wieder aus dieser Sprache selbst

hervorgeht, sich durch sie definiert und legitimiert,
womit sich der Kreis schliesst und wir uns in der Sprache

gefangen wiederfinden. Es scheint, als ob das

vermeintlich Radikalste, das wir denken könnten, nichts

Neues wäre, sondern weiterhin ein Teil desselben

Spiels. Das Problem besteht darin, wie wir uns der

Sprache entledigen können, in der wir verortet sind

und die ranzig zu riechen beginnt.

Die Sprache scheint erschöpft, weil wir - auch wenn
die Absicht eine andere gewesen wäre - es nicht
geschafft haben, aus den Begriffen3und den Strukturen

der grossen Erzählungen herauszutreten, von denen

wir glaubten, dass wir sie schon vor einiger Zeit, beim

Eintritt in die sogenannte Post-Moderne hinter uns

gelassen hätten. Dies sehen wir in den Begriffen (Grenzen)

der Sprache und im Gebrauch, der von ihnen

gemacht wird. Der andauernden Behauptimg, dass wir
in einem Moment der Fragmentierung der Theorien

und sozialen Modelle, der Unordnung und des

Relativismus leben, unterliegt ein Modell von Einheit (als

Knotenpunkt der Pluralitäten) und von Ordnung (als

Ermöglicher der Unordnung). Noch immer haben wir
einige begriffliche Rückstände, die wir beim Sprechen

verwenden, die der Sprache eigen sind und mit denen

wir zu unserem Bedauern noch nicht haben brechen

können. Früher waren Gott oder die Wissenschaft die

Fundamente, die den Individuen, den einzelnen

Subjekten, den Sinn ihrer Existenz gaben; heute sind es

die Solidarität, die Toleranz, die Diversität, die Diffe¬

renz, die Bewusstseinswerdung, die Freundschaft, die

Familie und ein langes Etc. Das heisst, die Namen

wechseln, aber die Sache bleibt dieselbe: Es werden

weiterhin Sinnhorizonte konstruiert. Sinnhorizonte,
die konzeptuelle Kerne sind. Der anonyme Mensch

glaubt immer noch, dass das Leben einen Sinn haben

muss, um gelebt zu werden.

"El hombre anönimo todavia estä en eso de que la
vida tiene que tener un sentido para ser vivida."

Was sich aus dieser Situation, aus der noch immer
totalitäre Fluide ausströmen, zu ergeben scheint, ist,
dass sich das Denkbare erschöpft hat Denn, glaubend,
dass wir weitergegangen sind, wird deutlich, dass wir
immer noch an demselben Ort sind: Wir sind nicht
aus der Sprache herausgetreten.

Der paradoxe Gebrauch der Sprache - als Spiel, in
dem Sätze erfunden werden, welche unmöglich durch

die Macht kodifiziert werden können - könnte ein

Ausweg sein, wenn es nicht so wäre, dass die Sprache

fehlerhaft bleibt, dass das Erfindungsspiel Spiel
ist und dass die Sätze genau dies sind: Sätze.

"El silencio tampoco se salva, ni la risa, ni todo

aquello que en un principio nos pudiera parecer
no codificable."

Das Schweigen rettet sich genausowenig wie das

Lachen und all dasjenige, was uns jeweils zu Beginn als

nicht kodifizierbar erscheinen könnte. Denn sie sind

Teil des Spiels, das schon gespielt wird. Aber trotzdem

gibt uns das Schweigen einen grösseren Spielraum.
Natürlich einen Spielraum, eine Freiheit, die gegen
Kaution erlangt wird. Die Kaution, der Preis, der zu
bezahlen ist, ist die Unmöglichkeit zu leben.

Schweigend leben, in der Stille, und ohne dass dieses

Schweigen Anlass einer Verbundenheit mit anderen

sei, das ist auch in der Einsamkeit das, wohin ich durch

den Verlust der Naivität, der Unschuld und des

Widerstands komme: Ja, weil ich Lust habe; doch so zu
leben ist beinahe unmöglich.
Als graue und anonyme Wesen der Metropolis sind

wir andauernd dazu aufgerufen zu handeln, unsere
Rechte zu verteidigen, uns gegenüber den Ereignissen
die Tag für Tag geschehen, gegenüber der Informaüon,

mit welcher uns die Massenmedien bombardieren,

gegenüber den Machtspielen und sogar gegenüber uns

35



silencio

selbst Position zu beziehen. In allen Bereichen, in
denen wir uns bewegen, sehen wir, dass

Kontrollmechanismen der Macht existieren. Was uns zum
weiterkämpfen anhält, ist entweder die Unschuld des/r

Altruistln oder des/ derjenigen, der/die noch an etwas

glaubt, an den Fortschritt oder an die Besserung, oder

an den Widerstand als solchen, ohne Fundamente oder

Rechtfertigung, was tatsächlich nicht weniger naiv ist.

In beiden Fällen handelt es sich um Wetten mit Sinn,

und schliesslich darum, weiter das gleiche Spiel zu

spielen, nicht daraus auszutreten, gefangen zu bleiben

im Treibsand der Sprache. Die Unschuld verliert sich,

der Überdruss ersetzt den Widerstand.

"El silencio en soledad es un silencio consciente,

pensado, fruto de un proceso reflexivo, y angus-
tioso."

Das Schweigen in Einsamkeit ist ein bewusstes

Schweigen, denkend, Frucht eines reflexiven Prozesses,

und beängstigend. Es stösst andauernd mit der

alltäglichen Routine zusammen und zerschmettert
jedes Aufleuchten von Sensibilität oder Gefühl. Es

zernagt sogar die Schönheit der Qual oder die Erhabenheit

des eigenen Todes. Es öffnet keine einzige Türe,

um mit anderen geteilt zu sein, weil es sich - ganz
einfach - nicht teilen lässt.

"Quizäs, el ünico desafio es que, sin saber por que,
sigo viviendo."

Vielleicht besteht die einzige Herausforderung darin,
dass ich, ohne zu wissen weshalb, weiterlebe.
Vielleicht nur um des einzigartigen Erlebens einiger
wenigen Momente willen; Momente, die sich in der Zeit
verlieren werden wie Tränen im Regen.

Ana Garcia Novoa

Anmerkungen der Übersetzerinnen:

1 Der im Original verwendete Ausdruck 'cansancio' bedeutet

auch Erschöpfung,, Ermattung und Müdigkeit. Die Autorin
verwendet ihn in diesem Abschnitt durchgehend, wir
übersetzen ihn je nach Kontext verschieden.

2 Der im Original verwendete Ausdruck 'silencio' vereint die

deutschen Wörter Schweigen, Stillschweigen, Ruhe und Stille.

Wir übersetzen ihn je nach Kontext.
3 Der im Original verwendete Ausdruck „terminos" bedeutet

auch Grenzen.

Der spanische Originaltext ist bei der Rosa Redaktion erhältlich.

Übersetzung: Claudia Meier und Marianne
Hünseier

36


	Silencio

