
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1996)

Heft: 13

Artikel: Antisemitismus-Forschung im Elfenbeinturm : zwischen Selbsterfahrung
und Fremderkennung

Autor: Hürlimann, Gisela

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


antisemitismus

Antisemitismus-Forschung im Elfenbeinturm

Zwischen Selbsterfahrung und Fremderkennung

Das Antisemitismus-Tütorat im Sommersemester
96 wurde einerseits als Begleitprogramm für das

gleichzeitig stattfindende Kolloquium über "Die
Emanzipation der Juden in der Schweiz 1798-
1879" mit Robert U. Kaufmann1 und anderseits
als Anknüpfung ans Kolloquium "Von der
Emanzipation zur Entrechtung - Jüdische Frauen

in Deutschland 1871-1941" mit Monika
Richarz im Sommersemester 92 (siehe Sonder-
ROSA 1992) konzipiert

Damals nämlich war die Diskussion über Antisemitismus

als Vorurteil - das sich besonders im Nicht-
Wissen oder gar Nicht-Wissen-Wollen historischer
Tatsachen äussert - auch in den Köpfen von
Geschichtsstudentinnen während der ganzen
Veranstaltungsreihe ausgeblendet worden, nur um dann in
der Schlusssitzung umso heftiger und schmerzlicher

auszufallen. Insbesondere aber hat auch die unter

einigen Studierenden inzwischen etablierte Sicht der

feministischen Historie mit ihrer Kategorie
'Geschlecht' strukturelles Rüstzeug zur Eröffnung einer

weiteren theoretisch-historischen Debatte geliefert.
Aus dem anfänglichen Begleitprogramm zum
Kaufmann-Kolloquium wurde noch vor Veranstaltungsbeginn

eine eigenständige Produktion: Das Bedürfnis

nach theoretischen Texten und Beiträgen, die nicht

nur auf die Schweiz bezogen sind, war bei den meisten

grösser als die Vertiefung der im schweizerischen

Kontext vermittelten Erkenntnisse oder Fragen durch

Robert U. Kaufmann2. Aus der sorgfältig zusammengestellten,

umfangreichen Literaturliste leiteten wir
den ersten Teil unseres Programmes ab: Unseren

wissenschaftlichen Anspruch und unser vorsichtiges

Herangehen ans Thema wollten wir zuerst mit einer

'Begriffsklärung' dokumentieren.

Unser Problem

Wir wollten keine Selbsterfahrung betreiben, waren
aber nicht so naiv zu glauben, unsere eigenen Vorurteile

ausklammem zu können. Deshalb setzten wir die

Erörterung der persönlichen Motivation zur Beschäftigung

mit Antisemitismus nach der Lektüre eines -
die akademisch-abgehobene Auseinandersetzung mit
dem Thema kritisierenden - Textes von Henrik M.
Broder aus seinem Buch "Der ewige Antisemit"
(Frankfurt a. M. 1986) an. Gemeinsam war uns - vier
Frauen und drei Männern - das Nichtjüdisch-Sein.
Ähnlich bis verschieden die Motive: eine linke,
antizionistische Vergangenheit, die spätestens seit der

Diskussionsveranstaltung in der Roten Fabrik3 sich
kritischen Fragen stellen musste; nazifreundliche
Familientraditionen; Verpassthaben des Richarz-Kolloquiums,

von dem so manche so schauervoll erzählten;

verschwommen philosemitische Gefühle, die auch

mal der Auslegung bedurften; Verunsicherung der

Weltsicht durch die aus der jüdisch wie nichtjüdisch-
zürcherischen Durchschnittsexistenz auffallenden
kaftan- bzw. perückentragenden orthodoxen Juden und

Jüdinnen. Antisemitismus, das stand für uns ausser

Frage, war ein Problem, das Nichtjüdische den
Jüdischen bereiteten. Deshalb hatten vor allem wir uns

damit zu befassen, wenn auch mit gelegentlicher
Nachhilfe durch die darin leider versierteren jüdischen
Freundinnen und Freunde. Zugegeben, wir waren wohl
auch froh, 'unter uns' sein zu können, nicht das wie-

auch-immer-berechtigte Bedürfnis zu verspüren,
jedes Wort auf die Goldwaage legen zu müssen. Zudem
hätten wir es uns mit der Präsenz von jüdischen
Teilnehmenden auch einfacher machen, diese zu Expertinnen

erklären und unser fehlendes Urteilsvermögen
an sie delegieren können. Wie auch immer: Sie

kamen nicht ins Tutorat und so lässt sich nur darüber

spekulieren.

Welche Emanzipation?
An Theorie und Selbsterkenntnis hängten wir einen

ersten historischen Teil: die Untersuchung des

Zusammenhangs von jüdischer Emanzipation in der bürgerlichen

Gesellschaft und 'modernem' Antisemitismus.

Wichtigste Quelle dazu war uns der Text von Karl
Marx "Zur Judenfrage", den er 1843 als Reaktion auf

31



antisemitismus

Bruno Bauers antiemanzipatorisches Plädoyer verfasst

hatte. Detlev Claussens4 kritische Apologie dieses von
vielen jüdischen Historikerinnen der Nachkriegszeit
als antisemitisch bezeichneten Textes, hat uns quasi

in eine Diskussion um die Dialektik der Aufklärung,
deren Kind die Emanzipation ist, geworfen. Wir
mussten über das Werden der bürgerlichen Gesellschaft

und die (Un-)Freiheit, der das Individuum/die

Minderheit in ihr ausgesetzt ist, nachdenken5. In der

Auseinandersetzung zwischen den theoretischen

Positionen des 'ewigen' und des 'historischen'
Antisemitismus hatten wir uns auf letztere zubewegt. Hannah

Arendts Text mit dem schönen Titel "Antisemitismus

und der gesunde Menschenverstand"6 erwies sich für
die meisten als ziemlich kryptisch und heikel. Damit

umzugehen hat/hätte man an den Hannah-Arendt-Ta-

gen im Juni zweifellos lernen können. Zugänglicher

war uns da Shulamit Volkovs Konzept vom
Antisemitismus als 'kulturellem Code' der wilhelminischen
und der Weimarer Gesellschaft (In: "Jüdisches Leben

und Antisemitismus im 19. und 20. Jahrhundert",
München 1990). Allerdings will Volkovs Analyse keine

deterministische sein: Der deutsche Antisemitismus

der Jahrhundertwende hätte, wie der französische,

englische oder schweizerische, nicht in Massenmord

enden müssen. Zum Spezifischen und Fatalen der

Situation gehörte laut Volkov, und da endet ihr Text allzu

abrupt, dass neue, radikalere, mit Mordabsichten

ausgestattete antisemitische Organisationen die
altvaterischen abgelöst hätten und die Deutschen sich

dieser Veränderung nicht bewusst gewesen, quasi darauf

reingefallen wären. Diese Position Hesse sich im
Licht der von Daniel J. Goldhagen lancierten Debatte

um "Hitlers willfährige Vollstrecker"(Berlin 1996) nun

neu diskutieren.

Die fehlende Kategorie Schweiz
Den zweiten historischen Teil, Schweizer Antisemitismus

im 19. und 20. Jahrhundert, beäugten wir nur
kurz. Die aktuellsten Texte entnahmen wir dem leider
viel zu wenig rezipierten Werk mit Standardcharakter

von Jacques Picard, "Die Schweiz und die Juden

1933-1945"(Zürich 1994) sowie der "Antisemitis-
mus"-FRAZ vom Sommer 1995 mit Beiträgen von
Erica Burgauer und Alexandra Bröhm und der

'Traverse 1/96' mit Texten von Mario König/Martin
Leuenberger und R. U. Kaufmann. Wie die quasi
bibliographische Auflistung zeigt, wurde uns die Zeit

zu knapp, um eine intensive Auseinandersetzung zu

führen. Einzig an Picards These von der 'Verschwei-

zerung' des Antisemitismus und an seiner Verschränkung

mit dem für die Schweiz dominanteren Konzept
der 'Überfremdung', welches zu einer Art Chiffre für
Antisemitismus wurde, bissen wir uns etwas fest.

Antisemitismus - keine Krankheit der Männer
und der Rechten

Eine weitere solche Chiffre machten wir im 'Anti-
zionismus' aus, der in den 70/80er Jahren von einigen

Linken inflationär betrieben wurde. In dieses

Kapitel gehörte auch die Auseinandersetzung mit
Antisemitismus in der Frauenbewegung, insbesondere

in Teilen der feministischen Theologie und der

Matriarchatsforschung, für welche die jüdische Religion
primär und dauerhaft den patriarchal geprägten
Monotheismus verschuldet hat und welche die Resultate

einer jüdisch-feministischen Theologie nicht zur
Kenntnis nehmen wollen. Zwischen 1988 und 1992

fand zudem ein eigentlicher Historikerinnenstreit um
die Mittäterinnenschaft der Frauen im Nationalsozialismus

und um ihren Antisemitismus statt, der von
Gisela Bock und Claudia Koonz angeführt wurde. Doch

erst die Kritik von Karin Windaus-Walser rückte das

Fehlen einer Kategorie 'Geschlecht' in der Diskussion

um Antisemitismus und Rassismus ins Blickfeld.7

Tütoratskritik als Ansporn
Weil wir der Versuchung des Elfenbeintürmeins nicht
allzusehr erliegen wollten, bauten wir den Bezug
einer aussenstehenden Insiderin ein: Wir luden die

Historikerin Erica Burgauer8 zu Referat und Tutoratskritik.

Erica lobte zwar Idee und Durchführung des

Tutorats an sich, warf uns aber Theoriegläubigkeit und

Feme vom schweizerischen Kontext, die durch Ab-

koppelung vom Kaufmann-Kolloquium noch
problematischer sei, vor. Unserer nörgelnden Suche nach der

einzig richtigen Definition von Antisemitismus hielt
sie die Fülle an Material (Külling, Kamis-Müller, Max
Schmids "Schalom! Wir werden euch töten", Zürich
1979) entgegen, das es auszuwerten, mit dem es

weiterzuarbeiten gelte. Unsere Hemmungen, die wir
zuweilen mit einer Flucht in die Theorie zu überspielen
versuchten — wobei ich mal unterstelle, dass das auf

die Männer in der Tutoratsgruppe stärker zutrifft als

auf die Frauen — seien zwar verständlich, doch

überflüssig und entsprängen wohl auch einer dieses

Tabuthema begleitenden ausgesprochenen Harmonie-

süchtigkeit. Natürlich war Ericas Rolle auch eine

32



antisemitismus

zwiespältige, hat sie bei uns für einige Stunden doch

die Instanz verkörpert, die wir während des Semesters

eben gerade entbehrt, aber nicht vermisst hatten.

Was bleibt: Wir haben uns darauf eingelassen, die

meisten zum ersten Mal. Einige bleiben dran und
forschen weiter im Bereich Antisemitismus und/oder

Jüdische Geschichte. Was wegzugleiten droht: Irgendwie

hätten wir gerne weitergemacht. Hätten gerne
Ericas Aufforderung zur Beschäftigung mit der
'Verschweizerung' des Antisemitismus angenommen.
Eine ständige Arbeitsgruppe gebildet, die sich auch

in die Debatte um aktuellen Antisemitismus in
Psychosekten wie der Universalen Kirche einmischen

kann. Wollten eine Replik auf die 'Traverse' und Kö-

nig/Leuenbergers Einordnung des Antisemitismus in
die allgemeine Rassismus-/Minderheitenproblematik
verfassen. Und planten einen Studiführer zur Beschäftigung

mit Antisemitismus ohne Scheuklappen und

Absturzgefahr. Daraus ist bisher nichts geworden.

Trotzdem: Wenn wir einigen von euch einen Anstoss

zum Nachdenken und -forschen über Antisemitismus

geben können, wie wir ihn ja auch erhalten haben,

soll das mehr als recht sein.

Gisela Hürlimann

1 Zu erwähnen ist auch Hansjörg Gilomens Vorlesung zur
"Judenfeindschaft im Mittelalter" im SoSe 96.

2 Allerdings finden sich in Kaufmanns Bibliographie zahlreiche

Publikationen vor allem deutscher Historikerinnen.
3 "Antisemitismus in der Linken" im Rahmen der

Blickwechsel-Kampagne gegen Rassismus, 23.-27.2.1994. Siehe

dazu den gleichnamigen Reader mit den Texten von Ingrid
Strobl, Thomas Hauri und der Dokumentation der Diskussionen,

der von Shelley Berlowitz, Erica Burgauer und Bea

Schwager herausgegeben wurde.
4 "Die emanzipatorische Dimension" in Claussen, Detlev. Grenzen

der Aufklärung. Die gesellschaftliche Genese des

modernen Antisemitismus. Frankfurt a. M. 1994.
5 Darüber denken in bestechender Weise Maja Wicki, Josef

Lang und Daniel Ganzfried im MOMA 9/96 mit dem Titel
"Emanzipation, Integration, Assimilation, Antisemitismus"
nach.

6 In: Arendt, Hannah. Elemente und Ursprünge totaler
Herrschaft. München 1986 (N.Y.1951).

7 Siehe bspw. Bock, Gisela. Zwangssterilisation im
Nationalsozialismus. Studien zur Rassenpolitik und Frauenpolitik.
Opladen 1986; Koonz, Claudia. Mütter im Vaterland. Frauen im
Dritten Reich. Freiburg 1991 (N.Y. 1986); Windaus-Walser,

Karin. Gnade der weiblichen Geburt? Zum Umgang der

Frauenforschung mit Nationalsozialismus und Antisemitismus.

In: Feministische Studien 1 (1988); Bock, Gisela.

Gleichheit und Differenz in der nationalsozialistischen

Rassenpolitik. In: Geschichte und Gesellschaft 19 (3/93).
8 Siehe ihr Buch: "Zwischen Erinnerung und Verdrängung -

Juden in Deutschland nach 1945". Hamburg 1993.

Jägerinnen von neuen
guten Papieren

PINKUS.
Buchhandlung
Froschaugasse 7
8001 Zürich
Tel. 01 251 26 74
Fax 01 251 26 82
E-Mail: pinkus@dm.rs.ch

33


	Antisemitismus-Forschung im Elfenbeinturm : zwischen Selbsterfahrung und Fremderkennung

