
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1995)

Heft: 11

Artikel: Die scheue Waldanmut : Geselligkeit von Frauen im Mittelalter

Autor: Mauchle, Thea / Gisler, Monika

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gesellig keit

Die scheue Waldanmut
Geselligkeit von Frauen im Mittelalter

"Sehen wir doch, dass die freien Tiere des

Waldes keine Annäherung und keine
Berührung dulden, aber dass sie sich
anfassen und streicheln lassen, sobald sie

an den Umgang mit Menschen gewöhnt
sind. So sind auch Frauen und Mädchen,
wenn sie nicht an den Umgang mit
Menschen gewöhnt sind, von mehr natürlicher

Schüchternheit und sind weit
schwerer zu Leichtsinn geneigt zu
machen; sind sie aber wie Haustiere zahm,
so werden sie schamlos, leichtfertig und
eitel."

Konrad Bitschin über die
Erziehung der Mädchen 1433

Geselligkeit im privaten und im öf¬
fentlichen Raum

Geselligkeit kann nach G. Simmel als eine
"Spielform konkreter Gesellschaft"
bezeichnet werden, wo der oder die Einzelne
sich in einen Gesamtzusammenhang
einzuordnen hat. "Der Mensch 'tritt' in ein
Zusammensein, ein Füreinander-, Miteinander-,

Gegeneinanderhandeln, in eine
Korrelation der Zustände mit anderen
(...)"1 Wir stellten uns vor, im Konzept der
Geselligkeit etwas wie
"Überschreitungsstellen" für Frauen zwischen
Privatheit und Öffentlichkeit zu finden.
Sind Orte auszumachen, wo Frauen
zusammenfanden, um gemeinsam zu
handeln, und nahmen sie dabei auch öffentlichen

Raum ein? Privatheit und
Öffentlichkeit haben als Begriffe und
Konzepte Bedeutung für die Geschichte der
Geschlechterbeziehungen. Die beiden
Bereiche werden gerne dahingehend
interpretiert, dass den Frauen qua natura die
Aufgaben der Kinderaufzucht und der
Reproduktion, den Männern aber kulturelle
und politische Gestaltung des öffentlichen
Bereiches zukamen.

Arbeitende Frauen

Im Frühmittelalter stellten Frauen gemeinsam

und unter Ausschluss von Männern
Textilien her, und zwar in eigentlichen

Frauenarbeitshäusern, sogenannten "Geni-
tien", bestehend aus Werkstätten und
Wohnhäusern. Die Frauen arbeiteten dort
unter weiblicher Anleitung. Bei den
Arbeiterinnen handelte es sich um unfreie Mägde,
die in einem abgesonderten Teil des Fronhofes

fast ausschliesslich mit der Textil-
produktion für den Bedarf weltlicher und
geistlicher Grundherren zuständig waren.
Durch die Ausweitung der gewerblichen
Textilproduktion im elften/ zwölften
Jahrhundert lösten sich diese Genitien
allmählich auf.
In ganz wenigen Städten und unter besonderen

Bedingungen bestand für Frauen die
Möglichkeit, sich in einer Zunft (z.B.
Garnmacherinnen, Seidenmacherinnen) zu-
sammenzuschliessen. Es bleibt aber ungewiss,

wie gleichberechtigt die Frauenzünfte
neben den Männerzünften behandelt wurden.

Sicher bedeutete die Zunftzugehörigkeit

für einige Stadtbürgerinnen
immerhin einen Schritt über die Schwelle
der eigenen Haustüre.
Für das Mittelalter kann keine scharfe Trennung

zwischen reproduktiver und
produktiver Tätigkeit gemacht werden, wobei
sich städtische Haushaltungen durch eine
markantere Trennung von Betrieb und
Haushalt auszeichnen als ländliche. Besonders

bildlich überlieferte Darstellungen
zeigen uns, dass die Aufgaben rund um
Geburt und Kinderaufzucht ausschliesslich
von Frauen bewältigt wurden. Die
Verlagerung der Arbeit auf den ausserhäuslichen
Bereich (infolge einer verstärkten Gewerbe-
tätigkeit) bedeutete vielmehr den Übergang
der Arbeit von Frauen- in Männerhände als
eine Möglichkeit für Frauen, ihre ursprünglichen

Tätigkeiten ausserhalb des
Privatraumes weiterzuführen.

Frauen der höfischen Gesellschaft

Wir können kaum annehmen, dass für die
Frauen in der höfischen Gesellschaft eine
Scheidelinie zwischen privat und öffentlich,
wie wir sie in heutigen Verhältnissen
ausmachen können, bestand. Trotzdem
unterscheiden wir zwischen dem Leben in der

34



gesellig keit

Zurückgezogenheit von geschlossenen Räumen

und der Präsenz von Frauen bei Gast-
mählen, Dichtungs- und Tanzvorträgen,
Turnieren, Festen und Gottesdiensten, wie
sie uns literarische Darstellungen des
höfischen Lebens vermitteln. Diese "öffentliche"

Geselligkeit von Frauen wurde allein
durch die Ansprüche und Wünsche der
Männer bestimmt (Kleidung, Benehmen,
Bewegungsradius). Wie aus Erziehungsschriften

und Dichtungen hervorgeht, war
die Abgeschiedenheit, das Eingeschlossensein

in eine geschlechtergetrennte Welt für
Frauen am Hof die Regel, der Auftritt in der
Öffentlichkeit eher die Ausnahme. Ausserdem

war eine adlige Frau, die sich in der
Öffentlichkeit bewegte, einem überaus
strengen Sitten- und Moralkodex unterworfen

und hatte kaum Möglichkeiten, sich der
sozialen Kontrolle zu entziehen. Adlige
Frauen mussten auch Vorbilder abgeben für
den Rest der Frauen. Es gab letztlich eine

grosse Anzahl adliger Frauen, die dem
weltlichen Leben entsagte und sich ganz
einem religiösen Leben zuwandte.

Religiöse Frauen

Christlich-religiöses Leben war ein öffentlicher

Raum, in den Frauen als einzelne, vor
allem aber als Gruppen während des ganzen
Mittelalters immer mehr vorgedrungen sind.
Schwierig zu sagen, ob Ordensfrauen,
Beginen, aber auch weltliche Wallfahrerinnen

und Kirchgängerinnen in ihrer Affinität
zur Religion in erster Linie Geselligkeit und
Austausch mit anderen Frauen suchten oder
ob sie nur ihr persönliches Seelenheil vor
Augen hatten, wie dies in Heiligenviten
sehr stark betont wird. Die Beziehung der
Frauen zur Theologie war durch das
Auftreten weiblicher Predigerinnen, welche die
Lehre Gottes in der Volkssprache verbreiteten,

nicht mehr auf eine Vermittlung durch
einen männlichen Schriftgelehrtenstand
angewiesen. Die Institutionalisierung dieser
Form von Geselligkeit (Ordensgründungen,
Laientheologie, Wunderbezeugung) war für
die Frauen mit einigen Schwierigkeiten
verbunden. Sie wurden vom klerikalen
Überbau nicht anerkannt, mussten sich von
männlichen "Beschützern" und Beichtvätern
bevormunden lassen und liefen in ihren
religiösen Tätigkeiten ständig Gefahr, für
Ketzerinnen gehalten und dafür bestraft zu
werden. Frauen, die nicht mehr durch die
Religion kontrolliert werden konnten, son¬

dern diese Religion nach eigenen
Denkmustern zu interpretieren anfingen, wie die
Mystikerinnen, stellten für die "gottgewollte
Ordnung" der Männerwelt eine zu grosse
Gefahr dar.

Möglichkeiten und Beschränkungen
weiblicher Geselligkeit

Carla Casagrande stellt in ihrem Aufsatz
"Die beaufsichtigte Frau" 2 fest, dass im
Mittelalter eine ideelle Naturalisierung und
Essentialisierung der Frau stattfand, welche
die Grundlage lieferte für das Postulat, eine
Frau müsse ständig durch männliche Autorität

beaufsichtigt werden.
In - während des Mittelalters immer zahlreicher

werdenden - Reden und Texten von
Predigern und Moralisten wurden starre
Verhaltensnormen und -modelle für Frauen
entworfen, um das Leben von Frauen jeglichen

Alters oder Standes zu reglementieren.
Mit der Schaffung von Keuschheitshierarchien

(Jungfrau, Witwe und Ehefrau),
aber auch mit einer sozialen
Kategorisierung (Königin, Adlige,
Bürgerin, Dienstmagd usw.) wurden moralische

Vorbilder geprägt, denen die Frauen
im Rahmen ihrer Möglichkeiten nacheifern
sollten.
Die Frauen "bedurften" einer gezielten
Aufsicht zum Schutz und zur Rettung von
Sittsamkeit und Seele. Die konsequente
Durchführung der Überwachung und
Beschützung, die die Frauen von Kindesalter
an begleitete, reduzierte den äusseren
Aspekt ihres Lebens und betonte den
inneren. Konkret bedeutete dies, dass sie

vom öffentlichen Leben ferngehalten und in
den privaten Bereich des Hauses verwiesen
wurden. Das Auftreten einer Frau in der
Öffentlichkeit bedeutete eine Gefahr nicht
nur für sie selbst, sondern auch für andere,
der Auftritt an einem Fest konnte gar als
Pakt mit dem Teufel gedeutet werden. Das
Sprechen der Frauen wurde durch das weit
verbreitete Bild der geschwätzigen Frau in
der Literatur aus allen öffentlichen Orten
verbannt und höchstens im Privaten
zugelassen, die Schweigsamkeit wurde zur
Tugend.
Die Beaufsichtigung der Frauen in Häusern
und Klöstern durch die männliche Autorität,
die Kontrolle ihrer Bewegungen, ihres
Auftretens, ihres Sprechens, ihrer
Kleidung, ihrer Fruchbarkeit und ihrer Religiosität,

schufen die Grundlagen zur poli-

35



geselligkeit

tischen, rechtlichen und wirtschaftlichen
Beschneidung der Frauen. Wie sollte sich
also in der Öffentlichkeit Geselligkeit unter
Frauen entwickeln, wenn schon ein Blick
aus dem Fenster ihnen als Müssiggang und
Neugierde angelastet werden konnte? Wie
sollten Frauen miteinander in der
Öffentlichkeit sprechen, wenn ihre Soziabilität als

Geschwätzigkeit und deshalb als schlimmes
Laster galt?

Dennoch konnten wir feststellen, dass
Geselligkeit unter Frauen stattfand. Schon im
beschränkten Korpus unserer Unterlagen
haben wir für jeden Zeitabschnitt des Mittelalters

zahlreiche Geselligkeitsformen von
Frauen gefunden, die meist dem privaten,
seltener dem öffentlichen Bereich
zuzuordnen sind. Häufiger war die Geselligkeit
von Frauen an Haus und Hof gebunden,
hier allerdings in zahlreichen Varianten und
unabhängig von Schichtzugehörigkeit oder
Alter. Organisiert und institutionalisiert war
Geselligkeit von Frauen jedoch selten und
wenn, dann von männlicher Seite her: Die
religiösen Frauengemeinschaften zum
Beispiel konnten sich nur innerhalb der
gegebenen Strukturen als "Ableger" oder
"Kopien" der Männergemeinschaften
etablieren. Ihre Aktivitäten wurden kontrolliert
und allfällige Abweichungen von der männlichen

Norm sofort geahndet oder bestraft.
Trotz ausführlicher Suche sind wir auf
keine organisierten Frauenbünde und
Frauengemeinschaften gestossen. Der
soziale Austausch unter Frauen scheint im
Bereich von Familie und Verwandtschaft
oder zufällig, bei gemeinsamen Tätigkeiten,
abgelaufen zu sein. Unsere vorangestellte
These, Frauen hätten durch verschiedene
Geselligkeitsformen die Möglichkeit
gehabt, den öffentlichen Raum zu
beanspruchen, hat sich nicht bestätigt.
Allerdings muss beachtet werden, dass die
Frage nach "Öffentlichkeit" im Mittelalter
noch nicht ausreichend geklärt ist. Analog
zur Frage nach der Existenz des "Privaten",
müssten wir auch nach dem "Öffentlichen"
sondieren. Wie sah diese Öffentlichkeit aus,
wer beanspruchte sie und wer bewegte sich
wie darin?

Methodisches Vorgehen

Wir haben einige Ausschnitte von Quellen
und Materialien ausgewählt und dabei
erfahren, dass sich das Feld für Suchende
noch beliebig ausweiten Hesse. Sehr häufig

mussten wir uns aber auf literarische
(höfische Dichtungen), oder normative
Quellen (z.B. Predigten) abstützen und
konnten nicht mit Sicherheit feststellen,
inwiefern deren Aussagen der Realität
entsprachen.
Sicher würde es sich auch lohnen, Kunst-
und Kulturgegenstände wie Malereien oder
textile Werke auf diesen Bezugspunkt hin
zu untersuchen: Was nirgendwo schriftlich
festgehalten ist, wurde manchmal ganz
eindrücklich als Bild dargestellt.

Thea Mauchle und Monika Gisler

1 Simmel, Georg: Die Geselligkeit, in: ders.:

Grundfragen der Soziologie (Individuum und

Gesellschaft), Berlin/Leipzig 1920, S. 51
2 Casagrande, Carla: Die beaufsichtigte Frau, in:
Duby Georges/Michelle Perrot: Geschichte der
Frauen, Band 2: Mittelalter, Hg. von Christiane
Klapisch-Zuber, Frankfurt/New York 1993, S. 29 -
54

Literatur

Acklin Zimmermann, Beatrice:
Mittelalterliche Frauenmystik, in: Ludi,
Regula/Ruth Lüthi/Regula Rytz (Hg.):
Frauen zwischen Anpassung und
Widerstand, Beiträge der 5. Schweizerischen

Historikerinnentagung, Zürich
1990, S. 13 - 23.

Bake, Rita u.a.: Zur Stellung der Frauen im
mittelalterlichen Handwerk -
Schreibtischmythen und Realität, in: Feministische

Studien, Heft 2 1983, S. 147
-155.

Bumke, Joachim: Höfische Kultur, Lite¬
ratur und Gesellschaft im hohen
Mittelalter, Band 1 und 2, München 1992.

Casagrande, Carla: Die beaufsichtigte Frau,
in: Duby Georges/Michelle Perrot:
Geschichte der Frauen, Band 2:
Mittelalter, Hg. von Christiane
Klapisch-Zuber, Frankfurt/New York
1993, S. 85 - 117.

Hausen, Karin: Öffentlichkeit und
Privatheit, in: dies./Heide Wunder:
Frauengeschichte - Geschlechtergeschichte,

Frankfurt/New York 1992, S.

81 - 88.
Ketsch, Peter: Frauen im Mittelalter. Bd. 1:

Frauenarbeit im Mittelalter, Quellen und

36



geselligkeit

Materialien, Hg. von Annette Kuhn,
Düsseldorf 1983

Ketsch, Peter: Frauen im Mittelalter. Bd.2:
Frauenbild und Frauenrechte in Kirche
und Gesellschaft, Quellen und Materialien,

Hg. von Annette Kuhn, Düsseldorf
1983.

Opitz, Claudia: Evatöchter und Bräute
Christi. Weiblicher Lebenszusammenhang

und Frauenkultur im Mittelalter,
Weinheim 1990.

Shahar, Shulamith: Die Frau im Mittelalter,
Frankfurt/Main 1988.

Signori,Gabriela: Ländliche Zwänge -
städtische Freiheiten? Weibliche Mobilität

und Geselligkeit im Spiegel
spätmittelalterlicher Marienwallfahrten, in:
Othenin-Girard, Mireille u.a. (Hg.):
Frauen und Öffentlichkeit, Beiträge der
6. Schweizerischen Historikerinnentagung,

Zürich 1991, S. 29-61.
Uitz, Erika: Die Frau in der mittelalterlichen

Stadt, Stuttgart 1988.

37


	Die scheue Waldanmut : Geselligkeit von Frauen im Mittelalter

