Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1995)

Heft: 11

Artikel: Liebe zwischen Ausgrenzung und Verfolgung : Schwule im Mittelalter :
ein Uberblick

Autor: Epper, Felix

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631257

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

mannergeschichte

Liebe zwischen Ausgrenzung
und Verfolgung

Schwule im Mittelalter: ein Uberblick

Homosexualitiit ldsst sich auch am
Ende des 20. Jahrhunderts schwer
definieren. Ist jemand schon homo-
sexuell, wenn er oder sie nur davon
triumt, oder braucht es dazu die
Tat? Gibt es eine homosexuelle
Identitit? Oder ist sie nur eine
Hilfskonstruktion, die dazu beniitzt
wird, sich gegen die untolerante
Umwelt zu behaupten? Analog zu
anderen unterdriickten Gruppen ha-
ben Schwule und Lesben die nega-
tiven Zuschreibungen umgedreht
und verwenden sie nun als sprach-
liche Waffe. So sind Eigenbezeich-
nungen wie "schwul" oder "gay"
keine Schimpfworter mehr, sondern
dienen der positiven Abgrenzung
vom "straigthen" Rest der Welt.

Sowohl in der antiken Welt als auch im
Mittelalter gab es keine eindeutige Bezeich-
nung fiir Homosexualitiat: Das Verhiltnis
von Realitidt und Perzeption gestaltete sich
also anders als heute. Es bleibt eine offene
Frage, wieso diese heute so selbstver-
standliche Begrifflichkeit in Gesellschaf-
ten, in denen gleichgeschlechtliche Kon-
takte moglicherweise noch iiblicher waren
als heute, unbekannt gewesen ist.

Historikerlnnen von heute und Schreib-
kundige von frither wiirden darin iiberein-
stimmen, dass ein historisches Phinomen
auch dann diskutiert werden kann, wenn
es zur untersuchten Zeit keinen Namen
hatte. Ausserdem ist ein Phinomen nicht
automatisch inexsistent, nur weil es in
kaum einer Quelle auftaucht: Weibliche
Homosexualitdt in der vormodernen Zeit
ist ein schlagendes Beispiel dafiir, auf das
ich im letzten Kapitel zuriickkommen
werde. Ich mochte homo- beziehungs-
weise heterosexuelles Verhalten als univer-
sal, eine darauf aufbauende Identitdt aber
als moderne Realitit bezeichnen (was aber
keine abschliessende Beurteilung sein

soll). Wie ich im folgenden zeigen mochte,
ist gerade die Frage, ob es im Mittelalter
etwa schwule Subkulturen gegeben hat,
heftig umstritten.

Widersacher ausgeschaltet

Der Niedergang der Stadte des Romischen
Reiches im 6. Jahrhundert hatte ambiva-
lente Effekte auf das Leben der homose-
xuellen Minner. Die Subkulturen in den
grossen Zentren und mit ihnen die Schwu-
len verschwanden aus der Offentlichkeit.
In den Stidten, die iibrigblieben, etwa
Konstantinopel oder Saragossa, wurde das
Leben fiir Minderheiten schwierig und auf
dem Land verminderten sich die Moglich-
keiten, ausserhalb der ruralen Familien-
strukturen erotischen Beziehungen nach-
zugehen. Auf der anderen Seite wurde der
Zugriff der Herrschenden durch die Rura-
lisierung erschwert.

Die ersten schwulenfeindlichen Gesetze
wurden 533 durch Kaiser Justian be-
schlossen — zweihundert Jahre, nachdem
das Christentum Staatsreligion geworden
war. Bis dahin waren nur Minderjahrige
unter Schutz gestanden; die Verbote wur-
den nun ausgeweitet auf die méinnliche
Prostitution, die Heirat von Gleichge-
schlechtlichen und die Ausiibung der pas-
siven Rolle. Homosexuelle Beziehungen
wurden neuerdings als Ehebruch einge-
stuft, ein Vergehen, das zur damaligen Zeit
mit dem Tod bestraft wurde. Obwohl sich
Justian der biblischer Terminologie be-
diente, sind Zweifel dariiber angebracht,
ob er damit wirklich christliche Moral in
ziviles Recht umformen wollte. Denn fast
gleichzeitig wurde die Scheidung legali-
siert, was im Widerspruch zu allen friihe-
ren christlichen Heiratsgesetzen und zu den
Lehren der Kirchenviter stand. Es ist
kaum anzunehmen, dass die Kirche die
Kriminalisierung von minnerliebenden
Mainnern veranlasste und unterstiitzte. Im



mannergeschichte

Gegenteil: Unter den daraufhin wegen ho-
mosexueller Akte Bestraften befanden sich
prominente Bischofe. Religiose Richtlinien
wurden also als Rechtfertigung fiir die
Verfolgung benutzt, bildeten aber nicht den
Anlass dafiir.

Bis zum 13. Jahrhundert handelte es sich
bei allen Gesetzen gegen homosexuelle
Akte um ziviles Recht, das ohne Anwei-
sung der Kirche zustandekam. Zwar unter-
stiitzten auf politischen Druck hin Kkirchli-
che Konazile die zivile Gewalt, die Bussen
waren aber — wenn sie iiberhaupt verhiangt
wurden — meist sehr mild.

Leidenschaftliche Liebe

Die leidenschaftliche Liebe zwischen Prie-
stern war im frithen Mittelater weit verbrei-
tet und ein Hauptgegenstand der klerikalen
Schriftkultur. Die liebevolle Beziehung
zwischen Lehrern und Schiilern in religio-
sen Gemeinschaften war ein mittelalterli-
ches Ideal. Auffallend ist die offensichtli-
che Parallele zur griechischen Homose-
xualitit.

Starke erotische Gefiihle wurden etwa im
Zirkel von Alcuin ausgetauscht, der am
Hofe Karls des Grossen titig war. Man re-
dete sich mit Kosenamen aus Vergils Ele-
gien an, deren homoerotischen Elemente
Alcuin wohl kaum entgangen sind, zumal
er seinen Lieblingsschiilern die Namen der
Helden aus der schwulen Liebesgeschichte
von Alexis und Corydon gab.

Bliite unter dem Islam

Als Spanien im 8. Jahrhundert muslimisch
wurde, entstand eine stadtische Kultur mit
starken (Handels-)Verbindungen zum Rest
des nun mohamedanisch kontrollierten
Mittelmeerraums. Cordoba war im 9. und
10. Jahrhundert die grosste Stadt in West-
europa.

Es iiberrascht nicht, dass die schwule Le-
bensweise in den spanischen Stidten
blithte. Das mag teilweise mit der islami-
schen Kultur zusammenhingen. Obwohl
im Koran negative Einstellungen zur Ho-
mosexualitdt zu finden sind, hat die islami-
sche Welt dies meistens ignoriert und
Schwule mit Toleranz, wenn nicht gar
Bewunderung behandelt. Davon zeugen
die klassischen Werke der arabischen Lite-
ratur wie die Mérchen aus 1001 Nacht.

Leben und leben lassen

Die Jahrhunderte nach dem Fall des Romi-
schen Reiches waren die sexualititfeind-
lichste Zeit kirchlichen Denkens; dies vor
allem wegen der Verschiebung von einer
stadtischen zu einer ldndlichen Gesell-
schaftsstruktur und der christlichen Zu-
riickweisung des hellenistischen Hedonis-
mus, die jedoch nie eine Mehrheit der
Christen erreichte. Verschiedene Faktoren
haben in der folgenden Zeit zu einer zu-
nehmenden Gleichgiiltigkeit der frithmit-
telalterlichen Christen gegeniiber der
mannlichen Homosexualitit gefiihrt. Es
gab keine Zentralgewalt, die die Wahl der
sexuellen Sitten beschnitten hitte. Trotz-
dem verhinderte die starre Familienord-
nung, dass Homosexualitit offen ausgelebt
werden konnte. So kam es ausserhalb von
Spanien auch nicht zu einer Subkultur.
Dennoch kann man, abgesehen von loka-
len Sonderfillen, von einer zunehmenden
Toleranz ausgehen. Schon das Aufkom-
men der passionierten Liebe unter den
Klerikern ist Beweis fiir einen Wandel der
Einstellungen.

Zwischen dem 10. und 14. Jahrhundert
konnen wir eine Expansion der Stidte in
ganz Europa feststellen; die Kontakte zum
Islam verstirkten sich, durch sie kam man
in Kontakt mit vielen vergessenen klassi-
schen Schriften. Die Haltung der offiziel-
len Kirche war zwiespiltig: Eine kleine
Gruppe von Klerikern belebte die Feindse-
ligkeiten wieder. Sie behaupteten, dass
homosexuelles Verhalten nicht bloss siind-
haft, sondern in seiner Schwere mehr mit
Mord als mit Ehebruch zu vergleichen sei.
Doch Papst Leo IX, der um das Jahr 1050
gebeten wurde, rigoros gegen die Siinde,
"die keiner anderen gleichkommt", vorzu-
gehen und alle schuldigen Kleriker zu ent-
fernen, reagierte gelassen. Nur solche
Kleriker, die sehr lange Zeit in homose-
xuelle Beziehungen verstrickt waren und
jene, die mit zahlreichen Partnern verkehr-
ten, sollten von ihrem Rang entfernt wer-
den. Gleichzeitig hiess der Papst aber das
Begehren gut, Prostituierte, die Priester
bedienten, zu versklaven: eine sehr harte
Strafe fiir eine sehr gebriauchliche Aktivi-
tat.

Mehr Erfolg hatten andere Bestrebungen
von Mitgliedern des Klerus. Sie setzten
sich dafiir ein, die positiven Seiten von
schwulen Beziehungen herauszustreichen



mannergeschichte

und feierten sie in einer Fiille von christli-
cher homoerotischer Literatur. Einen ex-
emplarischen Platz nahm der Heilige Ael-
red von Rievaulx ein, der Freundschaft
und menschliche Liebe als Basis fiir das
klosterliche Leben und als Mittel fiir die
Erlangung der gottlichen Liebe ansah.
Diese Liebe wurde von Aelred nicht nur
emotional, sondern auch korperlich ausge-
lebt, bis er sich entschied, ein klosterliches
Leben zu fiihren. Damit akzeptierte er den
Zolibat, offen ausgelebte Sexualitit kam
fir ihn nicht mehr in Frage. Da er der
Liebe zu Ménnern und zu Frauen den glei-
chen Wert zuwies, bedeutete dies auch das
Ende der gleichgeschlechtlichen Beziehun-
gen. Dennoch war es ihm nicht moglich,
sich seine Wiinsche zu verbieten. Als er
sich in einen Monch namens Simon ver-
liebte, schrieb er von Liebe, die ihm in be-
redter Weise wortlos entgegengebracht
wurde. Aelred liess zu, dass die Monche
ihre Gefiihle fiireinander ausdriickten.
Damit brach er mit den Traditionen des
Klosterlebens, welche Freundschaft jeder
Art aus den Mauern verbannte. Er berief
sich damit auf die Liebe zwischen Jesus
und Johannes, deren Beziehung er als Hei-
rat betrachtete.

In der Zeit von 1050 bis 1150 waren theo-
logische Angriffe gegen Homosexualitit
rar; dies, obwohl gleichgeschlechtliche Be-
ziehungen offener als frither ausgelebt
wurden und es in der kirchlichen Traditon
viele Ankniipfungspunkte fiir Diskriminie-
rungen gegeben hiitte.

Es ist unwahrscheinlich, schreibt John
Boswell, dass die offene Einstellung ge-
geniiber Homsosexualitit sich auf den Kle-
rus beschriankte. Die Zahl der schreibkun-
digen Laien ist zu klein, als dass man auf-
grund der Quellenlage annehmen konnte,
nur geistliche Minner hitten homoeroti-
sche Gefithle empfunden. Ebensogut
konnte man aus den vorhandene Texten
schliessen, dass nur der Klerus Freude
iiber den kommenden Friihling verspiirt
hitte.

Eine schwule Subkultur?

Das Bliihen der homoerotischen Literatur
ist der augenfilligste Hinweis, der auf eine
schwule Subkultur hindeutet. Ausserdem
gab es einen speziellen Argot, der von
mannerliebenden Minnern verwendet
wurde. So tritt das Wort "Ganymed" — in

10

den griechischen Sagen wird Ganymed
vom in Liebe entbrannten Gottervater Zeus
entfiihrt — an die Stelle des stigmatisieren-
den "sodomita". Dennoch: Vereinzelte
Schreiber machen noch keine Subkultur
aus, und die Vermutung, dass ein eigentli-
ches schwules Netzwerk bestanden habe,
hat zumindest Boswell spiter wieder relati-
viert, auch wenn es Anhaltspunkte fiir ho-
mosexuelle Geselligkeit gibt. In den Stid-
ten Koln, Miinster und Venedig gab es
Gasthiduser, Ladenlokale, Latrinen und
Badeha4user, in denen sich die Minner tra-
fen, die sexuellen Kontakt miteinander auf-
nehmen wollten. Aufgrund der Quellenlage
erscheint es gewagt, solche Orte der Sub-
kultur auch fiir andere Stidte anzunehmen.
Ebenso umstritten ist das Ausmass der
minnlichen Prostitution. Sie wird in der
Literatur relativ oft erwihnt; ein anonymer
Schreiber erwihnt Bordelle in Chartres,
Orléons, Sens und Paris.

Ein weiterer Hinweis auf eine schwule
Subkultur konnte die literarische Debatte
sein, in der homosexuelle und heterosexu-
elle Liebe miteinander verglichen wurden.
Diese Debatten sind aus der griechischen
Antike bekannt, tauchten aber erst wieder
im 12. Jahrhundert auf.

Diese Bliitezeit schwuler Kultur reichte
nicht weit ins 13. Jahrhundert. Die Gesell-
schaft erfuhr radikale Anderungen; nur
noch wenige Zeugnisse schwulen Lebens
sind aus der folgenden Zeit erhalten.

Feindbilder entstehen

Die HistorikerInnen sind sich iiber die
Griinde fiir die sich stetig verschirfende
Intoleranz gegeniiber der Homosexualitit
im spiten Mittelalter uneinig. Die Einwan-
derung in die Stidte nahm im 13. und 14.
Jahrhundert wohl noch zu. Erst in den
Stiadten wurden die Moglichkeiten fiir die
Verfolgung und die obrigkeitlichen Instru-
mente fiir eine systematische Unterdriik-
kung minnlicher Homosexualitit geschaf-
fen. In dieser Zeit verabsolutierten sich die
Herrschaftsformen zusehends. Eine wahre
Flut von Gesetzen regulierte das menschli-
che Zusammenleben. Auch das theologi-
sche System wurde ausgebaut, und die In-
quisition begann alle divergenten Stromun-
gen in der Kirche zu verfolgen.

Ein Ausdruck fiir die Zunahme der Intole-
ranz gegeniiber vielen Randgruppen waren
die Kreuzziige. Haufig fanden Kreuzritter



mannergeschichte

die Feinde nicht erst im Heiligen Land,
sondern schon innerhalb der eigenen
Stadtmauern. So endete der erste Kreuzzug
in Deutschland: Rheinldnder Juden wurden
zu Tausenden umgebracht. Muslimen wur-
den Eigenschaften nachgesagt, die als un-
typisch fiir durchschnittliche Christen gal-
ten. Antiislamische Ressentiments hatten
urspriinglich wohl nicht eine per se homo-
phobe Richtung. Aber die Amalgamierung
der gefiirchtetsten Feindbilder erhohte die
Antipathie gegeniiber der homosexuellen
Minderheit ebenfalls.Die erste und dra-
stischste Gesetzgebung gegen Schwule im
Hochmittelalter entstand im Konigreich
von Jerusalem. Dort sollte eine westliche
Gesellschaft im vom Islam beherrschten
Nahen Osten entstehen.

Schwule wurden ausserdem mit der meist-
verachteten Minderheit zusammengebracht:
den Ketzern. Zahllose Ketzer und ganze
Bewegungen wurden der "Sodomie" ange-
klagt, oft im speziellen Sinn der Homose-
xualitit. Ob Homosexualitit in Ketzerbe-
wegungen tatsichlich verbreiteter war als
anderswo, ist umstritten.

Lesbische Frauen: verfolgt und ver-
dringt

Die Geschichte lesbischer Frauen im Mit-
telalter kann nicht einfach parallel zu derje-
nigen der Schwulen gelesen werden: Es
erweist sich als notig, von einer asymme-
trischen Perzeption und einer unterschiedli-
chen sozialen Verortung méinnlicher und
weiblicher Homosexualitit auszugehen.
Frauen wurden im Mittelalter oft wegen
"sexueller Ausschweifungen" ange-
klagt.Haufig ist lesbische Liebe jedoch
ignoriert worden. Man(n) konnte sich da-
mals nicht vorstellen, dass Frauen die se-
xuellen Wiinsche einer anderen Frau erfiil-
len konnten. Obwohl Paulus in Rom
1.26-27 ausdriicklich lesbische Frauen mit
anfiihrt und Thomas von Aquin in seiner
"summa theologica" dies als Siinde gegen
die Natur bezeichnet, wird von vielen
Theologen schon die Moglichkeit lesbi-
scher Liebe zuriickgewiesen. Judith C.
Brown schreibt, dass die Handvoll Quel-
len, die weibliche Homosexualitit belegen,
mehr als diirftig ist. Salvenius etwa tilgte
in seiner sehr ausfiihrlichen Verurteilung
der Homosexualitdt die Frauen aus den
Romerbriefen. Strafen waren fast immer
milder als die entsprechenden Bussen fiir

11

Mainner. Ausserdem machte zum Beispiel
der Spanier Antonio Gomez (*¥1501) einen
Unterschied zwischen Frauen, die sich mit
einem Hilfmittel gegenseitig befriedigten
und denen, die ohne auskamen. Letztere
kamen mit einer leichteren Strafe — wie
Schlagen — davon. Der italienische Jurist
Prospero Farinacci (1554-1618) unter-
scheidet klar zwischen Frauen, die die
miannliche Rolle einehmen - sie werden
wegen Sodomie zum Tod verurteilt - und
denen, die passiv bleiben. Doch die har-
schen Strafen wurden oft nicht umgesetzt.
Bestraft wurden vor allem Frauen, die sich
mannlich kleideten und méinnlich leben
wollten, weil sie damit, wie Brown
schreibt, ins Herz der europidischen Ge-
schlechts- und Machtordnung stiessen.
Aber gewohnliches lesbisches Verhalten
hatte kaum drastische Folgen.

Sex zwischen lesbischen Frauen wurde so
noch mehr als bei mannlichen "Sodomiten"
zur unnennbaren Siinde — "peccatum mu-
tum" — und hinterliess so kaum Spuren in
der Geschichte.

Felix Epper

Ausgewihlte Literatur:

Brown, Judith C. Lesbian Sexuality in
Medieval and Early Modern Europe. In:
Hidden from History, Reclaiming the
Gay and Lesbian Past, ed. Martin Bawl
Dubermann et al., London 1989.

Boswell, John. Christianity, Social Tole-
rance and Homosexuality: Gay People in
Western Europe from the Beginning of
the Christian Era to the Fourteenth Cen-
tury. Chicago/ London 1980.

Greenberg, David F. The Construction of
Homosexuality. Chicago/ London 1988.



	Liebe zwischen Ausgrenzung und Verfolgung : Schwule im Mittelalter : ein Überblick

