
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1995)

Heft: 11

Artikel: Liebe zwischen Ausgrenzung und Verfolgung : Schwule im Mittelalter :
ein Überblick

Autor: Epper, Felix

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


männergeschichte

Liebe zwischen Ausgrenzung
und Verfolgung

Schwule im Mittelalter: ein Überblick

Homosexualität lässt sich auch am
Ende des 20. Jahrhunderts schwer
definieren. Ist jemand schon
homosexuell, wenn er oder sie nur davon
träumt, oder braucht es dazu die
Tat? Gibt es eine homosexuelle
Identität? Oder ist sie nur eine
Hilfskonstruktion, die dazu benützt
wird, sich gegen die untolerante
Umwelt zu behaupten? Analog zu
anderen unterdrückten Gruppen
haben Schwule und Lesben die negativen

Zuschreibungen umgedreht
und verwenden sie nun als sprachliche

Waffe. So sind Eigenbezeichnungen

wie "schwul" oder "gay"
keine Schimpfwörter mehr, sondern
dienen der positiven Abgrenzung
vom "straigthen" Rest der Welt.

Sowohl in der antiken Welt als auch im
Mittelalter gab es keine eindeutige Bezeichnung

für Homosexualität: Das Verhältnis
von Realität und Perzeption gestaltete sich
also anders als heute. Es bleibt eine offene
Frage, wieso diese heute so
selbstverständliche Begrifflichkeit in Gesellschaften,

in denen gleichgeschlechtliche Kontakte

möglicherweise noch üblicher waren
als heute, unbekannt gewesen ist.
Historikerinnen von heute und Schreibkundige

von früher würden darin
übereinstimmen, dass ein historisches Phänomen
auch dann diskutiert werden kann, wenn
es zur untersuchten Zeit keinen Namen
hatte. Ausserdem ist ein Phänomen nicht
automatisch inexsistent, nur weil es in
kaum einer Quelle auftaucht: Weibliche
Homosexualität in der vormodernen Zeit
ist ein schlagendes Beispiel dafür, auf das
ich im letzten Kapitel zurückkommen
werde. Ich möchte homo- beziehungsweise

heterosexuelles Verhalten als universal,

eine darauf aufbauende Identität aber
als moderne Realität bezeichnen (was aber
keine abschliessende Beurteilung sein

soll). Wie ich im folgenden zeigen möchte,
ist gerade die Frage, ob es im Mittelalter
etwa schwule Subkulturen gegeben hat,
heftig umstritten.

Widersacher ausgeschaltet

Der Niedergang der Städte des Römischen
Reiches im 6. Jahrhundert hatte ambivalente

Effekte auf das Leben der homosexuellen

Männer. Die Subkulturen in den
grossen Zentren und mit ihnen die Schwulen

verschwanden aus der Öffentlichkeit.
In den Städten, die übrigblieben, etwa
Konstantinopel oder Saragossa, wurde das
Leben für Minderheiten schwierig und auf
dem Land verminderten sich die Möglichkeiten,

ausserhalb der ruralen
Familienstrukturen erotischen Beziehungen
nachzugehen. Auf der anderen Seite wurde der
Zugriff der Herrschenden durch die Rura-
lisierung erschwert.
Die ersten schwulenfeindlichen Gesetze
wurden 533 durch Kaiser Justian
beschlossen - zweihundert Jahre, nachdem
das Christentum Staatsreligion geworden
war. Bis dahin waren nur Minderjährige
unter Schutz gestanden; die Verbote wurden

nun ausgeweitet auf die männliche
Prostitution, die Heirat von
Gleichgeschlechtlichen und die Ausübung der
passiven Rolle. Homosexuelle Beziehungen
wurden neuerdings als Ehebruch eingestuft,

ein Vergehen, das zur damaligen Zeit
mit dem Tod bestraft wurde. Obwohl sich
Justian der biblischer Terminologie
bediente, sind Zweifel darüber angebracht,
ob er damit wirklich christliche Moral in
ziviles Recht umformen wollte. Denn fast
gleichzeitig wurde die Scheidung legalisiert,

was im Widerspruch zu allen früheren

christlichen Heiratsgesetzen und zu den
Lehren der Kirchenväter stand. Es ist
kaum anzunehmen, dass die Kirche die
Kriminalisierung von männerliebenden
Männern veranlasste und unterstützte. Im

8



männergeschichte

Gegenteil: Unter den daraufhin wegen
homosexueller Akte Bestraften befanden sich
prominente Bischöfe. Religiöse Richtlinien
wurden also als Rechtfertigung für die
Verfolgung benutzt, bildeten aber nicht den
Anlass dafür.
Bis zum 13. Jahrhundert handelte es sich
bei allen Gesetzen gegen homosexuelle
Akte um ziviles Recht, das ohne Anweisung

der Kirche zustandekam. Zwar
unterstützten auf politischen Druck hin kirchliche

Konzile die zivile Gewalt, die Bussen
waren aber - wenn sie überhaupt verhängt
wurden - meist sehr mild.

Leidenschaftliche Liebe

Die leidenschaftliche Liebe zwischen
Priestern war im frühen Mittelater weit verbreitet

und ein Hauptgegenstand der klerikalen
Schriftkultur. Die liebevolle Beziehung
zwischen Lehrern und Schülern in religiösen

Gemeinschaften war ein mittelalterliches

Ideal. Auffallend ist die offensichtliche
Parallele zur griechischen Homosexualität.

Starke erotische Gefühle wurden etwa im
Zirkel von Alcuin ausgetauscht, der am
Hofe Karls des Grossen tätig war. Man
redete sich mit Kosenamen aus Vergils
Elegien an, deren homoerotischen Elemente
Alcuin wohl kaum entgangen sind, zumal
er seinen Lieblingsschülern die Namen der
Helden aus der schwulen Liebesgeschichte
von Alexis und Corydon gab.

Blüte unter dem Islam

Als Spanien im 8. Jahrhundert muslimisch
wurde, entstand eine städtische Kultur mit
starken (Handels-)Verbindungen zum Rest
des nun mohamedanisch kontrollierten
Mittelmeerraums. Cordoba war im 9. und
10. Jahrhundert die grösste Stadt in
Westeuropa.

Es überrascht nicht, dass die schwule
Lebensweise in den spanischen Städten
blühte. Das mag teilweise mit der islamischen

Kultur zusammenhängen. Obwohl
im Koran negative Einstellungen zur
Homosexualität zu finden sind, hat die islamische

Welt dies meistens ignoriert und
Schwule mit Toleranz, wenn nicht gar
Bewunderung behandelt. Davon zeugen
die klassischen Werke der arabischen
Literatur wie die Märchen aus 1001 Nacht.

Leben und leben lassen

Die Jahrhunderte nach dem Fall des Römischen

Reiches waren die sexualitätfeindlichste

Zeit kirchlichen Denkens; dies vor
allem wegen der Verschiebung von einer
städtischen zu einer ländlichen
Gesellschaftsstruktur und der christlichen
Zurückweisung des hellenistischen Hedonis-
mus, die jedoch nie eine Mehrheit der
Christen erreichte. Verschiedene Faktoren
haben in der folgenden Zeit zu einer
zunehmenden Gleichgültigkeit der
frühmittelalterlichen Christen gegenüber der
männlichen Homosexualität geführt. Es
gab keine Zentralgewalt, die die Wahl der
sexuellen Sitten beschnitten hätte. Trotzdem

verhinderte die starre Familienordnung,

dass Homosexualität offen ausgelebt
werden konnte. So kam es ausserhalb von
Spanien auch nicht zu einer Subkultur.
Dennoch kann man, abgesehen von lokalen

Sonderfällen, von einer zunehmenden
Toleranz ausgehen. Schon das Aufkommen

der passionierten Liebe unter den
Klerikern ist Beweis für einen Wandel der
Einstellungen.
Zwischen dem 10. und 14. Jahrhundert
können wir eine Expansion der Städte in
ganz Europa feststellen; die Kontakte zum
Islam verstärkten sich, durch sie kam man
in Kontakt mit vielen vergessenen klassischen

Schriften. Die Haltung der offiziellen
Kirche war zwiespältig: Eine kleine

Gruppe von Klerikern belebte die
Feindseligkeiten wieder. Sie behaupteten, dass
homosexuelles Verhalten nicht bloss sündhaft,

sondern in seiner Schwere mehr mit
Mord als mit Ehebruch zu vergleichen sei.
Doch Papst Leo IX, der um das Jahr 1050
gebeten wurde, rigoros gegen die Sünde,
"die keiner anderen gleichkommt", vorzugehen

und alle schuldigen Kleriker zu
entfernen, reagierte gelassen. Nur solche
Kleriker, die sehr lange Zeit in homosexuelle

Beziehungen verstrickt waren und
jene, die mit zahlreichen Partnern verkehrten,

sollten von ihrem Rang entfernt werden.

Gleichzeitig hiess der Papst aber das
Begehren gut, Prostituierte, die Priester
bedienten, zu versklaven: eine sehr harte
Strafe für eine sehr gebräuchliche Aktivität.

Mehr Erfolg hatten andere Bestrebungen
von Mitgliedern des Klerus. Sie setzten
sich dafür ein, die positiven Seiten von
schwulen Beziehungen herauszustreichen

9



männergeschichte

und feierten sie in einer Fülle von christlicher

homoerotischer Literatur. Einen
exemplarischen Platz nahm der Heilige Ael-
red von Rievaulx ein, der Freundschaft
und menschliche Liebe als Basis für das
klösterliche Leben und als Mittel für die
Erlangung der göttlichen Liebe ansah.
Diese Liebe wurde von Aelred nicht nur
emotional, sondern auch körperlich ausgelebt,

bis er sich entschied, ein klösterliches
Leben zu führen. Damit akzeptierte er den
Zölibat, offen ausgelebte Sexualität kam
für ihn nicht mehr in Frage. Da er der
Liebe zu Männern und zu Frauen den
gleichen Wert zuwies, bedeutete dies auch das
Ende der gleichgeschlechtlichen Beziehungen.

Dennoch war es ihm nicht möglich,
sich seine Wünsche zu verbieten. Als er
sich in einen Mönch namens Simon
verliebte, schrieb er von Liebe, die ihm in
beredter Weise wortlos entgegengebracht
wurde. Aelred Hess zu, dass die Mönche
ihre Gefühle füreinander ausdrückten.
Damit brach er mit den Traditionen des
Klosterlebens, welche Freundschaft jeder
Art aus den Mauern verbannte. Er berief
sich damit auf die Liebe zwischen Jesus
und Johannes, deren Beziehung er als Heirat

betrachtete.
In der Zeit von 1050 bis 1150 waren
theologische Angriffe gegen Homosexualität
rar; dies, obwohl gleichgeschlechtliche
Beziehungen offener als früher ausgelebt
wurden und es in der kirchlichen Traditon
viele Anknüpfungspunkte für Diskriminierungen

gegeben hätte.
Es ist unwahrscheinlich, schreibt John
Boswell, dass die offene Einstellung
gegenüber Homsosexualität sich auf den Klerus

beschränkte. Die Zahl der schreibkundigen

Laien ist zu klein, als dass man
aufgrund der Quellenlage annehmen könnte,
nur geistliche Männer hätten homoerotische

Gefühle empfunden. Ebensogut
könnte man aus den vorhandene Texten
schliessen, dass nur der Klerus Freude
über den kommenden Frühling verspürt
hätte.

Eine schwule Subkultur?

Das Blühen der homoerotischen Literatur
ist der augenfälligste Hinweis, der auf eine
schwule Subkultur hindeutet. Ausserdem
gab es einen speziellen Argot, der von
männerliebenden Männern verwendet
wurde. So tritt das Wort "Ganymed" - in

den griechischen Sagen wird Ganymed
vom in Liebe entbrannten Göttervater Zeus
entführt - an die Stelle des stigmatisierenden

"sodomita". Dennoch: Vereinzelte
Schreiber machen noch keine Subkultur
aus, und die Vermutung, dass ein eigentliches

schwules Netzwerk bestanden habe,
hat zumindest Boswell später wieder relativiert,

auch wenn es Anhaltspunkte für
homosexuelle Geselligkeit gibt. In den Städten

Köln, Münster und Venedig gab es
Gasthäuser, Ladenlokale, Latrinen und
Badehäuser, in denen sich die Männer
trafen, die sexuellen Kontakt miteinander
aufnehmen wollten. Aufgrund der Quellenlage
erscheint es gewagt, solche Orte der
Subkultur auch für andere Städte anzunehmen.
Ebenso umstritten ist das Ausmass der
männlichen Prostitution. Sie wird in der
Literatur relativ oft erwähnt; ein anonymer
Schreiber erwähnt Bordelle in Chartres,
Orleons, Sens und Paris.
Ein weiterer Hinweis auf eine schwule
Subkultur könnte die literarische Debatte
sein, in der homosexuelle und heterosexuelle

Liebe miteinander verglichen wurden.
Diese Debatten sind aus der griechischen
Antike bekannt, tauchten aber erst wieder
im 12. Jahrhundert auf.
Diese Blütezeit schwuler Kultur reichte
nicht weit ins 13. Jahrhundert. Die Gesellschaft

erfuhr radikale Änderungen; nur
noch wenige Zeugnisse schwulen Lebens
sind aus der folgenden Zeit erhalten.

Feindbilder entstehen

Die Historikerinnen sind sich über die
Gründe für die sich stetig verschärfende
Intoleranz gegenüber der Homosexualität
im späten Mittelalter uneinig. Die Einwanderung

in die Städte nahm im 13. und 14.
Jahrhundert wohl noch zu. Erst in den
Städten wurden die Möglichkeiten für die
Verfolgung und die obrigkeitlichen Instrumente

für eine systematische Unterdrük-
kung männlicher Homosexualität geschaffen.

In dieser Zeit verabsolutierten sich die
Herrschaftsformen zusehends. Eine wahre
Flut von Gesetzen regulierte das menschliche

Zusammenleben. Auch das theologische

System wurde ausgebaut, und die
Inquisition begann alle divergenten Strömungen

in der Kirche zu verfolgen.
Ein Ausdruck für die Zunahme der Intoleranz

gegenüber vielen Randgruppen waren
die Kreuzzüge. Häufig fanden Kreuzritter

10



männergeschichte

die Feinde nicht erst im Heiligen Land,
sondern schon innerhalb der eigenen
Stadtmauern. So endete der erste Kreuzzug
in Deutschland. Rheinländer Juden wurden
zu Tausenden umgebracht. Muslimen wurden

Eigenschaften nachgesagt, die als
untypisch für durchschnittliche Christen galten.

Antiislamische Ressentiments hatten
ursprünglich wohl nicht eine per se homo-
phobe Richtung. Aber die Amalgamierung
der gefürchtetsten Feindbilder erhöhte die
Antipathie gegenüber der homosexuellen
Minderheit ebenfalls.Die erste und
drastischste Gesetzgebung gegen Schwule im
Hochmittelalter entstand im Königreich
von Jerusalem. Dort sollte eine westliche
Gesellschaft im vom Islam beherrschten
Nahen Osten entstehen.
Schwule wurden ausserdem mit der
meistverachteten Minderheit zusammengebracht:
den Ketzern. Zahllose Ketzer und ganze
Bewegungen wurden der "Sodomie"
angeklagt, oft im speziellen Sinn der Homosexualität.

Ob Homosexualität in
Ketzerbewegungen tatsächlich verbreiteter war als
anderswo, ist umstritten.

Lesbische Frauen: verfolgt und ver¬
drängt

Die Geschichte lesbischer Frauen im
Mittelalter kann nicht einfach parallel zu derjenigen

der Schwulen gelesen werden: Es
erweist sich als nötig, von einer asymmetrischen

Perzeption und einer unterschiedlichen

sozialen Verortung männlicher und
weiblicher Homosexualität auszugehen.
Frauen wurden im Mittelalter oft wegen

"sexueller Ausschweifungen" angeklagt.

Häufig ist lesbische Liebe jedoch
ignoriert worden. Man(n) konnte sich
damals nicht vorstellen, dass Frauen die
sexuellen Wünsche einer anderen Frau erfüllen

konnten. Obwohl Paulus in Rom
1.26-27 ausdrücklich lesbische Frauen mit
anführt und Thomas von Aquin in seiner
"summa theologica" dies als Sünde gegen
die Natur bezeichnet, wird von vielen
Theologen schon die Möglichkeit lesbischer

Liebe zurückgewiesen. Judith C.
Brown schreibt, dass die Handvoll Quellen,

die weibliche Homosexualität belegen,
mehr als dürftig ist. Salvenius etwa tilgte
in seiner sehr ausführlichen Verurteilung
der Homosexualität die Frauen aus den
Römerbriefen. Strafen waren fast immer
milder als die entsprechenden Bussen für

Männer. Ausserdem machte zum Beispiel
der Spanier Antonio Gomez (*1501) einen
Unterschied zwischen Frauen, die sich mit
einem Hilfmittel gegenseitig befriedigten
und denen, die ohne auskamen. Letztere
kamen mit einer leichteren Strafe - wie
Schlägen - davon. Der italienische Jurist
Prospero Farinacci (1554-1618)
unterscheidet klar zwischen Frauen, die die
männliche Rolle einehmen - sie werden
wegen Sodomie zum Tod verurteilt - und
denen, die passiv bleiben. Doch die
harschen Strafen wurden oft nicht umgesetzt.
Bestraft wurden vor allem Frauen, die sich
männlich kleideten und männlich leben
wollten, weil sie damit, wie Brown
schreibt, ins Herz der europäischen
Geschlechts- und Machtordnung stiessen.
Aber gewöhnliches lesbisches Verhalten
hatte kaum drastische Folgen.
Sex zwischen lesbischen Frauen wurde so
noch mehr als bei männlichen "Sodomiten"
zur unnennbaren Sünde - "peccatum mu-
tum" - und hinterliess so kaum Spuren in
der Geschichte.

Felix Epper

Ausgewählte Literatur:

Brown, Judith C. Lesbian Sexuality in
Medieval and Early Modern Europe. In:
Hidden from History, Reclaiming the
Gay and Lesbian Past, ed. Martin Bawl
Dubermann et al., London 1989.

Boswell, John. Christianity, Social Tolerance

and Homosexuality: Gay People in
Western Europe from the Beginning of
the Christian Era to the Fourteenth Century.

Chicago/ London 1980.

Greenberg, David F. The Construction of
Homosexuality. Chicago/ London 1988.

11


	Liebe zwischen Ausgrenzung und Verfolgung : Schwule im Mittelalter : ein Überblick

