
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1994)

Heft: 10

Artikel: "...nur ja nicht der Vergangenheit die gegenwärtigen
Selbstverständlichkeiten überstülpen..." : ein Interview mit Barbara
Duden

Autor: Duden, Barbara / Blum, Iris / Furger, Sonja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


interview

"... nur ja nicht der Vergangenheit die
gegenwärtigen Selbstverständlich¬

keiten überstülpen..."
Ein Interview mit Barbara Duden

Auf Einladung des Fachvereins
Geschichte führte Barbara Duden im
letzten Wintersemester 1993/94 ein
Kolloquium mit dem Titel
"Geschichte, Technologien und Frauenkörper:

Zur Geschichte der 'Frau als
wissenschaftlicher Tatsache'"
durch. Die meisten Leserinnen werden

Barbara Duden wohl über ihre
Arbeiten zur Körpergeschichte
(1987: Geschichte unter der Haut;
1991: Der Frauenleib als öffentlicher

Ort) kennen. In den USA
wurde sie von der "History of
Science Society" zur Wissenschaftsfrau

des Jahres 1993 gewählt -
herzliche Gratulation!

Du hast im Kolloquium Auszüge aus deiner
damals noch unveröffentlichten Habilitaion
vorgelegt. Kannst du uns mehr über diese
Arbeit erzählen?

B.D.: Ich habe die letzten zwei Jahre an
einer Studie zur Geschichte der graphischen
Darstellung des Ungeborenen gearbeitet.
Ich wollte klären, wie das Ungeborene, das

ja paradigmatisch für das Ungesehene und
noch Unsichtbare war, in den anatomischen
Atlanten abgebildet wird. Es geht dabei um
zwei Dinge: Einmal um die Entdeckungsgeschichte

der fötalen Gestalt; zum anderen
um die Geschichte der technischen Mittel,
durch die die Visibilität einer Sache für den
Blick des Anatomen hergestellt wird. Eine
These meiner Arbeit ist, dass trotz
hochentwickelter Techniken des Schneidens
und Färbens von anatomischen Präparaten
und trotz einer immer "naturgetreueren"
Darstellungstechnik in Holzschnitt und
Kupferdruck die fötale Gestalt, also der
vor-kindliche Mensch, nicht gesehen
wurde. Jedenfalls wurde sie nicht abgebildet.

Es gibt eine Serie von Gestalten des
Ungeborenen, mal als Männlein, als Putto,
als Knochenmännlein, als eingerolltes
Kind, aber die fötale Gestalt widerspricht
offenbar so sehr den Wahrnehmungsmu¬

stern, dass sie nicht in die Atlanten gelangt.
Ich versuche den Beweis zu führen, dass
300 Jahre Schärfung des anatomischen
Blicks auf die schwangere Gebärmutter das
nicht "sehen" konnte, was heute zur
Naturtatsache objektiviert wurde: die Gestalt mit
dem grossen Kopf, den Stummelärmchen.
Das gekrümmte Wesen. Eine kulturelle
Blickhemmung verhinderte, dass die nicht
menschenähnliche Gestalt als kommendes
Kind gesehen wurde. Stattdessen wird sie
als Mondkind, Monstrum oder dickköpfiger
Schmerl klassifiziert. Die Anatomen hatten
vor dem Hintergrund antiker und neuerer
Zeugungstheorien und ohne einen
Entwicklungsbegriff wohl etwas wie eine
verkleinerte Menschengestalt in ihrem geistigen
Suchbild; wenn sie auf etwas treffen, das
nicht so aussieht, dann wird es nicht als
wahres Kind erkannt. Erst gegen Ende des
18. Jahrhunderts wird erstmals die fötale
Gestalt in den anatomischen Atlanten
abgebildet; und zwar das erste Mal in zwei
Kupfern des Frankfurter Anatomen Samuel
Thomas Soemmerring. Seine "Icones em-
bryonum humanorum" kommen durch eine
neue Vermessungstechnik zustande.
Anstelle der zentralperspektivischen Projektion
lässt Soemmerring die isometrische Projektion

einsetzen. Gezeichnet wird nicht das,
was das Auge sieht, sondern was durch ein
doppeltes Gitter vermessen und dann
festgehalten worden ist. Ich sehe in dieser frühen

Projektion der embryonalen Form 1799
ein Beispiel einer neuen Visualisierungstechnik,

epistemologisch durchaus schon
vergleichbar mit dem Ultraschall oder dem
Elektronenrastermikroskop, die ja viel später

erst entwickelt werden. Hier wird
technisch ein Abbildungsraum hergestellt, der
jenseits des Auges, jenseits der Optik und
jenseits der Situation eines anschauenden
Subjektes liegt. Wir haben hier nicht ein
Faksimile einer Ansicht des Objektes vor
uns, sondern die Darstellung der Sache an
sich, die bildliche Registrierung ihrer
Messdaten. Ein blueprint, keine Abbildung
traditionaler Art.

13



interview

Meine Arbeit ist ein Beitrag zur Kulturgeschichte

des Ungeborenen. Seit langem
versuche ich, Themen geschichtlich
aufzugreifen, die im Alltagsverständnis durch
ihre Zuordnung zu den biologischen
Wissenschaften den Schein des Naturhaften
angenommen haben. Auch in der
Geschichtswissenschaft werden aus dem
gleichen Grund oft tief historische Phänomene
nicht untersucht. Das Ungeborene gehört
dazu. Es gibt zwar medizingeschichtliche
Studien zur Schwangerschaft oder Studien
zu den grossen Paradigmen in der
Wissenschaftsgeschichte der Zeugungslehren, aber
wir wissen fast nichts über die historische
Gestalt des Ungeborenen. Das ist nach wie
vor terra incognita.

Für viele junge Historikerinnen ist diese
Grenzüberschreitung innovativ und anregend.

Wie reagiert denn die "andere Seite",
beispielsweise die Medizingeschichte, auf
deine Forderungen nach Historisierung von
Körpern?

B.D.: Es ist interessant, dass der Körper
als kulturelles Konstrukt, wie man heute
sagt, zu einem zentralen Thema wird: es
erstaunt mich selbst, in welch rascher Folge
heute Studien erscheinen: zu Schwangerschaft,

Geburt, Frauen im Sport, dem
vermessenen Körper und vielem anderen. Die
Fleischesgeschichte der bürgerlichen
Subjektivität, also der Leib, der historisch zum
Selbst gehört, gewinnt an Interesse. Diese
Thematisierung ist ein zeitgeschichtliches
und nicht so sehr wissenschaftsgeschichtliches

Phänomen. Die Historikerinnen greifen

auf, was in der Luft liegt.

Das breite Interesse scheint mir mit der
starken Rezeption von Michel Foucault
zusammenzuhängen, denn bei Foucault stand
der Körper im Zentrum der Machttechniken
des modernen Staates. Und in seinen späten
Arbeiten stellte Foucault die Frage nach der
leibhaftigen Befindlichkeit, der historischen
Somatik einer vergangenen Epoche. Diese
Anregungen Foucaults werden heute in
einem Milieu rezipiert, in dem der Körper als
Erlebnisgrund rasch und gründlich beseitigt
wird. Ich sehe im letzten Jahrzehnt eine
Epoche der vormals undenkbaren Entkörpe-
rung des Erlebens - die Genetik, die
Transplantationsmedizin, das Immunsystem,

die moderne Schwangerschaft können

als Indikatoren für diesen rapiden

Schwund sinnlicher Orientierung verstanden

werden. Die entkörperte Wahrnehmung
des eigenen Organismus ist zu einer
Grundcharakteristik unserer Epoche geworden.
Mit Freundinnen aus dem Gen-Archiv in
Essen und mit anderen Freunden stecken
wir tief in einer Untersuchung über die
Infektion des Alltagsdenkens durch das

Immunsystem und systembezogene
Körpervorstellungen. Levi-Strauss bemerkt in den
Traurigen Tropen, dass die Ethnologen sich
mit Lust auf das stürzen, was gerade im
Begriff ist, in den Orkus der Geschichte zu
verschwinden. Der Körper ist "in" als
"soziales Konstrukt", weil er heute von
unsinnlichen, systembezogenen "Lebensprozessen"

ausgelöscht wird.

Es scheint mir typisch, dass die Körperstudien

in den USA ein Jahrzehnt früher
einsetzten. Dort gibt es ausserdem eine
engere Zusammenarbeit zwischen
Literaturwissenschaft und Geschichte; historische
Texte, die bisher als wissenschaftsgeschichtliche

Dokumente gelesen wurden,
werden aus einer literaturwissenschaftlichen
Perspektive auf ihre Metaphorik hin
befragt. Ich sehe eine Gefahr in diesem
Nebeneinanderreihen von Diskursen und Texten.

Insofern wende ich mich gegen
methodische Ansätze, die den Körper als
cultural construct untersuchen und moderne
Definitionen aus dem bio-wissenschaftli-
chen Labor umstandslos neben antike oder
mittelalterliche Aussagen über den Körper
stellen. Statt kultureller Konstruktion
schlage ich vor, geschichtlich über den
Körper als Erlebnisgrund nachzudenken,
die Texte also als Quellen für eine
Geschichte der Heterosomatik zu interpretieren.

Die Texte werden dann zu Zeugnissen
über die in einer Epoche mögliche Erlebnisform

des Leibes.

Und im deutschsprachigen Raum?

B.D.: Ich will daran erinnern, dass in der
Schweiz Esther Fischer-Homberger Studien
zur Geschichte der Menstruation, der
Nervenkrankheiten, der Hebammen vorgelegt
hat, als noch niemand über derartige Themen

arbeitete. Ihre Studien sind in den
Grundthesen nicht überholt worden.

In Deutschland fungierte die Medizingeschichte

lange als Unterabteilung der Medizin.

In dieser Position schrieb man die Vor-

14



interview

geschichte der Gegenwartssituation, gab
der modernen Arzt-Patientenbeziehung, der
Pharmakologie, dem medizinischen Betrieb
gleichsam eine geschichtliche Legitimation.
Das macht die Beschränkung vieler Studien
aus. In einem solchen medizingeschichtlichen

Rahmen stehen wir seit der Antike vor
historischen Variationen einer gleichen
Konstellation: ein Kranker klagt, der Arzt
hört mitmenschlich zu und gibt nach dem
jeweiligen Stand der medizinischen Kenntnisse

Rat und Therapien. Dieser Typus
einer Variation anthropologisch konstanter
Situationen verstellt den historischen Blick.
Das Arztsein ist ein tief historisches
Verhältnis: denn der Körper, der im Zentrum
des ärztlichen Blicks und der medizinischen
Klassifikationen steht, ist nicht der gleiche.
Alles ist hier geschichtlich: die Empfindungen

eines Kranken, seine Worte, die
Wahrnehmungen des Arztes, also seine praxisleitenden

Vorstellungen, die diagnostischen
Mittel und das, was der Arzt durch
Diagnose und Rezeptur dem Kranken zur
Verkörperung zurückgibt. Die Arzt-Patienten-
bcziehung muss als körperbildendes
Gespräch verstanden werden. Der Körper ist
nicht ein konstantes Objekt medizinischer
Praxis. Er wird seit dem 19. Jahrhundert
als Effekt klinischer Rituale her- und dann
auch von den Kranken so vorgestellt. Die
Entstehung der Definitionsmacht über den
epochalen Körper durch die Medizin wäre
das Thema. Heuristisch müsste man in den
Studien von dieser Prämisse ausgehen.

Nach der Habilitation eröffnen sich wohl
auch beruflich neue Perspektiven. Wäre,
beispielsweise im Zusammenhang mit
einem Lehrstuhl, ein Institut für
Körpergeschichte denkbar?

B.D.: In Tübingen arbeite ich derzeit in
den empirischen Kulturwissenschaften.
Dieses Fach, vormals Volkskunde genannt,
arbeitet sowohl geschichtlich wie auch
gegenwartsbezogen. Diese doppelte Ausrichtung

kommt mir sehr entgegen, denn für
mich ist die Verbindung von historischem
Nachdenken und Gegenwartsuntersuchung
unabdingbar. Nur durch ein Verständnis
der Andersartigkeit leibhaftigen Erlebens in
der Vergangenheit komme ich an die
Einzigartigkeit des sinnlichen a-prioris in der
Gegenwart heran. Deshalb bin ich gut
aufgehoben in Tübingen. Ich werde trotzdem

nicht dort bleiben können, weil es eine

Stelle auf Zeit ist. Im Winter gehe ich
deshalb nach Hannover, denn ich will längerfristig

in der Lehre etwas aufbauen. Ein
Institut für Körpergeschichte? Das klingt
reichlich vermessen - und doch ist auch
etwas dran. Die Randständigkeit von Themen
ist nichts Grundsätzliches, wie wir aus der
Frauengeschichte wissen. Dort sind Themen

aufgegriffen worden, die vormals
irrelevant erschienen. Was in einem Fach
als marginal, was als zentral und bedeutsam
angesehen wird, ist eine Frage des
Standpunkts und damit der Auseinandersetzung
zwischen Forschenden. Nathalie Zemon
Davis prägte den Begriff der zwei Körper in
der Geschichte. Sie fragte danach, wie Themen

im Zusammenspiel zwischen
gegenwärtigem Forscherkollektiv und vergangenen

Konstellationen zu verorten sind. Das
gilt auch für die Körpergeschichte.
Alltagsgeschichte, Mentalitätsgeschichte,
Geschichte der Sinne sind Ansätze, bei denen
die Frage nach der Geschichtlichkeit des
Leiberlebnisses der Handelnden naheliegt.
Es geht mir also darum, die Mentalitätsund

Wahrnehmungsgeschichte zu somati-
sieren, deshalb arbeite ich an einem neuen
Projekt, das ich die Geschichte des Blicks
nenne. Die Geschichte der somatischen
Wirkungen von Technik auf das Seh- und
Wahrnehmungserlebnis. Aus dieser
Perspektive sollte auch die Wissenschaftsgeschichte

einbezogen werden und zwar
unter einer kulturgeschichtlichen Fragestellung.

Gerade für die Wahrnehmung des
späten 20. Jahrhunderts ist es unabdingbar
danach zu fragen, wie Laborergebnisse
medienvermittelt das Laienbewusstsein und
die Selbstwahrnehmung erreichen und
prägen. Nicht so sehr die wissenschaftsinterne

Logik, die Konsistenz der Fragestellungen

und Methoden müsste untersucht
werden, sondern, jedenfalls für das 19. und
20. Jahrhundert, der symbolische Schatten
wissenschaftlicher Tatsachen auf das Al-
Itagsbewusstsein. In meinem privaten Kästchen

nenne ich das: Überlegungen zur
Entstehung und Herstellung der Frau als einer
wissenschaftlichen Tatsache. Deshalb biete
ich im Winter ein Seminar an zu Genetik als
modernem Denkstil. Zwischen Biologinnen,

Kulturwissenschaftlerinnen und
Historikerinnen möchte ich ein Gespräch in
Gang bringen, das die Gene als Symbol,
Kultobjekt und Emblem untersucht. Ich
erhoffe mir die Überschneidung von
Denkansätzen und Kenntnissen zwischen

15



interview

Studierenden, die sonst an der Universität
in äusserst entlegenen, getrennten Bereichen

angesiedelt sind.

Du wirst Dich also auch quellenmässig
vermehrt auf das 20. Jahrhundert ausrichten?

B.D.: Ich habe in der letzten Zeit stärker
zum 20. Jahrhundert gearbeitet, andererseits

in den letzten beiden Jahren mich zur
Geschichte des Ungeborenen mit den
Drucktechniken, Darstellungsmethoden und
Sehweisen des 16. und 17. Jahrhunderts
befasst. Ich weiss um die Gefahren dieses
Vagierens zwischen Epochen, ein unter
Historikern unübliches Verfahren. In meiner

Art zu denken, ist aber die Gegenwartsanalyse

immer Vorbedingung für
Vergangenheitsuntersuchung, um nur ja nicht der
Vergangenheit die gegenwärtigen
Selbstverständlichkeiten überzustülpen. Um
Distanz zu ihnen zu gewinnen. Wenn ich fast
monomanisch immer wieder auf die
Gegenwart zurückkomme, z.B. in der Frage
der Abtreibung, des Ungeborenen, des
Frauenblutes etc. bin ich vielleicht keine
richtige Historikerin mehr. Ich sehe mich
stattdessen als Intellektuelle, die durch ihr
Interesse an gegenwärtigen Selbstverständlichkeiten

zu immer neuen historischen
Ansätzen getrieben wird. Meine Fragen nach
der Geschichtlichkeit des
Schwangerschaftserlebnisses wurden so geschärft.
Nicht weil das Thema unbearbeitet war, die
Quellen nicht erschlossen, sondern weil die
Umformung des modernen Schwangcr-
schaftserlebnisses sich nur aus einer
historischen Perspektive in aller Schärfe zeigt.
Die Kulturgeschichte des Ungeborenen ist
ein Beitrag zu klinischen Ritualen und ihren
Effekten in den letzten beiden Jahrzehnten.
Die Geschwindigkeit, in der historisch
rezente Techniken zur Natur der Sache gehören,

wird nur aus einer historischen
Perspektive sichtbar. Nur wenn ich etwas vom
grundsätzlich Verborgenen der Frucht im
Leib der Frau weiss, wird einsehbar, dass
ihre Visualisierung kulturgeschichtlich ein
bedeutsames Phänomen ist, das im übrigen
nicht nur die Frauen betrifft. Ich habe mich
für die Kindswindeln, die Häute des
Ungeborenen, die mittelalterlichen Metaphern für
die Frucht interessiert, weil ich dann das

Konzeptionsprodukt der Moderne in ein
schärferes Licht rücken kann.

Barbara Duden, herzlichen Dank für dieses
Gespräch!

Barbara Dudens Habilitation ist ab Herbst
im Buchhandel erhältlich: Anatomie der
guten Hoffnung: Zur Bildgeschichte des
Ungeborenen. Stuttgart 1994: (Klett-Cotta;
ca. 330 Seiten mit 30 s/w-Abbildungen,
gebunden, Fr. 48.50)

Iris Blum/ Sonja Furger

Dieser Artikel erschien im Rundbrief
5/1994 des Vereins Feministische Wissenschaft.

Barbara Duden wird im Sommersemester
95 wieder in Zürich sein und bietet ein
Kolloquium zum Thema „Einführung zur
Wissenschaftsgeschichte zur Herstellung
der ,Natur der Frau'" an.

16


	"...nur ja nicht der Vergangenheit die gegenwärtigen Selbstverständlichkeiten überstülpen..." : ein Interview mit Barbara Duden

