
Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift für Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1994)

Heft: 10

Artikel: Voir - Savoir - Pouvoir : symbolische Gewalt oder die Funktionsweisen
von Macht

Autor: Emmenegger, Barbara / Gisler, Priska

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-631568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-631568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sexualität-macht-organisation

Voir - Savoir - Pouvoir
Symbolische Gewalt oder die Funktionsweisen von Macht

Sexuelle Belästigung ist nur die Spitze
eines Eisberges, wir interessieren

uns dafür, was darunter liegt. Im
vorliegenden Text werden Fragen danach
gestellt, in welcher Form Machtmissbrauch

zwischen den Geschlechtern
im Alltag zum Ausdruck kommt,
welche subtilen Mechanismen dazu
dienen, die Herrschaft des männlichen
Geschlechts über die Frauen weiterhin
zu ermöglichen und zu reproduzieren.

'Theorein' heisst Sehen

Der sozialen Welt liegt das Kategorisierungs-
system der Zweigeschlechtlichkeit zugrunde.
Diese Hypothese unterlegen wir den folgenden

Betrachtungen über Sexualität, symbolische

Macht und Machtmissbrauch in
Organisationen.

Zur Analyse von gesellschaftlichen
Machtbeziehungen können zwei Perspektiven
eingenommen werden. Während sich
Zweigeschlechtlichkeit als Kategorisierungssystem
einerseits in sozialen Strukturen wie etwa der
geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung
niedergeschlagen hat, lassen sich andererseits
Ausformungen der geschlechtlichen Ungleichheit
auf einer Ebene mentaler Strukturen, in
kulturellen Ausformungen des zwischenmenschlichen

Interagierens finden.
Die Unterdrückung von Frauen lässt sich
entsprechend in strukturellen Faktoren wie
Chancenungleichheit in Bildungs- und Be-
rufsbelangen, dann auch in Lohnfragen oder
in einer nicht angemessenen Vertretung in
gesellschaftlich hoch bewerteten Positionen
feststellen. Andererseits zeigt sich auch auf
der Ebene symbolischer Repräsentationen,
dass vor allem Männer als Inhaber symbolischer

Macht anzutreffen sind, ihnen unterliegt
die Kompetenz des Einschliessens und Aus-
klammerns, des Definierens und Benennens.
Kulturelle Formen und Praktiken übernehmen
und reproduzieren die Ungleichbehandlung
und -bewertung, Frauenkörper werden se-
xualisiert, Frauen als Objekte behandelt. Das
trifft nicht nur auf die Bereiche der darstellenden

und bildenden Kunst zu, sondern auch
auf alltägliche Bereiche wie z. B. Organisatio¬

nen. Das Geschlechterverhältnis findet seinen
Niederschlag bis in die mentalen und körperlichen

Strukturen von Frauen und Männern.

Gewaltverhältnisse im Alltag

Im Versuch von der einseitigen Betrachtung
der ungleichen sozialstrukturellen Verteilungen

zwischen Frauen und Männern
wegzukommen, geht es darum, den Fokus auch auf
Gewaltverhältnisse im Alltag zu richten. Zur
Klärung der Frage nach der Reproduktion von
Herrschaftsverhältnissen sollen auch symbolische

Handlungen betrachtet werden, die subtile

Gewalt, wie sie auf der Strasse, im Büro,
in der Familie vorkommen kann.
Wer kennt sie nicht, die Blicke, die frau
irgendwo treffen können, im Tram, auf der
Strasse, denen nichts entgegnet werden kann,
die verletzen, wütend machen, entwürdigen.
Wer kennt sie nicht, diese Gewalt, die aber
nur funktioniert, solange sie nicht als strafbare
Gewalt erkannt wird, die voraussetzt, dass
verinnerlicht ist, was sich gehört (Krais,
1993: 232).
Voraussetzung dazu ist die Perpetuierung der
Geschlechterbeziehungen bis in die Körper
hinein. Die Somatisierung der Geschlechterbeziehungen

schreibt eine geschlechtsspezifische
Hexis bis in die Gesten, Haltungen, den

Körperaustausch, die Körperwahrnehmung
und -beherrschung und selbstzensurierenden
Verhaltensweisen ein und ist schlussendlich
durchaus als inkorporierte Politik zu verstehen.

Mittels Disziplinierung und Kontrolle
kann erreicht werden, dass sich bei Mann und
Frau unterschiedliche Dispositionen auf die
sozialen Spiele ausbilden (Bourdieu, 1990: S.

93).

Das panoptische System oder die
Techniken der Körperpolitik

Als Paradigma zur Erklärung der Funktionsweisen

dieser Macht kann Foucaults Panopticon

herbeigezogen werden (Foucault, 1977:
S. 256ff.). Das Panopticon stammt aus der
Gefängnisarchitektur und stellt die architektonische

Gestalt des Überwachungsmodells
dar. Im Interesse einer zentralen Kontrolle

6



sexualität-macht-organisation

sind die Zellen der Gefangenen strahlenförmig
angeordnet, so dass ein Wärter die Sicht in
alle Zellen frei hat, ohne selbst gesehen werden

zu können.
Als eine verallgemeinerungsfähige Gestalt
politischer Technologie, welche von ihrer
spezifischen Verwendung abgelöst werden kann,
ist das panoptische Modell ein Beispiel dafür,
wie gesellschaftliche Macht übertragen wird,
wie Disziplinarmacht arbeitet. Unter Panop-
tismus kann ein Funktionsmodell verstanden
werden, welches die Beziehungen der Macht
im Alltagsleben der Menschen definiert. Wissen,

Macht, Körperkontrolle und die
Kontrolle des Raumes werden im Modell des
Panopticons, so wie es Foucault beschreibt, in
einer integrierten Disziplinartechnologie zu-
sammengefasst. Diese manifestiert sich als
symbolische Macht anhand der Technik des
Sehens und Gesehenwerdens, der Technik
der Politik des Körpers und endet letztlich in
der Technik der Selbstkontrolle.

Körper als Zielscheibe der Macht

Die Vorstellung eines panoptischen Systems
entspricht etwa einem fortwährenden und
omnipräsenten Sehen und Gesehen-Werden,
von Aussen, über Spiegel und Selbstbespiegelungen,

Blicken, die zu einer qualifizierenden,
klassifizierenden, disziplinierenden und

bestrafenden Überwachung werden. Die
Sehenden, Kontrollierenden, d.h. die Subjekte
des Sehens haben die Macht des Definierens
und Benennens inne. Diejenigen, die der
Sichtbarkeit ausgesetzt sind, haben nur noch
Objektstatus.
Durch Blicke wird der Körper im Detail
bearbeitet. Die Zugriffe geschehen über
Mechanismen, die im Detail liegen können, in
Bewegungen, Gesten, Schnelligkeit, Handgriffen,

Beinstellungen, Augenblicken, Blickkontakten,

Kopfhaltungen. Über den Körper wird
der Blick nach innen gerichtet. Der Körper
steht als Zielscheibe der Macht zur Disposition.

Über die unmittelbar an den Körpern
ansetzenden Praktiken wird Kontrolle und
Macht gesichert, es werden Verhaltens- und
Denkmuster geprägt, es werden Grenzen
festgelegt. Ziel der permanenten Sichtbarkeit ist
die Selbstkontrolle, das "Sich-gesehen-wer-
den-Sehen". "Derjenige, welcher der
Sichtbarkeit unterworfen ist und dies weiss,
übernimmt die Zwangsmittel der Macht und spielt
sie gegen sich selber aus; er internalisiert das
Machtverhältnis, in welchem er gleichzeitig
beide Rollen spielt; er wird zum Prinzip seiner

eigenen Unterwerfung" (Foucault, 1977: S

260).

Somatisierung der Geschlechterver¬
hältnisse

Frauen sind im panoptischen System besonderen

Ausprägungen der Sichtbarkeit
unterworfen. Das natürlich erscheinende
Machtverhältnis zwischen den Geschlechtern objektiviert

sich über die Körper in einem
fundamentalen Sinn. Die Somatisierung der
Geschlechterverhältnisse beruht auf einem
System oppositioneller Homologien (Bourdieu,
1990: S.8). Dieses bestimmt auch die Identität
vom Körper her, immer schon a priori als
weiblich oder männlich. Sprache, Körper,
Blicke, Bewegungen, Arbeitsweisen sind
männlich oder weiblich strukturiert. Die
Differenzen aber scheinen in die Natur der Dinge
eingeschrieben.
Als immer schon beherrschte sind Frauen in
einem panoptischen System der Kontrolle und
der Disziplin in besonderer Weise ausgesetzt.
Frauen nehmen durch die Inkorporation der
Geschlechterbeziehungen die Sicht der Männer,

die eine Setzung des Männlichen als des
Universellen, des Weiblichen aber als des
Partikulären beinhaltet, in sich hinein. Die
Sicht der Beherrschten, die eine Sicht der
Herrschenden ist, beinhaltet die Vorwegnahme

des prädisponierten ungünstigen
Urteils, das Frauen in der sozialen Ordnung als
inferiore, Objekte des Prestiges, Mittel zu
Prätention und Distinktion definiert. Ohne
Unterbruch arbeiten Frauen in einem panoptischen

System an der Perfektionierung dieses
Selbstbildes als Frau, an der Erhaltung ihres
symbolischen Wertes, an ihrer dekorativen
Funktion. (Sei dies in bewusster Form mittels
stimulierender Mittel wie Kosmetik, Kleidern,
Bodybuilding, sei dies in selbstkontrollierenden

und manchmal selbstzerstörerischen Formen

wie Anorexie, Bulimie oder Agoraphobie.)

Die Praktiken, die die beiden Geschlechter
bevorzugen, und die sie nur reproduzieren
können, schliessen sie in einen Kreis von
Spiegeln ein, wo sie genau das sehen können,
was sie zu sehen erwarten, das nie perfekte
Bild. Frauen übernehmen die ihnen
zugeschriebenen Eigenschaften, als ob sie sie
selbst erfunden hätten, indem sie sie eintrichtern

und in dauerhafte Transformationen
überführen, aber nicht aus einer freien Entscheidung

eines klaren Bewusstseins heraus, son-

7



sexual ität-macht-organisation

dem als unwillkürliche und präreflexive
Unterwerfung der sozialisierten Körper.

Symbolische Gewalt und die Aner¬
kennung der Grenzen

Symbolische Gewalt - als Funktionsweise des

panoptischen Systems im Alltag - ist nur ein
Ausdruck der Machtverhältnisse, die nicht
einmal mehr wahrgenommen werden müssen.
Sie beruhen auf den Regeln des Sehens und
Gesehenwerdens, der Selbstkontrolle und der
gegenseitigen Anerkennung der Grenzen.
Sexismus zielt, wie etwa Rassismus, darauf
ab, historisch gewachsene soziale Differenzen
auf eine biologische Natur festzulegen.
Frauen achten die Grenzziehungen, sie
respektieren die Respektlosigkeit ihrer selbst,
sie würdigen die ihnen auferlegte und selbst
übernomnene Würdelosigkeit.
Denn: Eine Voraussetzung zum Funktionieren
symbolischer Gewalt ist, dass Frau gelernt
hat, was sich für Frau gehört. Symbolische
Gewalt umfasst den Sinn für all jene kaum ins
Bewusstsein dringenden Signale, die in
konkreten Situationen sowohl die Grenzen als
auch die Unterlegenheit deutlich machen. Dieser

Sinn ist inkorporiert. Die selbstzensierenden

Verhaltensweisen betreffen Frauen in
einer patriarchalen Gesllschaft in besonderer
Weise, indem sie Objekte der Sichtbarkeit
sind. Symbolische Gewalt fungiert letztendlich

als eine Platzanweiserin, die den "Objekten
der Sichtbarkeit" ihre Orte zuweist und sie

sanktioniert, falls sie diese einmal verlassen
sollten.

Sichtweisen und Sichtbarkeit

Die Öffentlichkeit, Organisationen sind geradezu

auf dem Sichtbarkeitsprinzip aufgebaut.
Da Frauen als sexualisierte Objekte, in der
Zurschaustellung andere Ziele zugewiesen
werden, nämlich solche des Gefallens, des
Dekorierens, Schmückens, Begehren-Hervorrufens,

stellen sich die Barrieren für Frauen
als riesige Hürden dar. Der Dekorationscharakter

der Frau steht konträr zu den Anforderungen

einer männlich dominierten
Öffentlichkeit.

Sexuelle Belästigung oder Machtmissbrauch
bedeuten einen massiven Eingriff in die
Integrität eines Menschen und können innerhalb
einer geschlechtsspezifisch strukturierten
Gesellschaft dem Ausschluss und der Kontrolle
von Frauen dienen. Machtbeziehungen sind
vom Standpunkt der Herrschenden konstru¬

iert, sie erscheinen als natürliche und machen
eine Analyse deswegen sehr schwierig. Die
subtilen Effekte symbolischer Herrschaft sind
noch viel schwieriger zu erkennen, weil sie
nicht zwingend Angelegenheiten des Be-
wusstseins, sondern des Körpers sind, aber
der Körper nicht immer die Sprache des Be-
wusstseins versteht (Bourdieu, 1990: S. 30).

"The I and the Eye"

Wenn Frauen in der Öffentlichkeit nicht mehr
zu sprechen wagen, wenn ihre Stimmen
verstummen, wenn sie erröten, sobald sie
angesprochen werden, wenn sie sich unwohl fühlen

in ihrer Haut, ist dies der Ausdruck der
ungewollten Komplizenschaft des Körpers
und eine Folge symbolischer Gewalt.
Körperliche Gefühle wie Erröten, Scham,
Ängstlichkeit sitzen tief, sie melden sich auch dann
wieder, wenn reflexiv darüber hinwegzukommen

versucht wurde. Offen bleibt, ob es
sich bei diesen Gefühlen um Folgen der negativen

Beurteilungen, die Frauen in männlich
dominierten Bereichen zu spüren bekommen,
handelt, oder ob sie die Antizipation derselben
darstellen, indem Frauen sich im Vornhinein
den Mund und damit auch gleich ihre
Möglichkeiten verschliessen.

Barbara Emmerngger, Priska Gisler

Der vorliegende Text beruht auf einer
überarbeiteten und gekürzten Version eines Referats,
das unter dem Titel "The Eye and the I: Körper

und Körperpolitik in Organisationen",
anlässlich der Tagung "Sexualität - Macht -
Organisationen", organisiert vom
Forschungskomitee Feministische Soziologie, am
1. Juli 1994 gehalten wurde.

Literatur:

Bourdieu, Pierre, 1990: La domination
masculine. In: Actes de la Recherche en sciences

sociales, no. 84, septembre 1990.

Foucault, Michel, 1977: Überwachen und
Strafen. Die Geburt des Gefängnisses.
Frankfurt/M.

Krais, Beate, 1993: Geschlechterverhältnis
und symbolische Gewalt. In: Gebauer, G. u.
Wulf, Ch.: Praxis und Ästhetik. Frankfurt/M.

8


	Voir - Savoir - Pouvoir : symbolische Gewalt oder die Funktionsweisen von Macht

