Zeitschrift: Rosa : die Zeitschrift fir Geschlechterforschung

Herausgeber: Rosa

Band: - (1992)

Heft: [6]: SonderRosa

Artikel: Die soziale Rolle der Frau in der vormodernen judischen Gesellschaft
und ihr Wandel im 19. Jahrhundert

Autor: Réber, Lilian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-631845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-631845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die soziale Rolle der Frau in der vormodernen jiidischen
Gesellschaft und ihr Wandel im 19. Jahrhundert

Das Thema ist in verschiedener Hinsicht sehr breit und nicht einfach in den Griff zu bekom-
men. Die Entwicklung von der Vormoderne in die Moderne anhand einer Funktion, der gesell-
schaftlichen Rolle der Frau, zu untersuchen, setzt bereits einen zeitlichen und einen Bezugs-
rahmen fest. Das vorgegebene Thema umfasst einen grossen Zeitraum. Die ca. 100 Jahre von
1780- 1871 umspannen die Entwicklung von der Aufkldrung iiber die Glaubensfreiheit, bis zur
rechtlichen Emanzipation der JiidInnen 1871, mit der deutschen Reichsgriindung. Fiir die jiidi-
sche Gemeinschaft bedeutete der selbe Zeitraum den Liberalismus und die Verbiirgerlichung,
die Integration in die deutsche Gesellschaft.

Der thematische Bezugsrahmen liegt im bereits festgelegten Verhiltnis zwischen gesellschaftli-
chem Wandel und dem Wandel der Geschlechterrolle. Bevor hier tiberhaupt grosse empirische
Arbeit geleistet werden kann, muss ein theoretischer Rahmen festgelegt werden.

Ich habe mich entschieden, theoretische und methodische Ueberlegungen in den Mittelpunkt zu
stellen und entwickle meine Gedanken entlang einer wissenschaftlichen Kontroverse zwischen
Julius Carlebach und Marion Kaplan, die den Titel "Family structur and the position of Jewish
women" trigt. Anvisiert wird die Erarbeitung einer These zur Entwicklung der Familie und zur
Rolle der jiidischen Familie in meinem Zeitabschnitt.

Der Artikel von Julius Carlebach ist ein erster Versuch, die Stellung der jiidischen Frau in ihrem
Wandel von 1775-1875 anzugehen. Die Periodisierung ist so angelegt, dass sie drei verschie-
dene "Staatsformen" anschneidet. Diesen wird je ein Familientypus und ein spezifisches Ver-
hiltnis zwischen Ehefrau und Ehemann zugeordnet. Als erste Stufe benennt Carlebach den
Feudalstaat im Zerfall. In ihm herrscht die Subsistenzfamilie vor, die auf einer "domestic part-
nership" (=hduslicher PartnerInnenschaft) beruht. Die zweite Stufe ist der Kirchen- und Erzie-
hungsstaat, der die biirgerliche Familie mit dem authoritiren Patriarchat bevorzugt. In der drit-
ten Stufe ist das kapitalistische Kaiserreich entstanden. Es beruht auf der Kernfamilie, in der die
Ehefrau dem Ehemann vollkommen unterworfen ist. Carlebach strukturiert die historische
Entwicklung so, dass sie mit einer Verlustgeschichte weiblicher Autonomie zusammen-
fallt. Wahrend die jiidischen Frauen in ersten Familienmodell noch das Recht auf erfiillende Se-
xualitdt hatten und im sozialen Netz der Gemeinde eine wichtige Rolle spielten, haben sie auf
der letzten Stufe beides verloren und sitzen entsexualisiert, vereinsamt und funktionslos in der
biirgerlichen Kernfamilie.

Trotz solcher Vereinfachungen lésst sich der Artikel von Carlebach auf zwei Ebenen benutzen:
1. Er ist ein geeignetes Objekt um feministische Theorie- und Methodenkritik anzuwenden.

2. Er benennt die relevanten Bereiche, die im Verhiltnis zwischen Gesellschaft und der Funk-
tion der jiidischen Frau zu beriicksichtigen sind.

1. Theorie- und Methodenkritik

Als bekennender Nichtfeminist liegt es dem Autoren am Herzen, keine Leidens- und Opferge-
schichtsschreibung zu produzieren, die feministische Erzeugnisse seiner Ansicht nach prigt.
Die Fragestellung, die aus der Ablehnung von Empathie und Parteilichkeit kommt, konzentriert
sich auf den Wandel der Rolle der jiidischen Frau durch die Verbiirgerlichung.
Carlebach fragt nicht nach der Rolle der jiidischen Frau bei der Verbiirgerlichung.
Seine Fragestellung kehrt sich gegen seine Intention: mit seinem kontemplativen Ansatz schreibt
er die Opferperspektive fest. Frauen werden zu Objekten nicht zu Subjekten von Geschichte.
Die Erkldrungsstruktur, die dabei bemiiht wird, verlduft folgendermassen: die Gesellschaft ver-
andert sich und beeinflusst die Familienstruktur, diese wiederum beeinflusst die Rolle der Frau.
Carlebach erstellt damit ein hierarchisches Modell mit Einwegcharakter.



-9-

Die Fragestellung und gedankliche Erklarungsstruktur beeinflusst die Quellenwahl. Carlebach
wihlt vorwiegend religiose jiidische Schriften, die die Frauenrolle normativ und aus ménnlicher
Sichtweise festlegen. Um Veridnderungen im Alltag zu erfassen, miissten solche Quellen mit
Texten konfrontiert werden, die weibliche Erfahrung spiegeln.

Die jiidisch-feministische Historikerin Marion Kaplan nimmt direkten Bezug auf Carlebachs
Artikel, weist ihm unsaubere Arbeitsweisen nach, wirft ihm zuwenig differenzierte Betrach-
tungsweise und undifferenzierte Fragestellung vor. Weder habe Carlebach die grossen regiona-
len und sozialen Unterschiede beriicksichtigt, noch sei seinem Artikel anzumerken, dass Fami-
liengeschichte mehr als die soziale Rolle der Frau umfasse.

Paula Hyman und Marion Kaplan zeigen, dass feminstische Ansitze in der Frauengeschichte
gerade fiir die jiidische Geschichtsschreibung eine besonders grosse Herausforderung darstellt.
Traditionelle jiidische Geschichtsschreibung habe genau wie alle anderen Formen der Ge-
schichtsschreibung die Periodisierung der menschlichen Erfahrung nach ménnlichen Normen
geordnet. Ausserdem seien verschiedene Themen wie zum Beispiel die Bewertung der Akkul-
turation oder die Bewertung der jiidischen Identitiit bisher einseitig aus Ménnersicht beschrieben
worden.

Hyman, Kaplan aber auch Richarz arbeiten beziiglich der jiidischen Minoritidt mit dem Ethnizi-
tatsbegriff, der gerade im Zeitalter der Akkulturation brauchbar ist, da er soziale, religiose,
intellektuelle und organisatorische Aspekte innerhalb einer ethnischen Homogenitét unterschei-
det.

2. Aspekte der Beziehung zwischen gesellschaftlichem Wandel und der
Frauenrolle

Carlebach hat in die Beziehung "Frauenrolle-Gesellschaft" die beiden Zwischenstufen "Familie"
und "Gemeinde" eingefiihrt. Hier stimmt ihm Marion Kaplan zu: "Familie ist die Basiseinheit
der sozialen Organisation der jiidischen Gemeinde." Ausserdem hat er die Element erwihnt, die
fiir dieses Verhiltnis von Bedeutung sind nédmlich rechtliche und normative Schriften, der Sta-
tus der Familie der Emanzipationsstand der JiidInnen, die Bildung. Allerdings wirken die ver-
schiedenen Elemente auf die gesellschaftlichen Ebenen in unterschiedlicher Weise ein. Es gibt
weder eine vertikale Verschrinkung der Ebenen, noch sind Riickwirkungen auszuschliessen.

Die Phase, die ich betrachte, umfasst den Liberalismus, die zunehmende Emanzipation, die
Verbiirgerlichung der Gesellschaft und die Akkulturation der jiidischen Minoritit in die Gesell-
schaft. Die demographischen Daten weisen die Entwicklung der jiidischen Gemeinschaft und
Bevolkerung als relativ stabil aus: Fertilitdt und Mortilitidt schwanken kaum. Allerdings ver-
schiebt sich das Heiratsalter langsam nach oben. Diese Zeit wird im Riickblick zum Beispiel in
den Memoiren von JiidInnen als erfolgreiche Zeit beschrieben. Mit der Reichsgriindung 1871
kommt ein demographischer Einschnitt. Das Bevolkerungswachstum nimmt ab, die Zahl der
Mischehen und der Konversionen zum Christentum nehmen zu. Die vermehrte Mobilitit ist vor
allem auf einen Trend zur Migration in die Stadt und in den Westen (Einwanderung zahlreicher
OstjiidInnen) zuriickzufiihren. Die Berufsstruktur der jlidischen Gemeinschaft dagegen, die hi-
storisch durch die Berufsverbote und die Ghettoisierung bedingt ist, bleibt untangiert von der
rechtlichen Emanzipation. Auch die soziale Mobilitit bleibt stabil: die Verbiirgerlichung der jii-
dischen Familien ist iiberproportional weit fortgeschritten.

Die These von Marion Kaplan lautet: am Ende dieser Entwicklung, also zu Beginn
des Kaiserreiches steht "die moderne jiidische Identitit". Sie wurde hergestellt
durch die jiidischen Frauen als gleichzeitige Agentinnen von Tradition und Akkul-
turation. Ihr Mittel dazu war die Familie.



-10-

Zur Kldrung mochte ich diese These aufsplitten in die beiden urspriinglichen Annahmen, die
beide fiir die Verbiirgerlichung von einer Arbeitsteilung zwischen privat und 6ffentlich ausge-
hen.

Die erste Annahme lautete: in der Entwicklung von der Vormoderne zur Moderne wird die
Familie, d.h. Privatheit zum "Eckstein des Judentums". Ménner arbeiten in ihrem Beruf auf die
Akkulturation hin. Die Frauen sind fiir die sozialen Netze und die religiosen Brauche zustéindig.
Diese These wird durch Paula Hymans Beobachtung bestiitigt, dass viele elsédssische Jiidinnen
und Juden riickblickend die Familie als "Matrix der traditionellen Sitten und Gefiihle" wahr-
nehmen. Hyman betont, dass Frauen stirker in der jiidischen Religionstradition verhaftet sind,
- weil sie weniger mit der sikularen Erziehung konfrontiert sind

- weil das soziale Netz der Familie, fiir das Frauen zustidndig sind, jidisch ist und bleibt

- weil religiose Sitten traditionell im hauslichen Bereich verwurzelt sind

Ein anderes Argument fiir diese These liegt zeitlich etwas friiher und setzt die Abgabe der
Rechtssprechung durch die Gemeinde an den Staat in Beziehung zur Aufwertung der kulturel-
len und sozialen Aspekte, die innerhalb der Gemeinde Frauensache sind.

Diese These macht die Familie zum Reservoir jiidischer Religion.

Die zweite Annahme lautete, dass die Privatheit gerade der Ort ist, an dem die Verbiirgerlichung
am deutlichsten sichtbar wird. Sie geht davon aus, dass der Haushalt eine Schliisselfunktion fiir
die Klassenformation und die Geschlechterbeziehungen hat. Die Familie wird immer mehr dem
biirgerlichen Modell angepasst, die Geschlechtercharaktere werden polarisiert. Es schickt sich
fiir Frauen nicht mehr zu arbeiten, zum Beispiel im gemeinsamen Geschift. Das biirgerliche
Muster der reproduzierenden Hausfrau wird iibernommen. Ausserdem haben Frauen eine
wichtige Rolle bei der Vorbereitung der Kinder auf die Welt. Ueber die Sozialisation wird des-
halb im jiidischen Haushalt biirgerliche Bildung weiter gegeben. In dieser Annahme wird die
Akkulturation als tiefe Umstrukturierung der jiidischen Familie behandelt. Sie steht in Bezie-
hung zur Zunahme der religiosen Indifferenz.

Diese These behandelt die Familie als Keimzelle fiir die Verbiirgerlichung.

Beide Thesen konnten verkiirzt auf den Nenner einer Dichotomie Religion/Religiositit - Bil-
dung gebracht werden. Die beiden Historikerinnnen Kaplan und Hyman zeigen jedoch, dass
diese Begriffe mit verschiedenen Elementen gefiillt sind, von denen die ForscherInnen jeweils
verschiedene meinen.

Religion enthilt die Aspekte:

-religioses Recht

-religiose Theorie und Philosophie

-religiose Tradition

-Glauben

-kulturelle, religiose Identitit

Paula Hyman unterteilt Religion in eine Elite- und eine Popularitétsreligion. Die Grenze fillt zu-
sammen mit der Sprachgrenze zwischen hebriisch und jiddisch, die zugleich und aus der Erzie-
hung heraus die Geschlechtergrenze markiert. Die drei unteren Aspekte, die Tradition, der
Glauben und die Identitét fallen somit vorwiegend in die Wirkungssphire der jiidischen Frau.
Dieselbe Aufsplittungsmoglichkeit ist beim Begriff "Bildung" feststellbar. Dieser zerfdllt in:
-intellektuelle Bildung

-kulturelle Bildung

-familidrer Status

Kaplan zeigt, dass der Aufstieg ins Biirgertum bisher wesentlich am Bereich der intellektuellen
Bildung der Minner festgemacht wurde. Frauen haben jedoch durch die Schaffung eines gebil-
deten Heimes, das im biirgerlichen Sinn vorzeigbar ist und durch die Sozialisation und die Er-
ziehung der Kinder im bildungsbiirgerlichen Sinn einen wesentlichen Einfluss auf die Akkul-



-4 -

turation. Auch hier ist die Sprachgrenze wesentlich, denn die biirgerliche Bildung ist in deutsch
gehalten. .

Die Schlussfolgerung aus dieser Begriffsunterscheidung ist, dass in beiden Bereichen, in der
Religion und in der Bildung, die Frauen an den fiir die ethnische Identitiit relevanten Stellen sit-
zen. Kaplan beschreibt ihre Position folgendermassen: viele Frauen lasen sikulare Lite-
ratur und fiihrten einen koscheren Haushalt. Das macht sie zu Verantwortlichen fiir die
"moderne jiidische Identitit".

Ein anderer Punkt ist allerdings, dass durch die Akkulturation eine Transformation der Religion
in Identitit stattfindet, die Familie ersetzt Religion; sie ist gleichzeitig Instrument fiir Integration
und Element der jiidischen Identitit.

Bibliographie:
- Hyman Paula, Gender and Jewish History, In: Tikkun Vol.3, Nr.1, Jan.1988, S.35-38.
- Hyman Paula, The Emancipation of the Jews of Alsace, Yale University Press, 1991.
- Kaplan Marion A., The Making of the Jewish Middle Class, Women, Family and Identity in
Imperial Germany, New York and Oxford 1991.
- Katz Jacob, Tradition and Crisis. Jewish Society at the End of the Middle Ages, New York
1961.
Lilian Réber

DER JUEDISCHE FRAUENBUND ZWISCHEN FEMINISMUS UND
BUERGERLICHKEIT

Rahel Vamhagen:

,,Keine Freiheit. Wollen sie noch mehr wissen? Oft wundere ich mich, dass ich lebe, dieselbige
bin und so weit von mir ab kam (...). Man ist nicht frei, wenn man in der biirgerlichen Gesell-
schaft etwas vorstellen soll: eine Gattin, eine Beamtenfrau usw.

Ausgehend von Marion Kaplans Publikation zur jiidischen Frauenbewegung in Deutschland!
mochte ich im folgenden einige Thesen zu den Zielen und Strategien des Jiidischen Frauen-
bund (JFB) vorstellen.2 Ich werde diese entlang den Fragen nach der 'feministischen'3 Aus-
richtung und den Prigungen des JFB durch die jiidische Tradition entwickeln.

Inwiefern sind Ziele und Strategien des JFB von der Kategorie 'Geschlecht', in welchem Sinn
von der 'ethnisch-religiosen Zugehorigkeit bestimmt?

Mit diesen Fragen versuche ich den Interdependenzen der beiden Kategorien etwas auf die Spur

zu kommen.4

1 Kaplan, Marion; Die Judische Frauenbewegung in Deutschland. Organisation und Ziele des
Judischen Frauenbundes. 1904 bis 1938. Hamburg 1981.

2Das Referat wurde am 3. Juni 92 im Rahmen des von Frau Dr. Richarz geleiteten
Kolloquiums, 'Von der Emanzipation zur Entrechtung - Judische Frauen in Deutschland

1871 - 1941' von Katharina Wehrli und Erika Hebeisen gehalten.

3 Zum Begriff 'feministisch':

In den Vereinigten Staaten werden die Begriffe 'Feminism' und 'Feminists' benutzt, um damit
die Vorlauferinnen der modernen Frauenbewegung zu bezeichnen. Im besonderen bezieht sich
die Bezeichnung 'Feminists' auf jene Frauen im 19. Jh., die durch eigene Organisationen und
offentliche Aktivitat die rechtlichen, beruflichen, politischen, 6konomischen und sozialen
Bedingungen der Frauen zu verbessern suchten.(...)

Feminismus ist weniger eine festgelegte Reihe von konkreten Standpunkten als vielmehr ein
Prozess. Kaplan, S. 18, Anm. 19

4 Zum Begriff ‘ethnisch':



	Die soziale Rolle der Frau in der vormodernen jüdischen Gesellschaft und ihr Wandel im 19. Jahrhundert

