Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 87 (2009)

Heft: 3

Artikel: Sind Sie Kantianerln oder HegelianerIn? : Nahelegung einer
sozialdemokratischen Asthetik

Autor: Scheidegger, Manuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-342166

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-342166
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Schwerpunkt: Kunst und Politik

Sind Sie Kantianerln oder
Hegelianerin?

Nahelegung einer sozialdemokratischen Asthetik

Manuel Scheidegger

Erlauben Sie mir vorneweg bitte zweierlei: Einen holprigen Justizbegrift’ im Titel,
dessen Umdeutung ich am Ende des Artikels hoftentlich begriindet haben werde,
und die Verwandlung des Artikels in einen Briet an Sie. Mit letzterer kniipte ich
natiirlich an Schillers bertihmte in Brieten abgetasste dsthetische Erziehung an. Ich
hege dabei aber keinestalls dessen hohe Absicht, sondern bloss die Hotthung, die
direkte Anrede erleichtere mir, den Gegenstand ebenso direkt anzugehen und
Jegliches philosophisches Palavern zu unterlassen. Dass ich gleich mit Kant und
Hegel ins Tor talle, sehen Sie mir bitte nach.

Die beiden Autoren stehen tiir mich fiir zwel alternative Positionen der philoso-
phischen Asthetik, welche die Frage nach dem Verhiltnis von Kunst und Politik
beantwortet haben, um die es in dieser Roten Revue geht. Ich werde Thnen beide
Positionen in groben Ziigen prisentieren, um einige allgemeine Gbcrlcgungen
zur Frage nach diesem Verhiltnis anzustellen. Am Schluss erlaube ich mir, Ihnen
eine Antwort auf die spezielle Frage nahe zu legen, die nach einem moglichen
Verhiltnis Threr — sozialdemokratischen — Politik zur Kunst fragt.

Was ist Kunst?

Kunstwerke sind zuerst einmal Gegenstinde problematischer Art, wenn es gilt, sie
genauer zu bestimmen. Mit Blick aut’ die Geschichte kénnen Sie leicht feststellen,
dass es oftenbar Gegenstinde gibt wie die griechischen Statuen oder mittelalter-
lichen Portraits von Monarchen, die fiir uns heute als bedeutende Kunstwerke
gelten, die in ihrer Entstehungszeit aber ganz andere IF'unktionen etwa im Rahmen
eines religiosen Kultes oder hofischer Selbstdarstellung ertfiillten. Wenn Sie sich
dann die Runst des letzten Jahrhunderts anschauen, fillt sicher jener Gegenstand
besonders ins Auge, der von Marcel Duchamp unter dem Titel Fountain ins Muse-
um gestellt wurde, den Sie aber in der genau gleichen Austertigung auch als Urinal
in jeder Herrentoilette der Welt finden. Er ist das wohl prominenteste Beispiel
datiir, dass dieselben Gegenstinde einmal Kunstwerke sind und ein anderes Mal
nicht. Diese Ambivalenz des kiinstlerischen Gegenstands schlidgt sich nicht zuletzt
in allen Versuchen nieder, Kunstwerke zu kanonisieren, in dem man sie in Museen
oder Bibliotheken sammelt oder mit Hilfe von KritikerInnen oder den Poetiken der
KiinstlerInnen Kriterien tiir sie festzulegen versucht: Stets gibt es Streit dartiber,
ob eine Auttiihrung gelungen sei, ein Gemilde gehidngt werden soll oder ein Buch
gedruckt. Man kann so durchaus sagen, dass der Auseinandersetzung mit Kunst

4 Rote Revue 3/2009



Schwerpunkt: Kunst und Politik

von Beginn an selbst eine politische Dimension inne wohnt, insofern sie stindig
von einem Diskurs iiber ihre eigenen Wertmassstibe geprigt ist. Diese Feststel-
lung hilft aber leider nicht weiter, um genauer zu bestimmen, was Kunst sei. Noch
weniger gibt sie Aufschluss dariiber, wie jene politische Dimension der Kunst mit
dem zusammen hingt, was Sie und ich landlidutig Politik nennen wiirden, namlich
die Aushandlung tiber Orientierungen unseres Handelns in einem Gemeinwesen.!
Viel versprechender ist es darum, wenn Sie die Gegenstiande hinsichtlich ihres
Gebrauchs als Runstwerke betrachten. Fiir alle gilt namlich, dass sie stets mit
einer besonderen Aufmerksambkeit tiir ihre sinnliche Gestaltung verbunden sind:
Im Alltag achten wir meist nicht aut” den besonderen Klang einer Stimme — im
Theater schon, Bilder in Zeitungen interessieren uns kaum in
Bezug auf kleinste Details threr Austithrung — Gemilde schon,
in Emails schenken wir dem Rhythmus der Worter und ihrer
Vieldeutigkeit selten Beachtung — in Gedichten schon. In dieser Kunst wohnt selbst erne politi-

Der Ausetnandersetzung mit

Beobachtung der speziellen Wahrnehmung, die Kunstwerke uns sche Dimension inne, insofern
abverlangen, griindet auch die philosophische Asthetik im 18.
Jahrhundert. Philosophen wie Alexander Gottlieb Baumgarten
und Gottfried Wilhelm Leibniz haben behauptet, dass von
Kunstwerken aus gelernt wird, wie unsere sinnliche Wahrneh-

ste standig von etnem Diskurs
iiber thre eigenen Wertmass-
stibe gepragt ist.

mung ein eigenstiandiges Vermogen der Erkenntnis von Welt sei.

Beide haben argumentiert, dass Kunstwerke dieses Vermogen

schulen: KiinstlerInnen und BetrachterInnen missen die Fiahigkeit, Kunstwer-

ke zu verstehen, gleichermassen tben, in dem sie viele Kunstwerke anschauen,
vergleichen, nachmachen usw. Die Kunst gewinnt so zum ersten Mal cine eigene

Relevanz als Lehrerin unserer sinnlichen Wahrnehmung. Zugleich droht ihr aber

der Verlust dieser Relevanz: Brauchen Sie wirklich Kunstwerke, um besser sinnlich
wahrnehmen zu lernen? Funktioniert Thr Sehen, Horen, Schmecken usw. nicht
unabhiingig davon, ob Sie Cézannes Mont St. Victoire gesehen oder Alban Bergs

Lulu gehort haben? Sind die speziellen Fertigkeiten der Gestaltung von sinnlichen
Wirkungen nicht genauso gut von den Designerinnen von Mercedes Benz oder

dem Glasblidser um die Ecke zu lernen?

Kants interesseloses Wohlgefallen

In der Asthetik hat sich deshalb schon bald eine zweite Stromung entwickelt,
die Kunstwerke nicht nur als besondere Medien sinnlicher Erkenntnis verstand,
sondern zugleich nach deren Spezitik fragte. Warum ist Ihnen Alban Bergs Musik
unter Umstinden mehr Aufmerksamkeit wert als die Tagesschau-Melodie? Worin
besteht der Grund, dass Sie zu einem bestimmten Kunstwerk immer wieder zu-
riickkehren mochten und es sich von anderen Kunstwerken oder Gegenstinden
gerade nicht ersetzen lassen? Man kann einen ersten und tiberaus wirkmichti-
gen Versuch, diese I'rage zu beantworten, in der Philosophie Immanuel Rants

1 Ich halte diese Definition von Politik, die Aristoteles im ersten Buch der Politik gegeben hat, fiir ebenso grundlegend wie erinnernswert,
wenn es darum geht, sich das politische Tagesgeschiitt seinem urspriinglichsten Zwecke nach klar zu machen: Aristoteles, Politik, 1253a.

Rote Revue 3/2009 )



Kant geht davon

unser alltigliches

Schwerpunkt: Kunst und Politik

ausmachen. Kant hat sich als Erster damit auseinandergesetzt, Kunstwerke von
threr Difterenz zu unserem alltiglichen Erkennen und Wahrnehmen zu denken.
Von seinen chrlegungen her ldsst sich darum auch eine erste Variante ableiten,
wie man den Zusammenhang einer Politik der Kunst mit der Politik unseres
Alltags begreiten kann.

Kants Grundidee kann man so verstehen, dass sie einerseits unsere Intuition
aufgreift, unsere Wahrnehmung funktioniere auch ohne die Auseinandersetzung
mit Kunstwerken bestens, und anderseits doch geltend macht, Kunstwerke bo-
ten eine besondere Erfahrung eigenen Werts. Fir Kant sind Wahrnehmungen
der Welt ein Vermogen, iiber das Sie und ich als Subjekte verfiigen, insotern
wir Jederzeit in der Lage sind, die Unbestimmtheit sinnlicher
Eindriicke zu Gegenstinden unserer Erfahrung zu machen. Sie
wissen, dass eine Tomate rot ist, und Sie sehen es in aller Re-
gel sofort, wenn Sie nicht farbenblind sind oder es sich bei der

aus, dass

Handeln in

der Welt mit Kunst in keiner Tomate um eine unreife Frucht handelt. Anschauungen stehen

Perbindung steht.

so immer im Zusammenhang mit unserem Vermégen, sie auch

in Begriften zu artikulieren.” Dieses Vermogen entwickeln wir

in Auscinandersetzung mit der Welt insgesamt und bedtirten
dazu keine besonderen Gegenstinde wie Kunstwerke. Dennoch sieht Kant, dass
uns in der Auseinandersetzung mit Kunstwerken oder schonen Dingen der Natur
cine Erfahrung eigener Art lockt. Er beschreibt sie als eine unbestimmte Lust,
die sie uns bictet. Sie betrachten einen Gegenstand, stellen fest, wie er bis in alle
Einzelheiten gestaltet ist und wie alles in einem harmonischen Ganzen zusammen
kommt. Martin Seel, der in der heutigen Debatte eine Position im Kantischen
Sinne vertritt, hat das an einem Beispiel festgemacht’: Einen roten Ball aut” dem
Rasen vermogen wir sowohl als Gegenstand zu sehen, der dem Zwecke eines
gemeinsamen [Fussballspicls dienen mag, wir kénnen ihn aber auch betrachten
und uns dem Spiel seiner sinnlichen Eindriicke ergeben. Genauso sieht Kant die
dsthetische Erfahrung: Sie besteht darin, dass unser Vermogen, Sinneseindriicke in
Anschauungen und Begritten zu Gegenstianden zu verarbeiten, in ein freies Spiel
gebracht wird. Wir erkennen zwar durchaus Einzelheiten am Gegenstand, nehmen
aber davon Abstand und ergotzen uns daran, wie seine gesamte Erscheinung alle
Einzelheiten zugunsten eines Gesamteindrucks von schoner Harmonie iiberbietet.
Kant hat diese Erfahrung damit restimiert, Sie wiirden in ihr lustvoll erleben, wie
Sie mit ihren geistigen Fihigkeiten in die sinnliche Welt passen.
Diese Austithrungen implizieren nun zugleich eine klare Auffassung tiber das
Verhiltnis von Kunst und Politik: Kant geht davon aus, dass unser alltigliches
Handeln in der Welt mit Kunst in keiner Verbindung steht. Wenn wir handeln,
Entscheidungen treften, Erwidgungen machen, dann vertolgen wir Interessen. Das
konnen wir, weil Begrifte uns dazu die Moglichkeit ihrer Artikulation geben. Kunst
bietet dagegen nichts, das wir begrifflich erfassen, sondern die spezielle Erfahrung

2 Es gilt das berithmt gewordene Diktum Kants: «Gedanken ohne Inhalt sind leer, Anschauungen ohne Begrifte sind blind.» (Kritik der
reinen Vernunft, B76).
3 Martin Seel: Asthetik des Erscheinens, Frankfurt/ Main: Suhrkamp 2008,

6 Rote Revue 3/2009



Sc‘hwerpun‘kt: Kunst und Politik

einer Lust am Schonen. Politik und Kunst sind aus dieser Perspektive zwei gidnzlich
verschiedene Welten: Eine der Verfolgung von Interessen, eine andere der lust-
vollen Erfahrung schoner Dinge, Gegenstianden eines inleresselosen Wohlgefallens.

Hegels Interesse am sinnlichen Scheinen der Idee

Sie konnen sich nun selber an der Nase nehmen und sich fragen: Wie begegnen
Sie einem Kunstwerk? Hat der Gang ins Museum oder ins Theater, der Kauf einer
Musik-CD oder Film-DVD fiir Sie allein den Zweck einer lustvollen Erfahrung
an schonen Dingen? Ich will sicher nicht bestreiten, dass die
Hinwendung zu schénen Dingen ein wesentlicher Grund sein
kann, sich fiir Kunst zu interessieren. Mit Hegel will ich aber
tiberlegen, ob sich der Zweck der Kunst in der Prasentation von
Schonheit erschopft. Welchen Unterschied macht es, ob Sie sich i konkreten Beziehungen zu
fir die durchaus geschmackvoll geschwungenen Rundungen unserem Alltag stehen.

eines BMWW 73 Roadster erwirmen oder Van Goghs Stillleben

betrachten? Hegel hat in seinen Forlesungen zur Asthetik versucht,

an Kants Einsichten anzukniipfen und diese weiter zu entwickeln. Aus seinen
Uber]egungen ldsst sich ein alternatives Verstindnis des Verhiltnisses von Kunst

und Politik ableiten, das beide Welten in einen engen Zusammenhang riickt.

Auch fur Hegel ist es zunichst wichtig, dass Kunst als eine Form der Auseinan-

dersetzung verstindlich wird, die es von alltiglichen Auseinandersetzungen zu
unterscheiden gilt: Zwar mogen Kunstwerke bisweilen durchaus Material fiir pé-

dagogische Zwecke bieten: Wenn Sie zum Beispiel in der Schule einen Roman wie

Goethes Wilhelm Meister als ein besonderes moralisches Lehrstiick gelesen haben.

Oder andere Kunstwerke eignen sich zur Gestaltung einer besonderen Atmosphire:

Denken Sie daran, wie in Kauthdusern Musik aus Bob Dylans Modern Times Album

im Hintergrund plitschert. Dennoch gehen Kunstwerke nicht darin auf, dass man

mit ihnen bestimmte Interessen verfolgt, wie Kant zu recht geltend gemacht hat.* Sie

sind Gegenstinde einer besonderen Erfahrung, die um ihrer selbst willen gemacht

wird. Haben sie aber deshalb zwangsliufig auch keinen Zusammenhang mit unseren

alltiglichen Praktiken? Hegel bestreitet dies. Im Gegensatz zu Kant begreift Hegel

Kunstwerke so, dass sie in konkreten Beziechungen zu unserem Alltag stehen. Diese

konkreten Beziehungen ergeben sich fiir ihn daraus, dass Kunstwerke ein Medium
bereitstellen, in dem wir uns mit begriftlichen Orientierungen unseres Tuns kritisch
auseinandersetzen. Kunstwerke fithren in seinen Augen entsprechend nicht nur

zu einem unbestimmten Gefiihl der Lust. Sie bieten besondere Erfahrungen, wie

bestimmte Begriffe und konkretes sinnliches Material jeweils zusammenspielen.”

Im Gegensatz zu Kant begreift

Hegel Kunstwerke so, dass ste

4 Das kann man sich nicht zuletzt daran klar machen, dass Kunst immer vom Missbrauch fiir propagandistische Zwecke bedroht ist. Dikta-
turen mit ihrer rigorosen Selektion kiinstlerischen Schaffens geben ein mahnendes Beispiel ab, wie das Verhiltnis von Kunst und Politik
auch in einer einseitigen Beherrschung und Instrumentalisierung gipfeln kann.

Eine solche Position wird besonders in der gegenwirtigen franzasischen Philosophie, interessanterweise von explizit politischen Philo-
sophen wie Jacques Ranciére vertreten. Etwa: Jacques Ranci¢re: Die Aufteilung des Sinnlichen, Berlin: B-books 2006.

Hegel wie Ranci¢re schen ihre eigene Disziplin dabei selbst unter politischen Gesichtspunkten: Philosophien machen Vorschlige, unter
was fiir Prinzipien unser Handeln strukturiert werden kann. Sie bieten so selber einen wichtigen Hintergrund, auf’ dem Gruppen ihre
Interessen begriinden und verteidigen. Beiden Philosephen ist es ein normatives Ideal, eine Philosophie zu vertreten, die moglichst Vielfalt
zu ldsst und Einzelne in ihrer Individualitit nicht beschneidet.

<28

Rote Revue 3/2009 7



Schwerpunkt: Kunst und Politik

Jedes Kunstwerk fordert nach Hegel deshalb eine konkrete Auseinandersetzung
dariber, aut’ welche Weise es in ihm zu einem solchen Zusammenspiel von Begriff
und sinnlichem Gehalt kommt. Ich gehe davon aus, dass Ihnen solche konkrete
Auseinandersetzungen, wie Hegel sie vor Augen hat, zutiefst vertraut sind: Gehen
Sie nicht aus dem Kino und unterhalten sich dariiber, was Sie in dem Film gesehen
haben und ob sie die Prisentation der Geschichte fiir angemessen hielten? Hegel
will keineswegs sagen, dass Kunstwerke in dem, was sie sagen, eindeutig zu iden-
tifizieren sind. Vielmehr gehort es zu ihrer besonderen Natur, dass sie ihre Inhalte
im Zusammenhang mit einer in jedem Runstwerk spezifischen Gestaltung von
Material prisentieren. Dennoch sind Kunstwerke verstindlich. Sie sind es, weil
wir sie in unseren Interpretationen stets mit unserem Alltag in
Verbindung setzen. Auf’ diese Weise gewinnen wir zugleich ei-
nen distanzierten Blick auf unser alltigliches Tun und beginnen
in anderer Weise iiber es nachzudenken: Ein realistischer Roman
der Reflexion dariiber, wie wir wie Emile Zolas L’assommoir kann zum Beispiel unsere Sicht auf
itberhaupt Interessen ausbilden. die Art und Weise verindern, wie wir soziale Zusammenhinge in
~einer industriellen Gesellschaft artikulieren. Ein Film wie David
Cronenbergs History of Fiolence kann uns Anlass sein, Gewalt
in ihren ganz unterschiedlichen Dimensionen nachzuvollziehen. Aber auch ein
abstraktes Gemilde von Mark Rothko wie Red on Marcon kbnnen wir so verstehen,
dass wir von ihm aus auf’ unser alltigliches Sehen von Farben reflektieren: Wir
entdecken vielleicht neue Dimensionen von Flichigkeit und farblicher Intensitiit,
mit denen wir uns im Alltag bisher nicht auseinandergesetzt haben. Kunstwerke
sind fiir Hegel so Gegenstinde, die uns immer etwas zu sagen haben. Thre Bedeu-
tung gewinnen sie, wenn wir die Gestaltung ihres Materials mit Blick auf unser
begriftliches und sonstiges Tun zu interpretieren vermogen. Kunstwerke sind so
besondere Herausforderungen zum Nachdenken iiber uns selbst, oder wie Hegel

es auch sagt, sie sind Ereignisse eines sinnlichen Scheinens der Idee.

Hegel begreift Kunstwerke

darum msgesamt als ein Medium

Eine sozialdemokratische Asthetik?

Unser Alltag ist zwar durchaus im Kantischen Sinne von unserer begrifflichen
Artikulation von Interessen geprigt. Die Struktur der Begrifte, derer wir uns dabel
bedienen, ist aber, so Hegels Einwand gegen Kant, nichts Festes und Definitives.
Sie kann stindig verdndert werden. Kunstwerke sind Gegenstiande, die uns sol-
che Veridnderungen in besonderer Weise nahe legen. Hegel begreift Kunstwerke
darum insgesamt als ein Medium der Reflexion iiber die Art und Weise, wie wir
im Alltag Begriffe verwenden und unserem Tun Strukturen geben, das heisst also
auch: wie wir tiberhaupt Interessen ausbilden. Die Vielfiltigkeit kiinstlerischen
Ausdrucks ist fiir ihn ein wesentlicher Motor dafiir, uns zu neuen Perspektiven
auf unser Tun und so zu Weiterentwicklungen anzuregen.

Eine Kantianerin betrachtet die formale und logische Kohirenz eines Zusam-
menhangs von Grundbegriften, wie er sich in Kants Kritzh der reinen Vernunft
prasentiert, als einzige und richtige Basis der Artikulation all unserer Interessen.
Sie wird im besten Fall davon ausgehen, dass eine ideale Politik diejenige eines

8 Rote Revue 3/2009



Schwerpunkt: Kunst und Politik

wechselseitigen Argumentierens ist, bei dem sich die besten Argumente durch-
setzen. Kunst bedeutet ihr in ithrem politischen Alltag nichts Besonderes. Eher
noch bietet sie ihr eine willkommene Gelegenheit, ihm fiir Momente zu entflichen.
Eine Hegelianerin hat nicht den gleichen Optimismus in Bezug aut” die Leis-
tungstihigkeit einer bestimmten Struktur von Begriften. Es gibt fiir sie keine teste
Grundlage, aut die wir uns berufen kénnen, um ein Argument gegeniiber ¢inem
anderen als besser auszuweisen. Eine Hegelianerin hilt es vielmehr fiir wesentlich,
dass wir es immer wieder zu neuen Verstindigungen und Streit dartiber kommen
lassen, aus welchen Uberzeugungcn heraus wir bestimmte Begritte verwenden,
Interessen artikulieren und Argumente beurteilen. Sie sieht in
der Kunst eine Heraustorderung, die sie gerne annimmt. Kunst-
werke gelten ihr als relevante Stimmen in einer vielfiltigen
politischen Kultur. wdre tm besten Falle eine
[ch meine, dass dieses Verstindnis von Kunst einer sozialdemo- Politik, die fiir eine Kunst
kratischen Politik gut zu Gesicht steht.” Sie wire so im besten
Falle eine Politik, die fiir eine Kunst eintritt, die kritisch ist, weil
diese Kunst fiir eine Politik eintritt, die kritisch ist. Mein Brief
legt IThnen diese Auffassung nahe. Ob Sie diese aber als produktiv
fir ihre weitere Auseinandersetzung mit Kunst begreifen, ist
selbstverstindlich Thnen tiberlassen. Nahelegungen haben das
so an sich. Im Gegensatz zur Philosophie ist eine Nahelegung der Kunst aber, um
mit Walter Benjamin am Schluss noch einen anderen Kunstphilosophen zu Wort
kommen zu lassen, zugleich geprigt von einer einmaligen Irscheinung einer Ierne,

Sozialdemokratische Politik

erntrill, die kritisch ist, weil
diese Kunst fiir etne Politik

emntritl, die kritesch ist.

so nah sie sein mag — Kunstwerke geben Riitsel aut] die zu l6sen in der Tat jenes
von Kant beschworene Gefiihl der Lust verspricht. Ich wiinsche Ihnen viel Spass.”

Manuel Scheidegger, Jg. 1981, studierte in Hildesheim und Berlin Szenische
Kiinste und Philosophie. Zurzeit schreibt er an der FU Berlin seine Masterthesis
zur Konstitution von Selbstheit in theatralen Medien. Er arbeitet als Regisseur
und Dramaturg in unterschiedlichen Theater- und Medienprojekten und ist
gerade dabel, mit einem Freund eine Agentur fiir dsthetische Kommunikation
autzubauen. Kontakt: manuelscheidegger@web.de.

6 Man denke nur an Kiinstler wie Brecht, der ein besonders prominentes Beispiel dafiir ist, dass dic Geschichte der Sozialdemokratie
tatsichlich immer wieder von engen Verbindungen zur Kunst geprigt war.

7 Wenn Sie sich fiir eine vertictte Auseinandersetzung mit philosophischen Positionen zur Kunst interessieren sollten, kann ich Thnen
zum Schluss die Einfithrung meines Lehrers Georg W. Bertram nahe legen: Georg W, Bertram: Kunst. Eine philosophische Einfihrung,
Stuttgart: Reclam 2005,

Rote Revue 3/2009 g









	Sind Sie KantianerIn oder HegelianerIn? : Nahelegung einer sozialdemokratischen Ästhetik

