
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 82 (2004)

Heft: 4

Artikel: Dichter der Schwarzen Nation : über Jazz, Rassismus und Widerstand

Autor: Broecking, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Dichter der
Schwarzen Nation»
Über Jazz, Rassismus und Widerstand

In den Konzerten der Mingus Big Band
vordem 11. September 2001 wurden fast

selbstverständlich die Missstände des

New Yorker Polizei-Regimes themati-

Christian Broecking

siert. Staatlich legitimierte Folterungen
und Todesschüsse in den Suburbs gehörten

zur Tagesordnung, die «Zero Tole-

rance»-Polizeitaktik des New Yorker
Bürgermeisters Giuliani brachte kurzzeitig

auch Jazzmusiker auf die antirassistische

«Refuse and Rcsist»-Bühne. Die

Mingus-Komposition «Fables of Faubus».

gegen den Politiker Orval Faubus getitelt, der

sich 1957 als Gouverneur in Little Rock.
Arkansas, gegen die gesetzlich verankerte

Integration weisser und schwarzer
Schulen «wehrte», wurde von der Mingus
Big Band später in «Fables of Giuliani»
umbenannt. Faubus hatte damals die

Nationalgarde gerufen, um ein paar schwarze

Kinder am Betreten der integrativen
Schulen zu hindern. Selbst Louis
Armstrong hatte Faubus damals als «ungebildeten

Bauernjungen» bezeichnet und
gesagt, dass eine Regierung, die zulässt, dass

seine Leute so schlecht behandelt werden,

ruhig zur Hölle fahren könne. Doch als

Charles Mingus «Fables of Faubus» 1959

für seine Platte «Mingus Ah-Um»
aufnehmen wollte, schritt seine damalige
Plattenfirma Columbia ein. Weder wurde in
den Liner Notes thematisiert, was es mit
dem Song auf sich hatte, noch liess man
Mingus seinen Text rezitieren, singen und
schreien: «Faubus, warum ist er so krank

und lächerlich?» Die volle Version gab es

erst unter dem Titel «Original Faubus
Fables» auf der Platte «Charles Mingus Pre-

sents Charles Mingus», die er 1960

zusammen mit dem Saxophonisten Eric Dol-

phy für das Label Candid aufnahm.

In seiner «Sozialgeschichtc des Jazz»
beschreibt Ekkehard Jost verschiedene
Ansätze, wie Jazzmusiker mit politischen
Themen umgegangen sind. Dabei fällt vor
allem auf. dass die Musik dem revolutionären

Anliegen nur in den seltensten Fällen

nahe kam. Oft blieb einfach das

Gefühl, man habe den Instrumentalstücken
jene Titel mit den eindeutigen politischen
Botschaften erst nachträglich gegeben.
Und so war es in vielen Fällen auch. Dass

in den sechziger Jahren politisierte
Jazzmusiker ihre Kompositionen und
Improvisationen mit Kampfparolen zierten,
zielte ja vor allem auf die Plattenkäufer
und den DJ. der die Stücke im Radio
ansagte. Man wollte sich in erster Linie als

Teil der gesellschaftlichen Bewegung
verstanden wissen. Die «Original Faubus
Fables »-Version ist eine jener grossen
Ausnahmen geblieben, bei der die
Verschränkung Musik plus Politik
funktioniert.

Im Sommer 1959 starb Billie Holiday. Die

merkwürdigen Früchte, die in ihrem

Song «Strange Fruit» von den Bäumen

hingen, waren menschliche Körper. Die

Körper amerikanischer Schwarzer. Die

Sängerin Betty Carter sagte später. «Strange

Fruit» habe das dringende soziale Pro-

Rote Revue 4/2004 17



Der Song «Strange

Fruit» bewirkte,

dass die einfluss¬

reichen

Printmedien anfingen,

auch schwarze

Amerikaner

abzubilden.

blem des vergangenen Jahrhunderts
thematisiert, es sei Anklage und Warnung
zugleich gewesen. «Schluss mit der
Lynchjustiz!» war nur die eine Message dieses

grossen Songs. Wie später auch bei «Fables

of Faubus» war es das Columbia-Label,

das «Strange Fruit» 1939 nicht
veröffentlichen wollte; es erschien schliesslich
bei dem kleinen, links orientierten
Plattenlabel Commodore Records. Das von
dem weissen jüdischen Lehrer Abel Mee-

ropol für Holiday geschriebene Stück gilt
als der erste Song des Civil Rights Movement:

der Schlagzeuger Max Roach
bezeichnet ihre Version heute noch als

revolutionäres Statement. Zeitzeugen
berichten, dass dieser Song bewirkt habe,
dass die einflussreichen Printmedien
anfingen, auch schwarze Amerikaner
abzubilden.

Eine ganze Reihe wichtiger Aufnahmen
aus dem schwarzen Jazz der sechziger Jahre

lassen sich heute wie der Soundtrack
zur gesellschaftlichen Bewegung jener Tage

lesen. Im Februar 1958 nahm der
Saxophonist Sonny Rollins eine längere
Instrumental-Collage unter dem Titel «The

Freedom Suite» auf, doch blieb beim
Anhören der Session eben jenes Gefühl, dass

die Musik dem ambitionierten Titel eher

zufällig untergemogelt worden war. Als am
1. Februar 1960 die wirkungsvollen Sit-in-
Demonstrationen schwarzer Studenten im
Süden der USA begannen, erklärten Jazzstars

wie Duke Ellington. Count Basie und
Art Blakey (islamischer Name: Abdullah
Ibn Buhaina) öffentlich ihre Solidarität.
In jenen Tagen überstürzten sich auch die

Nachrichten über junge, unabhängige
Nationen auf dem afrikanischen Kontinent.

Im September 1960 nahmen die
Sängerin Abbey Lincoln und Max Roach «We

Insist! Max Roach's Freedom Now Suite»
auf. die Texte stammten von Oscar Brown
jr.. der sich jedoch während der
Vorbereitungen zu diesem Projekt mit Max
Roach zerstritt. «Aus politischen Gründen»,

behauptet Oscar Brown jr. heute.

weil er Martin Luther King jr. damals

glaubwürdiger fand als den von Max
Roach favorisierten Malcolm X. Einen Monat

vor den Aufnahmen zur «Freedom

Now Suite» hatte Elijah Muhammad, der

damalige Führer der Black Muslims, zur
Gründung eines schwarzamerikanischen
Staates aufgerufen, eine bis heute aktuelle

Forderung der schwarznationalistischen

Bewegung.

Am 15. September 1963 starben bei einem
rassistischen Bombenanschlag auf eine
schwarze Baptistenkirche in Birmingham.
Alabama, vier schwarze Mädchen. John
Coltranes Komposition «Alabama» war
geprägt von der Trauer und Wut. die das

schwarze Amerika in jenen Tagen durchlebte.

In seinem Buch «Black Music»
notierte Amiri Baraka. was John Coltrane
damals auf die Frage, ob der Titel eine
Beziehung zu den gegenwärtigen Problemen
habe, antwortete: «Es gibt musikalisch
etwas wieder, was ich da unten gesehen habe,

in Musik übersetzt durch mich selber.»

Am 22. November 1963 wurde John F.

Kennedy ermordet, am 12. März 1964 fiel
Malcolm X einem Attentat zum Opfer. Ar-
chie Shepps Poem «Malcolm. Malcolm-
Scmper Malcolm» nahm unmittelbar darauf

Bezug. «Ich nenne das Stück auch
Malcolm forever». sagte Shepp in den Li-
ner Notes zu seiner Platte «Fire Music»,
«weil ich an Malcolms Unsterblichkeit
glaube. Malcolm wusste. wie es war, in
Amerika ein Gesichtsloser zu sein, und er
hatte dieses Gefühl satt.» Dieses Stück ist

übrigens eine Bearbeitung der Shepp-
Komposition «The Funeral» gewesen, die

dem am 12. Juni 1963 von einem weissen

Segregationisten hingerichteten
Bürgerrechtaktivisten Medgar W Evers gewidmet
war.

Nie wieder in der Geschichte des Jazz fanden

sich soziale Entwicklungen, Visionen,

Gegenentwürfe und Befindlichkeiten
sowie ein aufgeregtes Interesse an anderen

Religionen. Kulturen und Musiken so un-

Rote Revue 4/2004



mittelbar in den Plattentiteln gespiegelt wie
in den sechziger Jahren. Eine spirituelle
Erleuchtung hätte ihn 1957 zu einem
reicheren, produktiveren Leben geführt,
schreibt John Coltrane - dessen Gesundheit

durch die damals überwundene Drogen-

und Alkoholsucht jedoch schon sehr

stark angegriffen war - in den Liner Notes

zu seinem einflussreichsten Werk «A

Love Supreme» im Dezember 1964. ein

vierteiliger Gesang auf die Würde des

Menschen und den respektvollen Umgang
der Menschen miteinander.

Mit dem Civil Rights Act von 1964. gefolgt

vom Voting Rights Act ein Jahr später,
wurde jeder Form von Rassentrennung die

legale Grundlage entzogen. Doch der

Kampf gegen den Rassismus war noch
längst nicht gewonnen, und es gibt nicht
wenige Stimmen in der schwarzen
Community, die meinen, die Situation habe sich

bis heute nicht wesentlich verändert.

John Coltrane war vierzig Jahre alt. als er

am 17. Juli 1967 starb Aretha Franklin

sang «Respect» in jenem Sommer, und die

äußerst gemässigte afroamerikanische
Zeitschrift Ebony erklärte 1967 zum Jahr

von «'Retha, Rap and Revolt». Coltranes
«A Love Supreme» wurde von den jungen
Schwarzen mit Afrofrisuren. Dashikis
und erhobenen Fäusten ebenso gehört wie
auf den Love-ins der Pazifisten und Hippies

er brachte «das Feuer, die Leidenschaft,

den Zorn, den Ärger, die Rebellion
und die Liebe» zum Ausdruck und wurde

«zum Fackelträger des Jazz», doch
nach seinem Tod. so befand Miles Davis,

war allerdings auch die Orientierung
futsch.

In ihrem Buch «Meine schwarze Seele»

erinnert Nina Simone an den 4. April
1968, der Tag. an dem Dr. Martin Luther
King jr. durch ein Attentat getötet wurde.
Sie gab kurz darauf ein Konzert, das

ursprünglich in Ausschnitten auf der LP
«Nuff Said!» erschien. Ihre aufwühlende
Version von «Mississippi Goddam» blieb

jedoch fast 30 Jahre im Archiv, bis sie in
der vollständigen Fassung als Teil der «Dr.

Martin Luther King jr. Suite» auf der CD
«SAGA of the GOOD LIFE and HARD
TIMES» veröffentlicht wurde. Der Song
«Why (The King Of Love Is Dead)»
dokumentierte in seltener Offenheit den
Ausdruck von Wut. Kraft und Selbstzweifel,
nachdem der Traum von einer friedlichen,
gewaltlosen Gesellschaftsveränderung
zugunsten des schwarzen Amerikas
ausgeträumt war. Im März 1969 veröffentlichte

das Ornette Coleman Quintett die Hymne

«Broken Shadows» auf der Platte
«Crisis» auf dem Coverfoto sah man die

Bill of Rights des amerikanischen
Kongresses aus dem Jahr 1789 in Flammen

aufgehen.

Mitte der siebziger Jahre - die führenden

Mitglieder der Black Panther waren
mittlerweile erschossen, inhaftiert oder im Exil.

der Vietnamkrieg hatte in einer historischen

Niederlage der USA geendet -
verschwand der politische Jazz weitgehend
aus der öffentlichen Wahrnehmung,
Wenige Jahre zuvor hatte Archie Shepp noch
mit seiner Platte «Attica Blues» einem

grösseren Publikum politische Inhalte
näher bringen wollen - doch auch wenn die

Kritik von Ekkehard Jost. dass dies
offenbar nur ging, indem man dem Free Jazz

abschwor und mit Mitteln der schwarzen

Popmusik hantierte, greift, überwiegt
retrospektiv doch der Respekt vor einer,

sagen wir mal. Spielhaltung, die mit den heute

gängigen Codes des etablierten Jazz

kaum mehr zu fassen ist.

«Ihr fragt, ob wir Jesse Jackson wollen?
Hölle ja, wir würden sogar Michael Jackson

nehmen», polemisierte der schwarze

Jazzpoet Gil Scott-Heron vor 20 Jahren in
seinem Wahlsong «Re-Ron» über die Frage

nach einem schwarzen
Präsidentschaftskandidaten; fast gleichzeitig bahnte

sich die CD ihren Weg als Medium
widerständiger Botschaften. Die Riots in
Watts. Los Angeles, 1992. wurden in ei-

Mitte der 70er

Jahre verschwand

der politische Jazz

weitgehend aus

der öffentlichen

Wahrnehmung.

Rote Revue 4/2004 19



James Carter

zieht heute die

Linie der grossen

Widerstandssongs

weiter: Die junge

afroamerikanische

Szene müsse

sich dringend

politisieren.

nem Livekonzert von Lester Bowies
Brass Fantasy in der Schweiz musikalisch
kommentiert. Ihre Version von «Strange
Fruit» auf der Live-CD «The Fire This
Time» dokumentiert eines der raren politisch
orientierten Jazzstatements der neunziger
Jahre.

Für Bowie (1941-1999), Trompeter und

politischer Sprecher des Great Black
Music Kollektivs. Art Ensemble of
Chicago, und Anhänger des schwarzen
Nationalistenführers Louis Farrakhan. war
Musik als Ausdruck des Lebens immer
auch ein politisches Statement. Die
Tradition des Jazz sei Rebellion, und die
Aufgabe der Jazzmusiker sei es, an der
Veränderung der Musik zu arbeiten, sagte er.

Der 35-jährige afroamerikanische
Saxophonist James Carter, der sowohl von Lester

Bowie wie auch von dessen Widersacher

Wynton Marsalis als zukunftsweisender

Musiker genannt wurde, weist
heute darauf hin, dass das schwarze
Amerika kurz vor dem 11. September mit
einer baldigen Entlassung Giulianis rechnete.

Dass er dann kurz darauf an der Seite

Bushs zum nächsten All American He-

ro stilisiert wurde, habe die afroamerikanische

Community aus der Sicht Carters

um Jahre zurückgeworfen. Mit einer

eigenen Version von «Strange Fruit» auf
seiner CD «Gardenias For Lady Day» zieht
Carter jetzt die Linie der grossen
Widerstandssongs von Holiday und Mingus zu
Gil Scott-Heron («The revolution will not
be televised») und Public Enemy («Fight
the power») und thematisiert die

Notwendigkeit, an der politischen
Bewusstseinsbildung der schwarzen Community
mitzuwirken. Er sieht die junge
afroamerikanische Szene aktuell unter Zugzwang.
Sie müsse sich dringend politisieren und
ein qualifiziertes Community-Netzwerk
reorganisieren, um handlungsfähig zu bleiben

und Impulse geben zu können.

Der Black Heritage Diskurs, in dem der

Umgang mit dem kulturellen Erbe des

schwarzen Amerikas verhandelt wird,
schreibt für die afroamerikanischen
Jazzmusiker kulturelle Kernkompetenz fest.

Das schliesst auch noch den afroamerikanischen

Geiger Billy Bang ein, der sich
verbal zwar von jeglicher Traditionsbewahrung

verabschiedet hat. dessen Musik
aber voll von Bezügen zur Geschichte der
schwarzen Musik ist. Vor zwei Jahren
gründete Bang eine Band mit vier weiteren

schwarzamerikanischen Vietnamveteranen,

um seine grausamen
Kriegserfahrungen zumindest musikalisch irgendwie

abzuarbeiten: «Vietnam: The
Aftermath». Bang berichtet, dass Drogen und
Alkohol bis zu dieser CD das einzige
Mittel gewesen seien, um die Erinnerungen

fernzuhalten. Jazz-Freestyle-Stücke
wie «Yo! Ho Chi Minh is in the House»
oder «TET Offensive» sind Dokumente
eines intimen musikalischen Experiments,
in dem es um intensive Sounds,
Selbsttherapie und den Schutz des inneren
Dschungels geht.

Als Valerie Wilmcr 1977 in ihrem Buch
«As Serious As Your Life» das New Thing
im Jazz beschrieb, entwarf sie das

Schlüssel-Porträt einer innovationshungrigen
Künstler-Szene. Besonders die politische
Intention und Rezeption ihrer Musik hatten

in den USA zur Folge, dass diese
Musiker an den Rand der Gesellschaft und
Existenz gedrängt wurden. Die «Fire Music»

der sechziger und frühen siebziger Jahre

hat tiefe Spuren hinterlassen. Bei denen,

die überlebten, hat sich der Kampf gegen
den Mainstream tief in den Gesichtern

eingegerbt. In der Ken Burns-Filmserie
«Jazz. A History Of America's Music». die

Anfang dieses Jahrzehnts im amerikanischen

Fernsehen lief, spielten diese
Musiker aber keine Rolle mehr. Sie ist neunzehn

Stunden lang und beschreibt in neun
Teilen die Geschichte des Jazz bis 1960.

Lediglich der zehnte und letzte Teil ist den

Ereignissen der vergangenen vierzig Jahre

gewidmet. Der Fortschritt, den der Jazz
seit 1960 gemacht hat, wird in Ken Burns

20 Rote Revue 4/2004



Jazzfilmreihe zwar grundsätzlich in Frage

gestellt, dennoch standen für den
Dokumentarfilmer Burns gerade jene
soziokulturellen Aspekte dieser Musik im

Vordergrund, die die Geschichte des

amerikanischen Rassismus im 20.
Jahrhundert erzählen. Der Burns-Berater und
künstlerische Leiter von Jazz At Lincoln
Center. Wynton Marsalis, will den
afroamerikanischen Jazz aus der ersten Hälfte

des vergangenen Jahrhunderts heute an
der New Yorker Hochkulturinstitution als

die klassische amerikanische Musik
durchsetzen. Doch diese Mobilisierung
schwarzer Geschichte findet sich
verknüpft mit dem Erwerb von etablierter

Zugangskompetenz. Das letzte Jazz-Vierteljahrhundert

werde, so der Marsalis-Mentor

Stanley Crouch, bestenfalls als
«dadaistische Periode» in die Geschichte

eingehen: für den Kanon der Meisterwerke

sei davon nichts zu gebrauchen:
Musiker, die lediglich nur die europäische

- sprich: weisse - Moderne kopierten, sich

ihre Gesichter anmalten. Kostüme
überwarfen, von Afrika und Rebellion
schwätzten und auf afroamerikanische

Avantgarde machen, konnten eigentlich
nie Jazz spielen und hätten mit ernster
Kunst sowieso nichts am Hut. Das
kämpferische, ja revolutionäre Engagement
innerhalb der schwarzen Jazzcommunity seit

Ende der fünfziger Jahre wird in den letzten

zwei Jahrzehnten von einer solch
affirmativen Haltung übertönt. Dabei ist

Marsalis mit seiner Blues- und Swing¬

orientierung alles andere als «unpolitisch».

Ob in seinem mit dem Pulitzerpreis
ausgezeichneten Epos «Blood on the

Fields» oder in «All Rise» - sein Thema ist

die leidvolle Geschichte des schwarzen
Amerikas und die heroische, lebensbejahende

Haltung angesichts widrigster
sozialer Umstände. Selbst der maoistische
Kulturkritiker und Poet Amiri Baraka. der

in den sechziger Jahren den Begriff
«Black Music» als genuin «schwarze»
Politik, Musik als direkter Ausdruck von
Black Power und als Protest gegen soziale

und rassistische Diskriminierung,
prägte und schwarze Künstler zur «in
Wahrheit progressiven Klasse» erklärte,

plädiert heute für die kulturelle
Bestandssicherung, wie sie Marsalis
repräsentiert. Angesichts des Zerfalls der
afroamerikanischen Community rückt die Frage

in den Mittelpunkt, wie das kulturelle
Erbe zu bewahren sei; die Zeiten, da Jazz

als Black Culture populär war, sind
schliesslich längst vorbei.

Christian Broecking, Jahrgang 1957.

lebt in Berlin und ist u.a. Hörfunkautor,

Musikpublizist und Dozent für
Musikjournalismus an der Goethe-
Universität Frankfurt am Main.
Bücher: «Respekt!» (2004) und «Der
Marsalis-Faktor. Gespräche zur
afroamerikanischen Kultur in den 90er

Jahren» (1995).

Rote Revue 4/2004 21


	Dichter der Schwarzen Nation : über Jazz, Rassismus und Widerstand

