Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 82 (2004)

Heft: 4

Artikel: Dichter der Schwarzen Nation : Uber Jazz, Rassismus und Widerstand
Autor: Broecking, Christian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-341852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-341852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«Dichter der

Schwarzen Nation»

Uber Jazz, Rassismus und Widerstand

In den Konzerten der Mingus Big Band
vor dem 11. September 2001 wurden fast
selbstverstandlich die Missstinde des
New Yorker Polizei-Regimes themati-

Christian Broecking

siert. Staatlich legitimierte Folterungen
und Todesschiisse in den Suburbs gehor-
ten zur Tagesordnung, die «Zero Tole-
rance»-Polizeitaktik des New Yorker
Biirgermeisters Giuliani brachte kurzzei-
tig auch Jazzmusiker auf die antirassisti-
sche «Refuse and Resist»-Biihne. Die Min-
ous-Komposition «Fables of Faubus», ge-
gen den Politiker Orval Faubus getitelt, der
sich 1957 als Gouverneur in Little Rock,
Arkansas, gegen die gesetzlich veranker-
te Integration weisser und schwarzer
Schulen «wehrte», wurde von der Mingus
Big Band spiter in «Fables of Giuliani»
umbenannt. Faubus hatte damals die Na-
tionalgarde gerufen, um ein paar schwar-
ze Kinder am Betreten der integrativen
Schulen zu hindern. Selbst Louis Arm-
strong hatte Faubus damals als «ungebil-
deten Bauernjungen» bezeichnet und ge-
sagt, dass eine Regierung, die zuldsst, dass
seine Leute so schlecht behandelt werden,
ruhig zur Holle fahren konne. Doch als
Charles Mingus «Fables of Faubus» 1959
fiir seine Platte «Mingus Ah-Um» auf-
nehmen wollte, schritt seine damalige Plat-
tenfirma Columbia ein. Weder wurde in
den Liner Notes thematisiert, was es mit
dem Song auf sich hatte, noch liess man
Mingus seinen Text rezitieren, singen und
schreien: «Faubus, warum ist er so krank

und lacherlich?» Die volle Version gab es
erst unter dem Titel «Original Faubus Fa-
bles» auf der Platte «Charles Mingus Pre-
sents Charles Mingus», die er 1960 zu-
sammen mit dem Saxophonisten Eric Dol-
phy fiir das Label Candid aufnahm.

In seiner «Sozialgeschichte des Jazz» be-
schreibt Ekkehard Jost verschiedene An-
satze, wie Jazzmusiker mit politischen
Themen umgegangen sind. Dabei fillt vor
allem auf, dass die Musik dem revolutio-
ndren Anliegen nur in den seltensten Fal-
len nahe kam. Oft blieb einfach das Ge-
fithl, man habe den Instrumentalstiicken
jene Titel mit den eindeutigen politischen
Botschaften erst nachtriglich gegeben.
Und so war es in vielen Féllen auch. Dass
in den sechziger Jahren politisierte Jazz-
musiker ihre Kompositionen und Impro-
visationen mit Kampfparolen zierten,
zielte ja vor allem auf die Plattenkdufer
und den DJ, der die Stiicke im Radio an-
sagte. Man wollte sich in erster Linie als
Teil der gesellschaftlichen Bewegung ver-
standen wissen. Die «Original Faubus Fa-
bles»-Version ist eine jener grossen Aus-
nahmen geblieben, bei der die Ver-
schrinkung Musik plus Politik funk-
tioniert.

Im Sommer 1959 starb Billie Holiday. Die
merkwiirdigen Friichte, die in ihrem
Song «Strange Fruit» von den Bdumen
hingen, waren menschliche Korper. Die
Korper amerikanischer Schwarzer. Die
Singerin Betty Carter sagte spéter, «Stran-
ge Fruit» habe das dringende soziale Pro-

Rote Revue 4/2004

17



Der

Song «Strange

Fruit» bewirkte,

dass die einfluss-

reichen Print-

medien anfingen,

18

auch schwarze

Amerikaner

abzubilden.

blem des vergangenen Jahrhunderts the-
matisiert, es sei Anklage und Warnung zu-
gleich gewesen, «Schluss mit der Lynch-
justiz!» war nur die eine Message dieses
grossen Songs. Wie spéter auch bei «Fa-
bles of Faubus» war es das Columbia-La-
bel, das «Strange Fruit» 1939 nicht ver-
offentlichen wollte; es erschien schliesslich
bei dem kleinen, links orientierten Plat-
tenlabel Commodore Records. Das von
dem weissen jlidischen Lehrer Abel Mee-
ropol fiir Holiday geschriecbene Stiick gilt
als der erste Song des Civil Rights Move-
ment; der Schlagzeuger Max Roach be-
zeichnet ihre Version heute noch als re-
volutiondres Statement. Zeitzeugen be-
richten, dass dieser Song bewirkt habe,
dass die einflussreichen Printmedien an-
fingen, auch schwarze Amerikaner abzu-
bilden.

Eine ganze Reihe wichtiger Aufnahmen
aus dem schwarzen Jazz der sechziger Jah-
re lassen sich heute wie der Soundtrack
zur gesellschaftlichen Bewegung jener Ta-
ge lesen, Im Februar 1958 nahm der Sa-
xophonist Sonny Rollins eine ldngere In-
strumental-Collage unter dem Titel «The
Freedom Suite» auf, doch blieb beim An-
horen der Session eben jenes Gefiihl, dass
die Musik dem ambitionierten Titel eher
zufdllig untergemogelt worden war. Als am
1. Februar 1960 die wirkungsvollen Sit-in-
Demonstrationen schwarzer Studenten im
Stiden der USA begannen, erkldrten Jazz-
stars wie Duke Ellington, Count Basie und
Art Blakey (islamischer Name: Abdullah
Ibn Buhaina) offentlich ihre Solidaritit.
In jenen Tagen tiberstiirzten sich auch die
Nachrichten iiber junge, unabhingige
Nationen auf dem afrikanischen Konti-
nent. Im September 1960 nahmen die Sin-
gerin Abbey Lincoln und Max Roach «We
Insist! Max Roach’s Freedom Now Suite»
auf, die Texte stammten von Oscar Brown
jr., der sich jedoch wihrend der Vorbe-
reitungen zu diesem Projekt mit Max Ro-
ach zerstritt. «Aus politischen Griin-
den», behauptet Oscar Brown jr. heute,

Rote Revue 4/2004

weil er Martin Luther King jr. damals
glaubwiirdiger fand als den von Max Ro-
ach favorisierten Malcolm X. Einen Mo-
nat vor den Aufnahmen zur «Freedom
Now Suite» hatte Elijah Muhammad, der
damalige Fiihrer der Black Muslims, zur
Griindung eines schwarzamerikanischen
Staates aufgerufen, eine bis heute aktuel-
le Forderung der schwarznationalisti-
schen Bewegung.

Am 15. September 1963 starben bei einem
rassistischen Bombenanschlag auf eine
schwarze Baptistenkirche in Birmingham,
Alabama, vier schwarze Médchen. John
Coltranes Komposition «Alabama» war
geprégt von der Trauer und Wut, die das
schwarze Amerika in jenen Tagen durch-
lebte. In seinem Buch «Black Music» no-
tierte Amiri Baraka, was John Coltrane da-
mals auf die Frage, ob der Titel eine Be-
zichung zu den gegenwartigen Problemen
habe, antwortete: «Es gibt musikalisch et-
was wieder, was ich da unten gesehen ha-
be, in Musik Gibersetzt durch mich selber.»
Am 22. November 1963 wurde John E
Kennedy ermordet, am 12. Midrz 1964 fiel
Malcolm X einem Attentat zum Opfer. Ar-
chie Shepps Poem «Malcolm, Malcolm-
Semper Malcolm» nahm unmittelbar dar-
auf Bezug. «Ich nenne das Stilick auch
Malcolm forever», sagte Shepp in den Li-
ner Notes zu seiner Platte «Fire Music»,
«weil ich an Malcolms Unsterblichkeit
glaube. Malcolm wusste, wie es war, in
Amerika ein Gesichtsloser zu sein, und er
hatte dieses Gefiihl satt.» Dieses Stiick ist
librigens eine Bearbeitung der Shepp-
Komposition «The Funeral» gewesen, die
dem am 12. Juni 1963 von einem weissen
Segregationisten hingerichteten Biirger-
rechtaktivisten Medgar W. Evers gewidmet
war.

Nie wieder in der Geschichte des Jazz fan-
den sich soziale Entwicklungen, Visionen,
Gegenentwiirfe und Befindlichkeiten so-
wie ein aufgeregtes Interesse an anderen
Religionen, Kulturen und Musiken so un-



mittelbar in den Plattentiteln gespiegelt wie
in den sechziger Jahren. Eine spirituelle
Erleuchtung hitte ihn 1957 zu einem rei-
cheren, produktiveren Leben gefiihrt,
schreibt John Coltrane — dessen Gesund-
heit durch die damals tiberwundene Dro-
gen- und Alkoholsucht jedoch schon sehr
stark angegriffen war — in den Liner No-
tes zu seinem einflussreichsten Werk «A
Love Supreme» im Dezember 1964, ein
vierteiliger Gesang auf die Wirde des
Menschen und den respektvollen Umgang
der Menschen miteinander.

Mit dem Civil Rights Act von 1964, gefolgt
vom Voting Rights Act ein Jahr spater,
wurde jeder Form von Rassentrennung die
legale Grundlage entzogen. Doch der
Kampf gegen den Rassismus war noch
ldngst nicht gewonnen, und es gibt nicht
wenige Stimmen in der schwarzen Com-
munity, die meinen, die Situation habe sich
bis heute nicht wesentlich veriindert.
John Coltrane war vierzig Jahre alt, als er
am 17. Juli 1967 starb Aretha Franklin
sang «Respect» in jenem Sommer, und die
dullerst gemadssigte afroamerikanische
Zeitschrift Ebony erkldrte 1967 zum Jahr
von «‘Retha, Rap and Revolt». Coltranes
«A Love Supreme» wurde von den jungen
Schwarzen mit Afrofrisuren, Dashikis
und erhobenen Fausten ebenso gehort wie
auf den Love-ins der Pazifisten und Hip-
pies er brachte «das Feuer, die Leiden-
schaft, den Zorn, den Arger, die Rebellion
und die Liebe» zum Ausdruck und wur-
de «zum Fackeltriiger des Jazz», doch
nach seinem Tod, so befand Miles Davis,
war allerdings auch die Orientierung
futsch.

In ihrem Buch «Meine schwarze Seele»
erinnert Nina Simone an den 4. April
1968, der Tag, an dem Dr. Martin Luther
King jr. durch ein Attentat getotet wurde.
Sie gab kurz darauf ein Konzert, das ur-
spriinglich in Ausschnitten auf der LP
«Nuff Said!» erschien. Thre aufwiihlende
Version von «Mississippi Goddam» blieb

jedoch fast 30 Jahre im Archiv, bis sie in
der vollstindigen Fassung als Teil der «Dr.
Martin Luther King jr. Suite» auf der CD
«SAGA of the GOOD LIFE and HARD
TIMES» veroftentlicht wurde. Der Song
«Why (The King Of Love Is Dead)» do-
kumentierte in seltener Offenheit den Aus-
druck von Wut, Kraft und Selbstzweifel,
nachdem der Traum von einer friedlichen,
gewaltlosen Gesellschaftsverdnderung zu-
gunsten des schwarzen Amerikas ausge-
triumt war. Im Mérz 1969 veroffentlich-
te das Ornette Coleman Quintett die Hym-
ne «Broken Shadows» auf der Platte
«Crisis» auf dem Coverfoto sah man die
Bill of Rights des amerikanischen Kon-
gresses aus dem Jahr 1789 in Flammen aut-
gehen.

Mitte der siebziger Jahre — die fiihrenden
Mitglieder der Black Panther waren mitt-
lerweile erschossen, inhaftiert oder im Exil,
der Vietnamkrieg hatte in einer histori-
schen Niederlage der USA geendet — ver-
schwand der politische Jazz weitgehend
aus der offentlichen Wahrnehmung. We-
nige Jahre zuvor hatte Archie Shepp noch
mit seiner Platte «Attica Blues» einem
grosseren Publikum politische Inhalte né-
her bringen wollen — doch auch wenn die
Kritik von Ekkehard Jost, dass dies of-
fenbar nur ging, indem man dem Free Jazz
abschwor und mit Mitteln der schwarzen
Popmusik hantierte, greift, iberwiegt re-
trospektiv doch der Respekt vor einer, sa-
gen wir mal, Spielhaltung, die mit den heu-
te gingigen Codes des etablierten Jazz
kaum mehr zu fassen ist.

«Ihr fragt, ob wir Jesse Jackson wollen?
Holle ja, wir wiirden sogar Michael Jack-
son nehmen», polemisierte der schwarze
Jazzpoet Gil Scott-Heron vor 20 Jahren in
seinem Wahlsong «Re-Ron» iiber die Fra-
ge nach einem schwarzen Président-
schaftskandidaten,; fast gleichzeitig bahn-
te sich die CD ihren Weg als Medium
widerstdndiger Botschaften. Die Riots in
Watts, Los Angeles, 1992, wurden in ei-

Rote Revue 4/2004

Mitte der 70er

Jahre verschwand

der politische Jazz

weitgehend aus

der offentlichen

Wahrnehmung.

19



James Carter

zieht heute die

Linie der grossen

Widerstandssongs

weiter: Die junge

afroamerikanische

20

Szene miisse
sich dringend

politisieren.

nem Livekonzert von Lester Bowies
Brass Fantasy in der Schweiz musikalisch
kommentiert. Ihre Version von «Strange
Fruit» auf der Live-CD «The Fire This Ti-
me» dokumentiert eines der raren politisch
orientierten Jazzstatements der neunziger
Jahre.

Fiir Bowie (1941-1999), Trompeter und
politischer Sprecher des Great Black
Music Kollektivs, Art Ensemble of Chi-
cago, und Anhénger des schwarzen Na-
tionalistenfiihrers Louis Farrakhan, war
Musik als Ausdruck des Lebens immer
auch ein politisches Statement. Die Tra-
dition des Jazz sei Rebellion, und die Auf-
gabe der Jazzmusiker sei es, an der Ver-
anderung der Musik zu arbeiten, sagte er.
Der 35-jdhrige afroamerikanische Saxo-
phonist James Carter, der sowohl von Les-
ter Bowie wie auch von dessen Widersa-
cher Wynton Marsalis als zukunftswei-
sender Musiker genannt wurde, weist
heute darauf hin, dass das schwarze
Amerika kurz vor dem 11. September mit
einer baldigen Entlassung Giulianis rech-
nete. Dass er dann kurz darauf an der Sei-
te Bushs zum nachsten All American He-
ro stilisiert wurde, habe die afroamerika-
nische Community aus der Sicht Carters
um Jahre zuriickgeworfen. Mit einer ei-
genen Version von «Strange Fruit» auf sei-
ner CD «Gardenias For Lady Day» zieht
Carter jetzt die Linie der grossen Wider-
standssongs von Holiday und Mingus zu
Gil Scott-Heron («The revolution will not
be televised») und Public Enemy («Fight
the power») und thematisiert die Not-
wendigkeit, an der politischen Bewusst-
seinsbildung der schwarzen Community
mitzuwirken. Er sieht die junge afroame-
rikanische Szene aktuell unter Zugzwang,
Sie miisse sich dringend politisieren und
ein qualifiziertes Community-Netzwerk re-
organisieren, um handlungsfihig zu blei-
ben und Impulse geben zu konnen.

Der Black Heritage Diskurs, in dem der
Umgang mit dem kulturellen Erbe des

Rote Revue 4/2004

schwarzen Amerikas verhandelt wird,
schreibt fiir die afroamerikanischen Jazz-
musiker kulturelle Kernkompetenz fest.
Das schliesst auch noch den afroameri-
kanischen Geiger Billy Bang ein, der sich
verbal zwar von jeglicher Traditionsbe-
wahrung verabschiedet hat, dessen Musik
aber voll von Beziigen zur Geschichte der
schwarzen Musik ist. Vor zwei Jahren
griindete Bang eine Band mit vier weite-
ren schwarzamerikanischen Vietnamve-
teranen, um seine grausamen Kriegser-
fahrungen zumindest musikalisch irgend-
wie abzuarbeiten: «Vietnam: The After-
math». Bang berichtet, dass Drogen und
Alkohol bis zu dieser CD das einzige
Mittel gewesen seien, um die Erinnerun-
gen fernzuhalten. Jazz-Freestyle-Stiicke
wie «Yo! Ho Chi Minh is in the House»
oder «TET Oftensive» sind Dokumente ei-
nes intimen musikalischen Experiments,
in dem es um intensive Sounds, Selbst-
therapie und den Schutz des inneren
Dschungels geht.

Als Valerie Wilmer 1977 in ihrem Buch
«As Serious As Your Life» das New Thing
im Jazz beschrieb, entwarf sie das Schliis-
sel-Portrdt einer innovationshungrigen
Kiinstler-Szene. Besonders die politische
Intention und Rezeption ihrer Musik hat-
ten in den USA zur Folge, dass diese Mu-
siker an den Rand der Gesellschaft und
Existenz gedrangt wurden. Die «Fire Mu-
sic» der sechziger und frithen siebziger Jah-
re hat tiefe Spuren hinterlassen. Bei denen,
die tberlebten, hat sich der Kampf gegen
den Mainstream tief in den Gesichtern
eingegerbt. In der Ken Burns-Filmserie
«Jazz. A History Of America’s Music», die
Anfang dieses Jahrzehnts im amerikani-
schen Fernsehen lief, spielten diese Mu-
siker aber keine Rolle mehr. Sie ist neun-
zehn Stunden lang und beschreibt in neun
Teilen die Geschichte des Jazz bis 1960.
Lediglich der zehnte und letzte Teil ist den
Ereignissen der vergangenen vierzig Jah-
re gewidmet. Der Fortschritt, den der Jazz
seit 1960 gemacht hat, wird in Ken Burns



Jazzfilmreihe zwar grundsétzlich in Frage
gestellt, dennoch standen fiir den Doku-
mentarfilmer Burns gerade jene sozio-
kulturellen Aspekte dieser Musik im
Vordergrund, die die Geschichte des
amerikanischen Rassismus im 20. Jahr-
hundert erzihlen. Der Burns-Berater und
kiinstlerische Leiter von Jazz At Lincoln
Center, Wynton Marsalis, will den afro-
amerikanischen Jazz aus der ersten Half-
te des vergangenen Jahrhunderts heute an
der New Yorker Hochkulturinstitution als
die klassische amerikanische Musik
durchsetzen. Doch diese Mobilisierung
schwarzer Geschichte findet sich ver-
kniipft mit dem Erwerb von etablierter Zu-
gangskompetenz. Das letzte Jazz-Viertel-
jahrhundert werde, so der Marsalis-Men-
tor Stanley Crouch, bestenfalls als
«dadaistische Periode» in die Geschich-
te eingehen; fiir den Kanon der Meister-
werke sei davon nichts zu gebrauchen:
Musiker, die lediglich nur die européische
— sprich: weisse - Moderne kopierten, sich
ihre Gesichter anmalten, Kostiime {iber-
warfen, von Afrika und Rebellion
schwitzten und auf afroamerikanische
Avantgarde machen, konnten eigentlich
nie Jazz spielen und hitten mit ernster
Kunst sowieso nichts am Hut. Das kdmp-
ferische, ja revolutiondre Engagement in-
nerhalb der schwarzen Jazzcommunity seit
Ende der fiinfziger Jahre wird in den letz-
ten zwei Jahrzehnten von ciner solch af-
firmativen Haltung tbertont. Dabei ist
Marsalis mit seiner Blues- und Swing-

orientierung alles andere als «unpoli-
tisch». Ob in seinem mit dem Pulitzerpreis
ausgezeichneten Epos «Blood on the
Fields» oder in «All Rise» — sein Thema ist
die leidvolle Geschichte des schwarzen
Amerikas und die heroische, lebensbeja-
hende Haltung angesichts widrigster so-
zialer Umstéinde. Selbst der maoistische
Kulturkritiker und Poet Amiri Baraka, der
in den sechziger Jahren den Begriff
«Black Music» als genuin «schwarze» Po-
litik, Musik als direkter Ausdruck von
Black Power und als Protest gegen sozi-
ale und rassistische Diskriminierung,
prigte und schwarze Kiinstler zur «in
Wahrheit progressiven Klasse» erkldrte,
pladiert heute fiir die kulturelle Be-
standssicherung, wie sie Marsalis repra-
sentiert. Angesichts des Zerfalls der afro-
amerikanischen Community rtickt die Fra-
ge in den Mittelpunkt, wie das kulturelle
Erbe zu bewahren sei; die Zeiten, da Jazz
als Black Culture populdr war, sind
schliesslich ldngst vorbel.

Christian Broecking, Jahrgang 1957,
lebt in Berlin und ist u.a. Horfunk-
autor, Musikpublizist und Dozent fiir
Musikjournalismus an der Goethe-
Universitdt Frankfurt am Main. Bii-
cher: «Respekt!» (2004) und «Der
Marsalis-Faktor. Gespriche zur afro-
amerikanischen Kultur in den 90er
Jahren» (1995).

Rote Revue 4/2004

21



	Dichter der Schwarzen Nation : über Jazz, Rassismus und Widerstand

