
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 79 (2001)

Heft: 2

Artikel: Was kommt nach dem Ideal der Autonomie? : Sechs Vermutungen zur
herrschenden Kultur der Kulturlosigkeit

Autor: Lerch, Fredi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Was kommt nach dem
Ideal der Autonomie?
Sechs Vermutungen zur herrschenden Kultur der Kulturlosigkeit

Der Zürcher Schauspielhausdirektor
Christoph Marthaler zum Beispiel lässt in
seinem Projekt «Spezialist» einen Schauspieler

seitenweise bierernst Marx rezitieren.

Fredi Lerch

Oder Meret Matter, Mitbegründerin des

autonomen Reitschul-Theaters «Club
111»in Bern, inszeniert Gottfried Kellers
Novelle «Romeo und Julia auf dem Dorfe»

- Premiere ist im Zürcher Schauspielhaus.

Irgendwie ist heute eben alles
Alternativkultur. Oder Subkultur? Oder wäre
hier Gegenkultur richtig? Wird die Welt
unübersichtlich - dies die erste Vermutung

-, liegt das entweder an der Welt oder

an den Begriffen, mit denen man über sie

redet.

Plattenweg und Poesie

Ein sauber gepflügtes Feld zum Beispiel
ist eine kulturelle Leistung. Oder der alte

Plattenweg durch einen Tessiner Kastanienwald.

Oder der renaturierte Bach
zwischen Agglomerationsbeton. Kultur von
lateinisch «colere»: pflegen, hegen,
anbauen; daraus: agricultura. Der römische

Philosoph Cicero, sagt man, habe als Erster

den Begriff auch auf die Pflege
menschlicher Fähigkeiten, die Bildung
von Seele und Geist, übertragen (cultura
animi). Der bürgerlich-humanistische
Kulturbegriff der Aufklärung dann als

Zusammenzug beider Aspekte: Kultur ist,

was der Mensch in seiner Umwelt oder in

seiner eigenen Entwicklung dem natürlichen

Zustand hinzufügt: Plattenweg und
Poesie.

Oder: Kultur ist Teil jeder ökonomischen
Gesellschaftsformation; in der jeweils
konkreten Ausformung determiniert
durch die ökonomische Struktur der
betreffenden Gesellschaft. Zwischen
Gesellschaftsformation, Kultur, Ideologie
und Lebensweise bestehen vielfältige,
dialektische Wechselbeziehungen.
Klassengesellschaften implizieren
Klassenkulturen.

Oder: Kultur als das komplexe Ganze, das

Wissen, Kunst, Glauben, Moral, Recht,
Brauch und alle anderen Fähigkeiten ein-
schliesst, die der Mensch als Mitglied der
Gesellschaft erworben hat Kultur als
Resultat des Sozialisationsprozesses.
Zweite Vermutung: Es gibt verschiedene
diskutable Definitionen von «Kultur» -
die bornierteste ist die, die Kultur auf die
Diskussion künstlerischer Produktion
reduziert.

Unvernünftige mikrosoziale Netze

Anfang der 70er Jahre hat Rolf Schwend-
ter eine kultursoziologische «Theorie der
Subkultur» geschrieben. «Subkulturen»,
definierte er, seien solche, die «sich in

[ihren] Institutionen, Bräuchen,
Werkzeugen, Normen, Wertordnungssystemen,

Präferenzen, Bedürfnissen usw. in
einem wesentlichen Ausmass von den

herrschenden Institutionen etc. der jewei-

Rote Revue 2/2001 35



Die «Subkultur-

haltigkeit» ergibt

sich aus der

Distanz zur

dominierenden

Kultur.

ligen Gesamtgesellschaft» unterscheiden

würden. Im Spannungsfeld von
Integration und Desintegration, von
Anpassung und Widerstand
unterschied er freiwillige und unfreiwillige,
progressive und regressive Subkulturen

- eine unfreiwillige wäre zum
Beispiel eine von stigmatisierten Psychia-
trieüberlcbenden, eine regressive eine

von neonazistischen Jugendlichen.

Im konkreten Einzelfall sind Subkulturen
mikrosoziale Netze, deren «Subkultur-

haltigkeit» sich aus den Antworten auf
folgende Fragen ergibt: Erschliesst sich
der sinnhafte Antrieb der Struktur vorab

aus künstlerischen Produkten oder aus
ihrem Entwicklungsprozess? Ergibt sich
die Identität der Leute aus mitbestimmten
Normen und Werten oder werden
herrschende übernommen? Wird über die

bestehenden Medien mit der Öffentlichkeit

oder über selber aufgebaute mit einer

Gegenöffentlichkeit kommuniziert? Ist
die Selbststrukturierung formell oder
informell, stabil oder instabil, spontan oder

gesteuert? Welche Rolle spielt das im
konkreten Netz verwendete Geld? Die jeweilige

«Subkulturhaltigkeit» ergibt sich aus
der Distanz zur dominierenden Kultur,
die sich idealtypischerweise primär aus

ihren Produkten erschliesst; herrschende
Werte und Normen transportiert und über
die grossen Medien kommuniziert,
formell organisiert und stabil institutionalisiert

ist und mit dem Geld ein Budget
bestreitet, nicht den Aufbruch in eine
andere Welt.

Wenn die NZZ am 19. März 2001 über
eine öffentliche Kulturdiskussion zur
Politik des Schauspielhauses berichtet
und anmerkt: «Wiederholt wurden dabei

Zweifel darüber geäussert, ob man
Subkultur im hoch subventionierten
Schauspielhaus überhaupt ernst
nehmenkönne», dann sind diese Zweifel -
das die dritte Vermutung - in der Tat
ernst zu nehmen.

Gegenkultur und Alternativkultur

Um 1968 begannen sich die Jugend-Subkulturen

der hochindustrialisierten Länder

stärker zu organisieren. Mit gegenkulturellen

Strukturen hoffte man Inseln
einer utopischen Zukunft zu schaffen, die
die herrschenden Verhältnisse durchsetzen

und schliesslich zersetzen würden. Es

entstanden «Gegen-Universitäten», eine

«Untergrund-Presse» für «Gegen-Öffent-
lichkeit». man experimentierte mit der

Abschaffung des Privatbesitzes, betrieb

«Selbstversorgung» und wohnte in
«Kommunen». 1969 schrieb der Soziologe

Walter Hollstein: «Fernziel der
Untergrund-Anhänger ist eine libertäre Gesellschaft.

Nahziel eine Gegen-Gesell-
schaft.»

Die Diskussion um diese Gegenkultur
radikalisierte auch in der Schweiz die

Auseinandersetzungen um den Ort des

selbstbestimmten Lebens. Hatten sich die
Subkulturen der 50er und 60er Jahre noch
Lokalitäten zu mieten versucht, wurden

nun Liegenschaften besetzt als «autonome»

Wohn- und Kulturräume und gegen
die Ordnungsmacht des Staats symbolisch
verteidigt. Einer der ersten solchen

Besetzungen war 1970/71 jene der «Autonomen

Republik Bunker» in Zürich - «ein

lausiges, dreckiges, aber freies Stückchen
Erde», wie es damals in einem Flugblatt
hiess, « das wir verteidigen wollen und auf
dem wir gemeinsam ein menschliches
Zusammenleben erreichen wollen». 1980/
81 erstritt die «Jugendbewegung» mit
gleichem Ziel in mehreren Schweizer Städten

«Autonome Jugendzentren». 1986 schrieben

die Bewohnerinnen der Wohnwagen-
und Zeltsiedlung Zaffaraya in Bern in
einem Manifest: «Kultur heisst: Essen,

Wohnen, Arbeiten. Denken. Fühlen.

Träumen, zämä sii, zämä rede... Kultur
heisst Leben.»

Obschon die «rechtsfreien» gegenkulturellen

Inseln nie ein systemsprengendes
Netzwerk zu bilden vermochten, ent-

36 Rote Revue 2/2001



stand in ihrem Umfeld eine Kultur mit
neuen Arbeitsplätzen und Wohnformen,
Schulen und Medien, mit «alternativer»

Landwirtschaft, Freizeitgestaltung und
Kunst. Wenn heute weder «Gegenkultur»
noch «alternative Kultur» mehr klar um-
reissbar sind, dann aus entgegengesetzten
Gründen: Während der Kampf der ersteren

längst verloren ist, war der Erfolg der

letzteren durchschlagend. Heute gibt es -
dies die vierte Vermutung - keine
«Alternativkultur» mehr, weil sie zur reformierten

herrschenden geworden ist und es

immer schwieriger würde zu sagen, wozu
sie heute die Alternative wäre.

Von der «affirmativen»
zur «autonomen» Kultur

Bereits 1995 sprach Eric Hobsbawm in
seinem Buch «Das Zeitalter der Extreme»

vom «kurzen 20. Jahrhundert» zwischen
1914 und 1991. Es war also schnell
unbestritten: Zu Beginn der 90er Jahre hat eine
Zeitenwende stattgefunden. Die
realsozialistischen Länder Osteuropas sind
kollabiert; die elektronische industrielle
Revolution globalisierte die Weltwirtschaft
und der sogenannte Neoliberalismus
veränderte die herrschende Kultur mehr als

die sogenannte Postmoderne. Diese
überbaute die Zeitenwende mit schillernder
Artistik, die alles zu sein vorgab ausser
dem, was sie war: alternativlose Kunst am
Bau der herrschenden Verhältnisse. Ist es

so?

1937 schrieb der Philosoph Herbert Marcuse

einen Essay über den Begriff der
«affirmativen Kultur», mit der «das

Bürgertum» seitdem 19. Jahrhundert «auf die

anklagenden Fragen» geantwortet habe:

«[Affirmative Kultur] ist in ihren Grundzügen

idealistisch. Auf die Not des isolierten

Individuums antwortet sie mit der

allgemeinen Menschlichkeit, auf das
leibliche Elend mit der Schönheit der Seele,
auf die äussere Knechtschaft mit der inneren

Freiheit, auf den brutalen Egoismus

mit dem Tugendreich der Pflicht.» Während

Marcuse damals zum Schluss die

Hoffnung auf eine «nicht-affirmative Kultur»

aussprach, entwickelte sich die
herrschende unter dem Druck von Kriegen,
Wirtschaftskrisen und der totalitären
Systeme in gegenteiliger Richtung. «Affirmative»

Kultur radikalisierte sich zu «hagio-
latrischer Kultur», die das Unrecht der

Welt nicht mehr hinter dem Ideal menschlicher

Tugendhaftigkeit verschwinden
liess, sondern dieses Unrecht in heilige
Notwendigkeit umlog und dafür
Menschenopfer forderte und rechtfertigte.

Die Hegemonie dieser Kultur brach 1945

zusammen, in Restbeständen hielt sie sich
aber bis 1968 - im Umfeld der
antikommunistischen geistigen Landesverteidigung

auch in der Schweiz. Die neue, in der
ästhetischen Moderne verwurzelte kulturelle

Elite jedoch sprach von 1945 als von
einem «geistigen Nullpunkt», von dem

aus neu habe begonnen werden müssen.
Hatte in der «hagiolatrischen Kultur»
kein Weg an der Verherrlichung von
Vaterland und Volk vorbeigeführt, dann seit

1945 keiner mehr an deren Negation. Max
Frisch, der diese Wende zur neuen Kultur
in der Schweiz exemplarisch mitvollzog,
beschrieb 1954 in seinem Roman «Stiller»
einen Mann, der, auch als Staatsbürger,
grundsätzlich bestritt, sich selbst zu sein:

Das Individuum war bis zur Verweigerung
der eigenen Identität für Volk und Vaterland

nicht mehr verfügbar. In der Kultur,
die sich seither entfaltet hat, sollten
Erziehungsformen «antiautoritär». Diskurse
«herrschaftsfrei» und Kunstwerke so gut
wie kollektive Lebensgemeinschaften
«autonom» sein. «Subkultur», «Gegenkultur»

und «Alternativkultur» - wie sie hier
skizziert wurden - sind Teile einer gegen
die radikalisierte «affirmative Kultur»
gerichteten «autonomen Kultur».

Vor diesem Hintergrund lautet die fünfte
Vermutung, dass die «Kultur der Autonomie»

um 1990 an ihre Grenzen gekom-

Heute gibt

es keine

«Alternativkultur»

mehr, weil sie

zur reformierten

herrschenden

geworden ist.

Rote Revue 2/2001 37



men ist. Vollständige Autonomie hiesse ja
nichts anderes als «vollständige Desintegration»,

die, so Rolf Schwendter, «nur um
den Preis einer Isolation» möglich wäre,
«die eine Wirkung zur grundsätzlichen
Veränderung der Gesamtgesellschaft so

gut wie unmöglich macht». Die «Kultur
der Autonomie» stirbt in letzter Konsequenz

den «kommunikativen Tod» (Fer-
ruccio Rossi-Landi).

Kaum drei Wochen vor seinem Tod

schrieb Max Frisch im Zusammenhang
mit dem sogenannten «Kulturboykott»
an den damaligen Delegierten für die

eidgenössische 700-Jahr-Feier, Marco Solari,
die Schweiz sei ein «verluderter Staat -
und was mich mit diesem Staat heute

noch verbindet: ein Reisepass (den ich
nicht mehr brauchen werde)». Das war -
im März 1991 - die endgültige Absage der

«Kultur der Autonomie» an die Schweiz.

Die Kultur des Gutmeinens

Wenn aber die «Kultur der Autonomie»
als Befreiungsversuch von der hagiolatri-
schen Umklammerung zu deuten wäre,
wie dann die seither entstandene?
Seit 1945 war es eine ausgemachte Sache,
dass nur zu mehr Autonomie führende
kulturelle Impulse emanzipative seien.

Wer das heute noch behaupten wollte,
müsste auch erklären können, was an
sozialer Desintegration bis hin zum
«kommunikativem Tod» emanzipativ sein soll.

Diese Frage interessiert die heute jungen
Kulturschaffenden nicht: Sie beginnen zu
arbeiten und tun, was sie interessiert.
Abzuzeichnen beginnt sich so ein neuerlicher

Perspektivenwechsel: Kultur scheint sich

wieder vermehrt auf die Suche zu machen
nach einer irgendwie gearteten
Gemeinschaftlichkeit: Bürgerschreckende
Konfrontation wird zusehends überlagert von
mehrfach konnotierter Kommunikation,
die sich darum bemüht, von verschiedenen

Positionen her irgendwie verstanden werden

zu können. Für dieses Ideal der
Gemeinschaftlichkeit stehen aber nicht mehr

Begriffe wie «Volk» und «Vaterland»,
sondern zum Beispiel die demokratische,
diskutierende und partizipierende
Bürgergesellschaft, die unter dem Begriff der

«Zivilgesellschaft» verstanden wird. In ihr
braucht es keinen antagonistisch gespaltenen

Kulturbetrieb mehr, der als «bürgerlicher»

jene «Affirmativität» produziert, die

er als «alternativer» demonstrativ verweigert.

Zivilgesellschaftliche Kultur möchte
eine sein des gemeinschaftlichen vernunftbegabten

Gutmeinens.
Kultur sei alles, definiert die Berner
Stadtregierung in den seit 1996 geltenden
kulturpolitischen Grundsätzen mit einer
Formulierung des Europarats, was dazu führe,

«dass der Mensch seine Lage besser

begreift, um sie unter Umständen verändern

zu können». Kultur sei alles, könnte
das zynisch heissen, solange sich nichts
verändere. Aber auch: Kultur als aufklärerische

Einladung, das eigene Handeln auf
informierte Vernunft zu stellen. Oder exis-

tentialistisch: Kultur sei das Ensemble
aller möglichen Hilfestellungen, die dem

zur Freiheit verdammten Menschen zur
Verfügung stünden vor dem einsamen

Augenblick der Wahl des Handelns -
Kulturarbeit insofern als «Dekonstruktion»
von ideologischen Kulissen vor der
Wirklichkeit - als Aufforderung zum
selbstbestimmten, ethisch verantworteten Handeln.

Denn dieses tut not. Noch ist das

Ideal der Zivilgesellschaft nur eine Fata

Morgana über der Wüste des Markts.

Fredi Lerch ist Redaktor der Wochen-

Zeitung (WoZ). Er ist Verfasser einer

zweibändigen Arbeit über die Berner
Subkultur der 60er Jahre: «Begerts
letzte Lektion» (1996) und «Muellers

Weg ins Paradies» (2001) (Rotpunkt-
Verlag).

38 Rote Revue 2/2001


	Was kommt nach dem Ideal der Autonomie? : Sechs Vermutungen zur herrschenden Kultur der Kulturlosigkeit

