
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 77 (1999)

Heft: 4

Artikel: Wir im Spiegel der Anderen, die Andern als Spiegel von uns :
Gedanken zu Kultur und Kulturalisierung und der Bedeutung von
Differenzen im Integrationsprozess von MigrantInnen

Autor: Sancar, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341506

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341506
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I G R A T I 0 N

Wir im Spiegel
der Anderen, die Andern
als Spiegel von uns
Gedanken zu Kultur und Kulturalisierung und der Bedeutung von
Differenz im Integrationsprozess von Migrantinnen

In einem Bericht über die AIDS-Konfe-
renz dieses Jahres meinte der Radiokorrespondent

lakonisch, dass Prävention für
Frauen in Afrika schwierig sei, denn sie

hätten halt keine Kontrolle über ihre
Sexualität. Die Aussage über die afrikanischen

Frauen irritierte mich, nicht wegen
der bedauerlichen Lage der Frauen,
sondern wegen der Selbstverständlichkeit,
mit der der Korrespondent dieses Defizit
den Frauen in Afrika zuschreibt.

Annemarie Sancar

Diese Aussage reiht sich eigentlich nahtlos

in die Bilder über Geschlechterverhältnisse

in anderen Gesellschaften, in
Kulturen des Südens: die Männer patriarchal

und unmodern, die Frauen abhängig
und fremdbestimmt. Solche Beschreibungen

stammen nicht nur aus den
Federn von Männern, auch emanzipierte
Nordländerinnen bedienen sich solcher
Bilder und geben sich gleich noch eine
Rolle. Wenn die Frauen im Süden für ihre
Rechte kämpfen, unterstützen wir sie

dabei, sei das in Afghanistan, in Iran, in
Palästina oder in Kosova. Es scheint
selbstverständlich, dass wir als emanzipierte

Frauen diese Pflicht - und dieses

Recht - haben. Eine Weiterführung des

postkolonialen, den Fortschrittsglauben

und das Entwicklungsdenken fortschreibenden

Paradigmas des Gegensatzpaares

von Moderne und Tradition also?

Pendeln zwischen Tradition
und Moderne

In dieser Logik sind die meisten
Migrationsanalysen verfasst, die nach dem
zweiten Weltkrieg v.a. in den USA und in
Zentralamerika gemacht wurden: Migration

als Ausdruck von wirtschaftlichem
Gefälle. Schon damals galt Migration als

zeitlich befristetes, letztlich steuerbares
Übel. Einerseits würde die wirtschaftliche
Entwicklung, andererseits die Migrantinnen

selbst dazu beitragen, dass Migration
überflüssig wird. Denn Migrantinnen
wurden schon damals als im Spannungsfeld

von Tradition und Moderne Stehende
beschrieben: Menschen, die aus der
Peripherie in die Zentren vordrangen,
Trägerinnen von Tradition, im Gegensatz zu
den Menschen im Norden, die ebenso

pauschal als Verkörperung der Moderne
bezeichnet wurden. Mit ihrem Pendelleben

zwischen Zentrum und Peripherie
würden die Migrantinnen schliesslich zu
Modernisierungsagentinnen in den
Randregionen, indem sie die Errungenschaften
der Städte in ihre Dörfer zurückbringen
würden.

Rote Revue 4/99



Das liberale Konzept, das auch die
Sozialwissenschaften mitgetragen haben, hat
sich durchgesetzt, und es fällt heute

schwer, Migrationsprozesse anders zu
beschreiben als in diesen Kategorien von
Tradition und Moderne. Nach wie vor
schwingt das Bild von Ungleichzeitigkeit
mit, wenn von Migrantinnen die Rede ist.

Peripherie und Zentrum, Süd und Nord,
Tradition und Moderne: Mit diesen

Gegensatzpaaren wird eine Grenze
festgemacht, die zum Bestandteil fast aller
Diskurse über Migrantinnen geworden ist,
eine unheimliche Grenze, die das Eigene

vom Fremden trennt, eine Trennlinie, die
die Vormachtstellung der Zentren ideologisch

untermauert.
Das Paradigma findet Verwendung in den

Diskursen der unterschiedlichsten politischen

Lager und dient sehr oft als

Referenzpunkt in der nationalstaatlich gefass-

ten Beschreibung von gesellschaftlichen
Sachverhalten. Im folgenden geht es um
Diskurse von linken Parteien und
Gruppierungen, die explizit Partei nehmen für
den Süden und für all diejenigen, die in
den Norden migriert sind. In dem Sinne

handelt es sich um eine Parteinahme

von «Modemisierungsgewinnerlnnen»
zugunsten der Modernisierungsverliererln-
nen, ein Verhältnis, das Ungleichzeitigkeit

und die hierarchische Differenz
implizit mitträgt.

Integrationsprojekte
als Entwicklungshilfe?

Beschreibungen von Menschen, die aus
dem Süden in die Zentren migrieren,
widerspiegeln diese Logik: pauschalisie-
rende Bilder von Rückständigkeit. Heute
werden den Migrantinnen vermehrt auch
Ressourcen zugesprochen, doch die
Definition dieser «Ressourcen» erfolgt in der

Regel aus der Nord-Perspektive und in
Abgrenzung zum vorformulierten Defizit

- also auch hier eine Fortsetzung derselben

Logik. Die Fremdwahrnehmung von

Migrantinnen durch die Aufnahmegesellschaft

schlägt sich im Diskurs nieder. Es

handelt sich hier aber um Interpretationsmuster,

die sich auch in Praxisfeldern
niederschlagen, die das Leben der Migrantinnen

tatsächlich tangieren. Denn sie

ermöglichen Anschlusshandlungen, die
die Integration von Migrantinnen zum
besonderen Unterfangen machen. Solche
Aktivitäten werden in der Regel unter
«Integrationsarbeit» oder «Integrationspolitik»

zusammengefasst.
Ein Beispiel von konkreter «Integration»
soll veranschaulichen, wie gutgemeinte
Projektarbeit den Diskurs der Ungleichzeitigkeit

zementiert und die tatsächliche
Positionierungsdifferenz der Akteurinnen

aus dem Blickfeld rückt. Ein paar
Vorbemerkungen geben einen allgemeinen

Einblick in die «Integrationspraxis»
der 80er und 90er Jahre.
Seit den 80er Jahren sind viele Anstrengungen

zur Förderung der Integration von
Migrantinnen aus dem Süden gemacht
worden. Dabei sind die Akteurinnen vor
allem private Stellen, deren Finanzierung
von Jahr zu Jahr neu gesichert werden
muss. Sie unterscheiden sich bezüglich
Ausgestaltung und Aufwand, doch eines
ist fast allen Integrationsanstrengungen
gemeinsam: In ihrer Darstellung erscheinen

sie fast ausschliesslich als Projekte
der multikulturellen Gesellschaft, Projekte,

die von kultureller Differenz ausgehen.
Aus dieser Perspektive erscheint jede
Aktivität mit und für Migrantinnen als

Vermittlungsanstrengung, und die Leistung
gewinnt mit der Gewichtung der kulturellen

Unterschiede auch an Spektakulari-
tät.
Man hat sich definitiv vom Begriff der
Assimilation verabschiedet. Die Integra-
tionsakteurlnnen werben für Vielfalt, für
Toleranz gegenüber dem Anderen, für
Öffnung und Respekt - die kulturellen
Unterschiede werden also nicht per se als
Problem betrachtet, sie bilden aber den
diskursiven Ausgangspunkt jeder Praxis.
Dafür werden Bilder beigezogen über die

Man hat sich

definitiv vom

Begriff der

Assimilation

verabschiedet.

Die Integrations-

akteurlnnen

werben für

Vielfalt.

Rote Revue 4/99



Dieses Bild,

Migrantinnen als

Problem zu sehen,

dieses Bild des

«Ausländerproblems»,

hat sich

durchgesetzt.

Kulturen der Zugewanderten, Versatzstücke

aus Abhandlungen über fremde
Werte- und Symbolsysteme, und es ist ein
Schubladenwerk entstanden, mit dem
sich Phänomene sortieren lassen. Um das

Unterfangen der Integration von Migrantinnen

zu legitimieren, braucht es aber
auch Bilder, in denen sich Abweichung
und Konflikt beschreiben lassen, denn

Integrationshilfe ist letztlich vor allem

Normalisierung und Vermittlung der
Individuen in die Gesellschaft.

Ein Schubladenwerk der Kultur

Die Anwesenheit von «Menschen aus
anderen Kulturen» - gemeint sind
Immigrantinnen in der Schweiz - werde zu
Konflikten führen. So hiess es bereits
anfangs der 70er Jahre in Papieren des
Bundesrates. Dieses Bild, Migrantinnen als

Problem zu sehen, das Bild des

«Ausländerproblems», hat sich durchgesetzt. Viele

dieser Anstrengungen fanden ihre
Begründung also bereits in der festgeschriebenen

Annahme, dass ein Zusammenleben

mit Menschen aus südlichen Ländern
besonderer Leistung bedarf. Die Schubladen

füllen sich also nicht nur mit Bildern
über das Andere schlechthin, sondern
auch mit kulturspezifischen Kategorien
von Abweichung und Defizit - dies nicht
in erster Linie wegen der strukturell
verankerten Diskriminierung, sondern eben

aus Gründen der kulturellen Differenz.
Das in den Schubladen sortierte Reservoir

dient dann als Interpretationshilfe,
wenn bestimmte Situationen in der Logik
der multikulturellen Gesellschaft
beschrieben werden. Dies geschieht oft
dann, wenn der Integrationsauftrag
dargestellt wird als «Hilfe», die die solidarischen

Akteurinnen des Nordens für die

Migrantinnen aus dem Süden leisten;
dies mit dem Ziel, die Situation der
«Betroffenen» zu verbessern und das
Zusammenleben unter «multikulturellen
Bedingungen» zu fördern. Es leuchtet daher

ein, dass in all diesen Integrationsanstrengungen

die Informationspraxis einen

wichtigen Stellenwert hat.

Migrantinnen werden Informationen über

unsere Gesellschaft vermittelt und die

Einheimischen über die Lebensweisen
der Migrantinnen aufgeklärt:
Vermittlungsarbeit zwischen dem «Eigenen» und
dem «Anderen». Diese (diskursive) Praxis

des gegenseitigen Verstehens ist gut
gemeint, sie trägt, wie wir am nachfolgenden

Beispiel sehen werden, jedoch viel
dazu bei, dass das für postkoloniale
Ideologien typische Nord-Süd-Paradigma
bestätigt wird.

Das Eigene als Spiegelbild
des Fremden

Anfangs der 90er Jahre wurde ein
Filmprojekt realisiert mit dem Titel «Junge
Frauen in der Schweiz»1. Damals war
man sich hierzulande einig: Schaden

kann es nicht, wenn wir neu eingereisten
Männern aus fremden Welten zeigen, wie
es bei uns zwischen Frau und Mann läuft.
Der Film setzt da an: Die drei im Film
porträtierten jungen Frauen erzählen
über ihr Leben, ihre Ängste, ihre
Beziehungen zu Eltern und Freunden, ihre
Vorstellungen von Bildung und Beruf. Sie

werden gezeigt in ihrer Freizeit, an der

Arbeitsstelle, mit Freunden und bei den

Eltern - drei Geschichten über das Leben
als Frau in der Schweiz, drei gestellte

Geschichten, denn dahinter verbirgt sich
ein Konzept der Vermittlung, der
Information und letztlich auch der Gewaltprävention.

Wenn die drei Frauen erzählen,
wie wichtig für sie Freiheit ist, tun sie das

nicht einfach so, sondern mit einem

pädagogischen Ziel: Männer, die aus
muslimischen und anderen patriarchalisch
geprägten Ländern zu uns kommen, müssen

wissen, was unsere Frauen unter Freiheit
verstehen. Asylunterkünfte schienen -

1 AG Leto/Brigitte Soravia, 1993: Realtime Pictures, Regie:
Ursula Bischof Scherer & Ruth Halter-Schmid, Patronat: Gesunde

Stadt Bern.

Rote Revue 4/99



gemäss Konzept - als geeignete Orte, um
diesen Film zu zeigen, um den jungen
Asylsuchenden zu erklären, wie junge
Frauen in der Schweiz über sich, über ihre
Sexualität und über Männer denken. Ein
Projekt zurVerminderung des Gewaltrisikos

- ausgehend davon, dass junge
Asylsuchende potentiell übergriffig sein können.

Informationen über das Leben der

jungen Schweizerinnen können präventive

Wirkungen haben auf das Verhalten
der jungen Asylsuchenden gegenüber
einheimischen Frauen: Ein gutgemeintes
Projekt, das an die Vernunft der
Asylsuchenden appelliert. Der Film wurde in
Asylunterkünften gezeigt, die Autorinnen
nahmen sich auch die Zeit, mit den jungen

Männern zu diskutieren. Ich zeige
den Film z.B. auch Studierenden der
sozialen Arbeit. Der präventive Aspekt geht
in den anschliessenden Diskussionen
allerdings verloren, dies zugunsten von
Auseinandersetzungen mit der
Selbstwahrnehmung. Folgende Beobachtungen
und Aussagen sollen zeigen, warum das

Projekt dennoch sehr fragwürdig ist.

Kulturverständigung
als politisches Versteckspiel

Für Männer scheint es schwierig zu sein,
Identifikationsmöglichkeiten oder

Anhaltspunkte zu sehen. Es ist anzunehmen,
dass die Message nicht durchkommt,
wenn kein konkreter Anlass dazu da ist
eine Verstehensübung ohne Anlass also,
die ihren Zweck kaum erfüllen wird.
Frauen, egal ob Schweizerin oder Migrantin,

reagieren stark, wenn auch sehr

unterschiedlich. Während Schweizerinnen
über die stereotypisierten Frauengeschichten

lachen und jede Übereinstimmung

mit ihrer Biographie weit von sich

weisen, sind gewisse Zuschauerinnen aus

dem Süden und angehende Sozialarbeiterinnen

empört. Der Film würde Vorurteile
bestätigen über die Frauen in ihren
Herkunftsländern. Sie könnten sich eher mit

den Frauen im Film identifizieren als mit
dem Bild, das von ihnen vermittelt würde.
Sie akzeptieren das ihnen implizit
unterstellte Emanzipationsdefizit also nicht.
In einer Diskussion unter Frauen und
Männern aus derTürkei schliesslich rückt
die Rolle der Frau im Herkunftsland ins
Zentrum. Dabei kommen merkwürdige
Selbstethnisierungen zustande, die das

Ziel des Films, zwischen dem Fremden
und dem Eigenen zu vermitteln, weit
verfehlen. Der Film bietet Gelegenheit, sich

von Vorstellungen über die Frauen aus
dem Süden zu distanzieren und die
Geschlechterrollen in ihrer Herkunftsgesellschaft

und unter Migrationsbedingungen
nach ethnischen Kriterien neu auszuhandeln.

Der Film gibt auch die Möglichkeit, sich
als moderne Frau abzugrenzen von denjenigen

Frauen, die doch den Klischees
entsprechen. Diese Positionierung erfolgt
ebenfalls entlang der kulturellen Differenzierung,

wird aber noch überlagert durch
die Abgrenzung einer Bildungsschicht
von der übrigen Bevölkerung: Im Gegensatz

zu den Gebildeten und Intellektuellen

gibt es genug Frauen, die sich ihren
Männern unterwerfen.
Schliesslich bestätigt der Film auch die
Idee vom Modernitätsvorsprung, den die

einheimischen Frauen gegenüber den

Frauen aus dem Süden vorzuweisen
scheinen: der Inbegriff von emanzipiertem

Leben, in dem auch eine tiefe Verwurzelung

mit den Traditionen kein
Rückschritt ist. Denn die Bauerntochter aus
dem Emmental, die am Wochenende gerne

jodelt, ist finanziell unabhängig, hat
ein Auto, will sich weiterbilden und geht
mit ihren Kollegen in den Ausgang.
Ausschlaggebend für die Bedeutung des

Films sind aber nicht so sehr die drei
Biographien, sondern die Bilder über die
Frauen aus dem Süden, vor allem
Musliminnen, die als Spiegelfläche für die

Selbstwahrnehmung dienen. Ohne diesen

konstruierten Gegensatz würde der

Auftrag, fremde Männer über das Leben

Das in den

Schubladen der

Kultur sortierte

Reservoir von

Bildern dient

dann als

Interpretationshilfe.

Rote Revue 4/99



Das Bild der

abhängigen

Migrantin ist so

zementiert, dass

sich jede weitere

Frage nach

konkreten

Verhältnissen

erübrigt.

der Schweizer Frauen zu informieren,
absurd. Denn das ist die ganze Logik des

Projektes.
Die Frage, warum das Verhalten
asylsuchender Männer aus dem Süden zu einem
besonderen Problem wird, das einen
ausserordentlichen Umgang verlangt, wird
im Zusammenhang mit diesem Film kaum

je angesprochen. Und genau hier liegt der
Kern der Kritik an - wie gesagt - wohlgemeinten

Kulturverständigungsprojekten
von linker und sozial engagierter Seite in
der Schweiz.
Die Auseinandersetzung mit dem
Geschlechterverhältnis und der Umgang mit
Gewalt von Männern gegen Frauen werden

delegiert an die Kulturvermittlung,
die Täterschaft an zugewanderte Männer.
Denn es ist einfacher, über die
Frauenrechtsverletzungen zu sprechen, wenn
wir uns dabei als Täterinnen ausschliessen

können und gleichzeitig die
Fürsprecherinnen von anderswo entrechteten
Frauen spielen können.
Die Verschiebung des Problems auf die
andere Seite der Grenze fällt auch nicht
auf, denn längst haben sich die Bilder
über kulturspezifische Gewaltformen
etabliert. Der Film richtet sich an die

Gruppen von Männern, denen - öffnen
wir die entsprechenden Schubladen - per
nationale Zugehörigkeit pauschal eine

Gewaltpraxis zugeschrieben wird -
selbstverständlich in direktem Bezug zu dem
ebenfalls ethnisch sortierten Bild der

unterwürfigen Frau, das sehr oft und auch im
Film der eigentliche Ausgangspunkt der

Fremdzuschreibungen ist.

Ethnisierungsprozesse
und ihre Nebeneffekte

In den Beschreibungen von Integrations-
akteurlnnen werden die Frauen dargestellt

als Gefangene in der eigenen Kultur,
als Opfer patriarchalischer Sitten und
Strukturen. Integrationsanstrengungen,
die sich an Migrantinnen aus dem Süden

richten, lassen sich so auch leicht begründen,

ohne dabei auf die tatsächliche
Befindlichkeit der einzelnen Frauen hinweisen

zu müssen. Das Bild der abhängigen

Migrantin ist so zementiert, dass sich jede
weitere Frage nach konkreten Verhältnissen

erübrigt - ein abgekürztes Verfahren,
das Vorteile hat, wenn unter Zeitdruck,
bei Personal- und Finanzknappheit
Integrationshilfe geleistet werden muss,
obschon die Vermittlungschancen aus

strukturellen Gründen sehr gering sind.

Projekte, die in der gleichen Logik wie der

Film verfasst sind, verstärken nicht nur
allgemeine Formen der ethnischen

Abgrenzungen, wie oben beschrieben,
sondern führen auch zur (un-)beabsichtigten
Verschleierung von struktureller
Diskriminierung. Die Ethnisierung von
Geschlechterhierarchien und Gewalt ist nur
ein Beispiel.
Unterdessen ist die Zahl der Frauen, die

sich von solchen Zuschreibungen aktiv
distanzieren, gewachsen. Unter diesen

Kritikerinnen sind mindestens zwei
unterschiedliche Tendenzen auszumachen,
die ich im folgenden kurz skizzieren
möchte.

Gegenspiele

Die einen distanzieren sich von den

Zuschreibungen, ohne die Bilder wirklich zu
hinterfragen. So wie die Studentinnen bei

der Filmvorführung werden sie sich selbst

in einem Gegensatz zur Mehrheit der
Frauen in ihrem Land beschreiben und
damit näher an das Bild der Frauen aus
dem Norden rücken. Der interkulturelle
Integrationsarbeit leistende Apparat hat
Wesentliches dazu beigetragen, dass sich
das Paradigma von Tradition und Moderne

durchsetzen kann. Denn das

Programm der interkulturellen Vermittlung
sieht die Rolle der Mediation vor. Diese

Frauen lassen sich also einfügen, sei es als

ethnische Spezialistinnen oder Kennerinnen

zweier Kulturen. Auf jeden Fall sind

Rote Revue 4/99



sie die Ausnahmen, die die Regel der
kulturellen Differenz mit jedem
Vermittlungsakt neu bestätigen. Es fällt unter den
bestehenden Bedingungen auch nicht
schwer, in der Rolle als Kulturvirtuosin-
nen die Rückständigkeit der Frauen
gleicher Herkunft an der eigenen Emanzipation

zu spiegeln. Die Trennlinie zwischen
den Frauen mit und ohne Emanzipationserfahrung

wird zum Bestandteil ihrer
Arbeit, die zwar sehr engagiert ist, aber letztlich

ebenso wie der Diskurs der Integrati-
onsakteurlnnen selbst derVerschleierung
von Machtverhältnissen Vorschub leistet.
Die anderen Migrantinnen weigern sich,
die Spielregeln der Fremd- und Selbstzu-

schreibungen einzuhalten. Sie stellen sich

quer zu Repräsentationen, die gemäss
dem postkolonialen Differenzparadigma
verfasst sind. Sie grenzen sich ab von
Mehrheitsdiskursen und lassen sich gar
nicht erst ein aufVerstehensübungen und
Empathie. Sie lassen sich nicht Defizite
zuschreiben, sondern machen solche in
bezug auf ihre Situation als Migrantinnen
fest. Sie bringen das Schubladensystem
ins Wanken, indem sie Kultur politisch
und sich selbst biographisch definieren.
Sie durchbrechen die ideologische Grenze

zwischen Nord und Süd, indem sie

auch den Solidaritätsanspruch der Linken

untereinander ab und zu in Frage
stellen- im Grunde genommen antirassistische

Arbeit, denn letztlich hat der
Begriff von Kultur, so wie er im migrationspolitischen

Kontext verwendet wird,
rassistische Elemente.
Das macht die Situation nicht einfacher,
denn diese Bilder sind Ressourcen. Das

gilt für die Organisation von Integration
oder Abgrenzung ebenso wie für die

Verteilung der knappen Gelder. Programme,
die diese Repräsentationspolitik verweigern,

haben wenig Überlebenschance,
zumindest im Moment; es sind kleine

Gruppen, die mit wenig Mitteln versuchen,

eine andere, antirassistische Politik
zu denken und umzusetzen. Koalitionen
bilden sich aber kaum, denn es scheint,

dass wir uns zu bequem eingerichtet
haben mit diesen Bildern über das Andere
und diese Positionen nur ungern aufgeben.

Es ist aber höchste Zeit, dass wir uns
von der Vorstellung verabschieden,
Migration habe per se mehrmit Kultur zu tun
als andere Phänomene der Moderne. Erst
dann werden linke Programme auch zu
dem, was zu sein sie versprechen, nämlich
antirassistisch auch in den Grundzügen.
Wie solche Programme im einzelnen
aussehen, ist kontextabhängig, es gibt keine
Rezepte. Und das macht antirassistische
Arbeit auch aus: die systematische Reflexion

der situationalen Bedingungen, unter

denen sie realisiert wird.
Der jährlich wiederkehrende Druck, der
auf privaten, teilweise subventionierten
Stellen (Hilfswerke, Kirchen,
Migrantinnenorganisationen) lastet, ist enorm -
besonders wenn ohnehin gespart werden
muss. Dies wirkt sich auch aus in der
Form, wie sich diese Stellen beschreiben,
denn offensichtlich ist die Chance grösser,
Geld zu bekommen, wenn die Selbstdarstellung

möglichst spektakulär ausfällt.
Bei Stellen der öffentlichen Hand würde
die Unsicherheit bezüglich Weiterführung

viel weniger bestehen.

Die EKA (Eidg. Ausländerkommission)
verfasste zuhanden des Bundesrates
Berichte wie «Konzept zum Ausländerproblem»

(1973) oder «Kulturelle Aspekte
des Ausländerproblems» (1979).
Der Film «Junge Frauen in der Schweiz»
entstand 1992 als Projekt der Gruppe AG
Leto. Finanziert wurde er vom Quellen-
steuerüberschuss, einem Fonds, der
damals mit den Kirchensteuern der nicht der
Landeskirche angehörigen Migrantinnen
geäufnet wurde.

Annemarie Sancar, Dr. phil., Ethnologin,

Informationsbeauftragte des

cfd, u. a. auch Lehrbeauftragte an der
Hochschule für Soziale Arbeit
Zentralschweiz.

Rote Revue 4/99


	Wir im Spiegel der Anderen, die Andern als Spiegel von uns : Gedanken zu Kultur und Kulturalisierung und der Bedeutung von Differenzen im Integrationsprozess von MigrantInnen

