
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 77 (1999)

Heft: 1

Artikel: Unser Verstand ist kein Seiltänzer, der hoch über der Erde schwebt
ohne Furcht, herunterzufallen : über Ruth Klüger

Autor: Kerr, Katharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DISKUSSION

Unser Verstand ist kein Seiltänzer, der hoch über der Erde
schwebt ohne Furcht, herunterzufallen.

Über Ruth Klüger
Im Herbst 1992 erschien Ruth Klügers ¦

autobiografischer Roman «weiter leben.
Eine Jugend»1, der ihre Kindheit im
faschistischen Wien und in den deutschen

Lagern, dann die Jahre des Weiterlebens

zum Inhalt hat. Der Suhrkamp-Verlag
hatte das Buch nicht gewollt, so erschien

es in dem verhältnismässig kleinen
Göttinger Wallstein Verlag, in einer für
«unbekannte» Autorinnen normalen
Startauflage von knapp 2000 Exemplaren.

Katharina Kerr

Neun Monate später waren bereits
40'000 herausgegeben, «weiterleben» war
ein unerwartet grosser Verkaufserfolg,
man müsste sich um sein Exemplar bemühen,

wenn man eines ergattern wollte.
In Wissenschaftskreisen in den USA (wo
sie an der University of Virginia, der
Princeton University und zuletzt an der
University of California in Irvine Germanistik

lehrte), in Deutschland (wo sie in
Göttingen einen zweiten Wohnsitz hat)
und im weiteren deutschsprachigen
Raum war Ruth Klüger längst präsent.
Doktoriert hat sie über Grimmeishausen,
geschrieben immer wieder über Lessing,
über Kleist, Schnitzler, auch Brecht, über
Goethe und Stifter, aber auch über Erich
Hackl, den «verbissenen Österreicher»,
wie sie ihn 1996 in einer Preisverleihungsrede

nannte. Das sind alles Autoren für
solche, die die Traditionen der Aufklärung,

des Fortschritts und der Mensch-

1 Ruth Klüger: weiter leben. Eine Jugend. Göttingen 1992.

lichkeit in der Literatur und in der Realität
suchen, und das auch in ihrer Umkehrung,

so bei dem monströs ästhetisieren-
den Österreicher Adalbert Stifter,
überhaupt in den literarischen «Katastrophen»,

wie sie ein Essaywerk «Über deutsche

Literatur»2 betitelt hat.

In dem geht sie dem Antisemitismus in der
deutschen Nachkriegsliteratur oder
jenem im Werk jüdisch-österreichischer
Autoren nach, in dem hat aber auch das

Beste, was ich je über Lessings «Nathan»
gelesen habe, Eingang gefunden. Wie
kommt das? «Frauen lesen anders»,
behauptet Klüger in einem weiteren Buchtitel3.

Da geht es um «Kind und Sklavin:
Zur Frauenrolle im Unterhaltungsroman»,

um Erich Kästners infantile
«korrupte Moral» in den Kinderbüchern, um
«Goethes fehlende Väter» oder um
«Grimmeishausens weibliches Ich». Die
Themen sind spannend. Auch wenn es

sich dabei zum Teil um ältere, «kanonisierte»

Werke handelt, geht sie mit dem
Blick der betroffenen Frau und mit dem
kritischen Widerspruch, der ihre Natur zu
sein scheint, ans Werk. Und doch in einer
Sprache, die sich von anderer, leider oft
schwer lesbarer Wissenschaftssprache,
die man gerade in den sogenannten «gender

studies» oft antrifft, wohltuend
abhebt. Wer sagt's? Wissenschaft muss kein
Knorz sein, und Aufklärung, so betonte

Klüger in ihrer Dankesrede für die Ehrengabe

der Heinrich-Heine-Gesellschaft

2 Ruth Klüger: Katastrophen. Über deutsche Literatur. Göttingen

1993.

Ruth Klüger: Frauen lesen anders. Essays. 1996. Dtv 12276.

36 Rote Revue 1/99



Düsseldorfvom 16. Februar 1997 (aus der
auch der Titel dieses Aufsatzes stammt),
heisst im Französischen «lumieres».

Ruth Klügers Leben hat als Katastrophe
begonnen. Am 30. Oktober 1931 wurde
sie in Wien in eine jüdische Arztfamilie
hineingeboren. Bewusst hat sie also nur
das «bis ins Mark judenkinderfeindliche»
Wien erlebt, aus dem der Vater bald flüchtete,

aber doch als erster der Familie in
Auschwitz umkam, und aus dem sie mit
ihrer Mutter und Grossmutter «so ziemlich

mit den letzten Juden verschickt»
wurde. Die weiteren Stationen: Theresi-

enstadt, dort starb die Grossmutter. Dann
das sogenannte «Familienlager» in
Auschwitz und im Juni 1944 mit einem

Arbeitstransport, für den sie, eigentlich zu
jung, dank einem «gerechten» jüdischen
Mithäftling «selektioniert» wurde (alle,
die nicht auf diesen Transport genommen
wurden, wurden ins Gas geschickt), ins
niederschlesische Lager Gross-Rosen in
Christianstadt. Dann die Auflösung des

Lagers vor der anrückenden russischen
Armee und Flucht aus dem Fusstransport
«nach Deutschland», bis zum Kriegsende
mit einem deutschen Pass getarnt, danach

Bayern, Straubing, das von den Amerikanern

befreit wurde, und: «Wir hatten
Glück: Straubing bekam einen jüdischen
Kommandanten, und meine Mutter
bekam eine Stelle bei der Militärregierung.»
Glück wohl; denn auch nach Kriegsende
waren die überlebenden Juden keineswegs

überall in Sicherheit: Nicht in Polen4,

nicht in den Lagern selbst5, und auch in
den Zonen der westlichen Alliierten
nicht: viele kamen noch in den von den
Deutschen geräumten Lagern um, und in
Polen gab es sofort nach Abmarsch der
Deutschen wieder Pogrome6. Ruth Klüger

4 Siehe Louis Begley: Lügen in Zeiten des Krieges. New York
1991. Deutsch: Suhrkamp Taschenbuch 2546.

5 Siehe Primo Levi: «La tregua». Turin 1966. Deutsch: «Die
Atempause» 1988.

6 «Von wegen Judenvemichtung - das haben die Deutschen
ebensowenig geschafft, wie den Krieg zu gewinnen. Die Drecksarbeit

haben sie uns Polen überlassen, als ob wir nicht schon genug
durchgemacht hätten.» Louis Begley a.a.O., S. 217.

berichtet von Amerikanern, die hungrige
jüdische Kinder beim Obstklauen
erwischten und danach wie Verbrecher
verhafteten und verurteilten, vomJudenhass,
der in der deutschen Bevölkerung nach
Kriegsende «unterschwellig» geworden
war und «wie ein Ragout in einem Kochtopf

guter Qualität weiterbrodelte». Auch
über die «brenzlige Stimmung mit
beiderseitiger Aggressivität» zwischen den
jüdischen Studenten und ihren deutschen
Dozenten an der Regensburger
Philosophisch-Theologischen Hochschule, wo
Klüger sich nach einem schnell und mit
wenig Vorbildung (woher auch?)
absolvierten Abitur einschreibt und den

Vorlesungen mangels Vorkenntnissen kaum
folgen kann. Zweieinhalb Jahre bleibt
Ruth Klüger mit ihrer Mutter in Bayern,
verlorene Zeit, fand sie damals: mit 14

hätte sie in Amerika vielleicht das gutturale

Wiener «r» verlieren können... Aber
doch Jahre, «die dafür verantwortlich
sind, dass ich den Angelhaken einer mir
gemässen, weil im Selbstkonflikt befangenen

Kultur geschluckt habe, die mich später

wieder an Land zog.»Im Oktober 1947
kommt sie in New York an. Sie schreibt
sich an einer Universität ein, dem Hunter
College, das die Stadt New York für
Intelligente, aber wenig Bemittelte gratis
anbietet, erlebt die verzweifelt kleinbürgerlichen

fünfzigerJahre als eine, die «zu spröde,

zu wild, zu unzivilisiert, zu
kompromittierend, zu wenig kompromissbereit,
zu unamerikanisch» wirkt. «Mir ging dieses

ängstliche Gutheissen alles Amerikanischen

gegen den Strich, dieser Gestus
einer umfassenden Billigung. Ich war zu
Skepsis und Widerspruch erzogen worden,

wenn man von Erziehung sprechen
kann, jedenfalls anders aufgewachsen,
das merkte man, und es missfiel.» Es

folgen der Studienabschluss in Anglistik, die

Distanzierung von der in Notlagen (aus
eigener Paranoia, wie Klüger analysiert7),

7 «Doch ich meine, es war nicht die Vernunft, sondern ein
tiefsitzender Verfolgungswahn, der sie so reagieren liess Ich
glaube, dass Zwangsneurotiker, die von Paranoia gefährdet waren,

37



ebenso tüchtigen wie in «normalen» Zeiten

neurotisch vereinnahmenden Mutter,
Heirat, zwei Söhne, die Arbeit als
Bibliothekarin, Scheidung. Durch einen Zufall
wird sie Germanistin: In einem Sammelband

mit Lyrik Überlebender werden
auch Gedichte von ihr aufgenommen;
einer der Mitautoren (Heinz Politzer) ist
Germanist in Berkeley, der bietet ihr eine
Assistentenstelle am German Department

an, damit sie doktorieren und eine
wissenschaftliche Laufbahn ergreifen
kann. «So bin ich über meine Auschwitz-
Gedichte zur Auslandsgermanistin
geworden.» Geht das? Ihre Mutter, die nie
mehr nach Deutschland fuhr, missbilligt
diese Karriere, ihre Söhne werden sie

auch kritisieren, sie selbst meint, sie hätte
dafür keinen Anspruch auf materielle
«Wiedergutmachung» gestellt, und nur,
wenn sie «schlecht gelaunt» ist, ist es ihr
«nicht recht». Ihr Buch «weiter leben»

schreibt sie Jahre später nach einem
schweren Unfall, den sie in Deutschland
erleidet. Die Gründe für die Niederschrift
sind vielfältig. Nach dem Unfall «Scherben,

wo man hinschaut. Nur an meinen
Unversöhnlichkeiten erkenn ich mich, an
denen halt ich mich fest.» Dann das

Bedürfnis, vieles, was auch über jene Zeit
geschrieben wurde, aus ihrer Erfahrung
richtigzustellen. Vor allem aber: die

Auseinandersetzung mit «den Gespenstern»,
den Ermordeten, denen sie etwas schuldet,

«weiter leben» gilt als das Buch über
Auschwitz und die Lager, das vergleichsweise

wenige schreckliche Details
enthält, das Auschwitz aber als Ort des

entfesselten Patriarchats beschreibt, als «al-

lernutzloseste, unnützeste Einrichtungen»,

als Stätte von Durst und Hitze: «In
Birkenau bin ich Appell gestanden und
hab Durst und Todesangst gehabt. Das

in Auschwitz am ehesten zurechtkamen, denn sie waren dort
gelandet, wo die gesellschaftliche Ordnung, oderUnordnung, ihre

Wahnvorstellungen eingeholt hatte. Wer den Verstand nicht
verlieren will, hat deshalb recht, weil der Verstand als die menschliche

Eigenschaft schlechthin uns so lieb sein muss wie die Liebe.
Doch in Auschwitz konnte die Liebe nicht retten und der Verstand
auch nicht.» weiter leben. A.a.O., S. 128.

war alles, das war es schon,
weiter leben.

Danach:

«Erfahrung, die von Mund zu Mund geht,
ist die Quelle allen Erzählens... Wer
erzählt, glaubt trotz allem an die Fähigkeit
des Menschen, anderen zu vertrauen.»
(Erich Hackl). Ruth Klüger, die sich einmal

als Vierzehnjährige als «defensiv bis

zur Kratzbürstigkeit» beschreibt, die später

immer wieder mit ihrer Geschichte

(«nicht salonfähig») zurückhalten müsste,

so dass selbst gute Freunde nichts
Genaues über ihre Jugend wussten, die
sich als ständig auf der Flucht darstellt,
sich als schlechte Mutter sieht, hat auch
die Fähigkeit, sorgfältig und gerecht zu
urteilen, und wo gerade kein Wahnsinn
herrscht, dem menschlichen Vertrauen
nachzuspüren. So haben wir es zwar mit
einer Analytikerin zu tun, die von einem
Gedicht sagt: «Mir gefällt diese Strophe,
weil sie wie ein Nein vor dem Traualtar
anmutet.» Aber auch mit einer, die sich
mit Witz und Ernst gegen (männliche)
Literaturnormierung stellt, die «ausseräs-

thetische, zum Beispiel moralische,
Überlegungen als nichtliterarisch und daher

unzulässig» ablehnt. Denn: «Besonders
das Leserbedürfnis nach Identifizierung
in der erzählenden Prosa steht heutzutage
nicht besonders hoch im Kurs und wird
uns als eine kindliche Vorstufe des reifen,
kritischen Lesens ausgelegt. Ich möchte
aber vorschlagen, dass uns gerade dieses
scheinbar kindische Bedürfnis nie
verlässt und uns auch nicht verlassen soll,
obwohl es sich mit der Zeit und mit dem
Älterwerden sicher ändert und hoffentlich

komplexer und umfassender wird.
Denn sogenannte rein ästhetische Kriterien

können auch ein Alibi sein, das

einer vorherrschenden Lebensanschauung
dient, zum Beispiel der männlichen,
indem sie Inhalte, unter dem Deckmantel

der künstlerischen Allgemeingültigkeit,

einer weiteren Debatte einfach
entzieht.»8

8 Frauen lesen anders. A.a.O., S. 85.

38 Rote Revue 1/99


	Unser Verstand ist kein Seiltänzer, der hoch über der Erde schwebt ohne Furcht, herunterzufallen : über Ruth Klüger

