
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 76 (1998)

Heft: 1

Artikel: Digitalisierte Welten oder Was hat die Kunst der Algorithmen mit dem
Alltag zu tun?

Autor: Schiesser, Giaco

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Digitalisierte Welten
oder Was hat die Kunst
der Algorithmen mit
dem Alltag zu tun?

Eine ganz alltägliche Geschichte

Da das Wissen einer Kultur nicht nur in
Literatur, Musik und Film, sondern auch
in ganz alltäglichen Geschichten tradiert
wird, will ich mit einer kleinen Grenzgeschichte

aus der Epoche beginnen, die -je
nach politischem oder wissenschaftstheoretischem

Blickwinkel - Informationsgesellschaft,

Postmoderne, Cyber-Moderne,

Postinformationszeitalter oder High-
Tech-Kapitalismus genannt wird.

Giaco Schiesser

Vor drei Jahren besuchte ich mit einer

Ausbildungsklasse der Schule für Gestaltung

Zürich eine jener kommerziellen Un-

terhaltungs-virtual-reality-Anlagen, wie
sie hie und da auch in der Schweiz zu
finden sind. Ausgerüstet mit Datenhelm,
Datenhandschuhen und Aktionsstick,
stehend wie einsame Boxer in zwei
getrennt aufgestellten Ringen, konnten dort
zwei Kontrahentinnen in einem virtuellen

Raum - einem Gebäude, das aus
verschiedenen geometrischen Ebenen
bestand, die mit Treppen miteinander
verbunden waren - sich bewegen, verstecken,
jagen und mit Gewehren auf den jeweils
anderen, der im Raum als virtuelle Figur
sichtbar war, schiessen. Die Raumauflösung

war reichlich grob, die Projektile
flogen mit deratavistischen Geschwindigkeit,

Flugbahn und Reichweite mittelal¬

terlicher Kanonenkugeln. Diese reichlich
primitive Anlage hatte zur Folge, dass

mehreren Studenten speiübel wurde und
eine Studentin nach wenigen Minuten
unter dem Datenhelm in Ohnmacht fiel.
Das passtzu Meldungen aus den USA, die

berichten, dass Benutzerinnen solcher

VR-Anlagen ab und an zusammenklappen,

im Extremfall epileptische Anfälle
erleiden.

Kartographierungsversuche
im digitalen Zeitalter

Unsere Wahrnehmung im Cyberspace ist
hoffnungslos überfordert. Die historisch
und kulturell gewachsenen Sinne orientieren

sich an den gewohnten Koordinaten:

an der Schwerkraft, am Augensinn
und dessen Organisation der Raum-Zeitstruktur.

Weil sie im Cyberspace keinen
Halt finden, kommen Augensinn,
Gleichgewicht und schliesslich der Körper ins
Rotieren, und die Cyberianerlnnen verlieren

den Boden unter den Füssen. Was hier
lebensweltlich erfahren wird, ist philosophisch

gesehen das Fragwürdigwerden der

zentralperspektivischen Wahrnehmung,
die seit der Renaissance, und der
Zeitstrukturen (Vergangenheit, Gegenwart,
Zukunft), die «von Augustinus bis Heidegger»

(Virilio) als unhintergehbare Grund-
konditionierungen menschlicher Existenz

gegolten haben. Aus gesellschaftstheore-

Rote Revue 1/98 21



Unsere

Wahrnehmung im

Cyberspace

ist hoffnungslos

überfordert.

tischer Sicht liegt hier der Fall in eine in
allen ihren Bereichen (Ökonomie, Politik,

Kultur) nach neuen Logiken
funktionierenden, auf Digitalisierung und
Vernetzung basierenden Informationsgesellschaft

vor.1

Fragwürdig ist den neuen Medientheorien

bisher vor allem die Zeit geworden.
Von Virilios seit den 70er Jahren
entwickelten Dromologie bis zu Baudrillards
bisher letzter Wende in «Die Rückwendung

der Geschichte» Mitte der 90er Jahre

dominiert die Debatte um Echtzeit,
aufgeschobene Zeit (Virilio), Eigenzeit,
Laborzeit (Nowotny), Simulationszeit (Kitt--
ler) oder erlebte und gelebte Zeit (Sand-
bothe/Zimmerli in Anknüpfung an
Eugene Minkowski). Der Raum, der im Wort
Cyberspace markant sich behauptet, bleibt
dagegen seltsam unterdiskutiert. Die
medientheoretische Begierde aufZeit hat ein
lange Geschichte, sie gründet unter
anderem in Heines Verdikt von 1843: «Welche

Veränderungen müssen jetzt eintreten

in unserer Anschauungsweise und in
unseren Vorstellungen! Durch die
Eisenbahnen wird der Raum getötet und es
bleibt uns nur noch die Zeit». Heute sind
es vor allem Künstlerinnen, die sich mit
der Schnittstelle Mensch-Maschine
auseinandersetzen, welche den kybernetischen

Raum zu ihrer hauptsächlichen
Beschäftigung gemacht haben.

Die Mensch-Maschinen-Schnittstellen werden

mit den digitalisierten, immersiven
Medien zu Türen, sind nicht länger nur
Fenster wie im Falle der bildenden Kunst,
der Fotografie, des Films, Fernsehens oder
des Videos. Denn der Mensch ist hier
nicht mehr nur Beobachter, sondern er
wird zum - seit der Erfindung des Radios

1 Einige der neuen Logiken und ihrer Folgen habe ich
dargestellt in: Arbeitswelt, Demokratie, Staat - einige
Problemfelder im politischen und sozialen Umfeld elektronischer

Märkte, in: Beat Schmid, Yves Pigneu, Giaco Schiesser:
Electronic Markets Importance an Meaning forSwitzerland,
Bern: Schweizerischer Wissenschaftsrat 1996 (^Technology
Assessment, TA, 23/1996), S. 163-207.

immer wieder angekündigten - wirklichen

Akteur, zur realen Mitspielerin.
Graphische Schaubilder, aus denen die See-

und Landkarten entstanden, der Kom-

pass und der erste Globus von 1492

begründeten die Koordinaten der modernen
Welt, der Industriegesellschaft. Sie haben

uns bekanntlich Fortschritt und Barbarei

gebracht. Kunst und Ästhetik der neuen
Cyberkultur, so mein Vorschlag, lassen

sich vorzugsweise als Kartographierungs-
versuche neuer Wahrnehmungs-, Erlebnis-

und Erkenntnisformen im digitalen
Zeitalter lesen. Noch sind wir weit davon

entfernt, die neuen Koordinaten für die

terra incognita der Cybergesellschaft zu
kennen, geschweige denn taugliche
Navigationsinstrumente in den Händen zu
halten. Eines indes steht schon seit geraumer

Zeit fest: einen Nordpol, einen
archimedischen Punkt, auf den hin sich alle

Kompasse magisch und magnetisch
ausrichten, gibt es in der Cybergesellschaft
nicht mehr. Die seit der Postmoderne-
Diskussion anfang 80er Jahre pathetisch
vorgetragene und mittlerweile etwas

patinaüberzogene Forderung nach einer ko-
pernikanischen Wende des Individuums
hin zum pluralen Subjekt - in der
Cybergesellschaft wird sie zur conditio sine qua
non menschlicher Existenz. Was jeder
von uns für sein (Über-)Leben brauchen

wird, sind viele Karten, Lagepläne und
Schaubilder vollkommen neuen Typs, die

nach unterschiedlichen Koordinaten
geschaffen sind.

Selbst wenn er ins Bodenlose fällt, können

wir nicht aus unserem Körper, unserem

«Hautsack» (Dietmar Kamper)
heraus. Zugleich haben wir schon immer
versucht, Körpergrenzen hinauszuschieben,

in Ritualen, im Tanz, im Rock'n'Roll,
im Hip-Hop, in Drogenerfahrungen. Heute

sind die Grenzen dieses Hautsackes
nicht mehr klar und nicht mehr begrenzbar.

Was es gibt, ist die Wahrnehmung
innerhalb des Körpers: Man hat einen

Körper, man empfindet seinen Körper,

22 Rote Revue 1/98



man empfindet von innen. Als Menschen
sind wir uns eines Körpers bewusst, mit
dem wir aufgewachsen sind, der durchwirkt

ist von unseren je spezifischen
Schicht-, Geschlechts- und ethnischen

Erfahrungen, dessen Bild uns in Fleisch und
Blut übergegangen ist und dessen
Möglichkeiten und Beschränkungen unser
Selbst- und Weltbild, unsere Identität
prägen. Selbst weggeschossene oder amputierte

Arme und Beine werden noch Jahre
nach ihrem Verlust als von ihren ehemaligen

Besitzern gespürt, wie wir aus
militärischen Lazarettberichten wissen, und
neuere neurophysilogische Untersuchungen

belegen, dass wir auch mit dem Magen

denken.

Von der Erweiterung des Körpers
zur Maschine als Subjekt

Der exklusive und universelle Gesichtspunkt

des gelehrten Renaissancemenschen,

der seit dem 15. Jahrhundert das

europäische Denken und Fühlen
bestimmt hat, beginnt dem multiplen und
inklusiven Lebenspunkt digitalisierter
Menschen zu weichen. «Das Netz der
Satelliten bietet uns eine neue Haut an»
(de Kerckhove). Menschen, deren Haut
an den Satelliten aufgespannt ist, haben
keinen singulären Standpunkt und keine

zentralperspektivische Sicht mehr, weil
sie gleichzeitig an einem und an vielen
Orten sind. Richtig ist zugleich: Welche

Erweiterungen man auch immer diesem

Körper durch irgendeine Schnittstelle
gibt, man befindet sich immer durch die

Eigenwahrnehmung im Raum, der sich
zwischen dem entferntesten Ort der Handlung

und dem Ursprungsort, der der eigene

Körper ist, erstreckt. Heute leben wir in
der Morgendämmerung (wahlweise: im
Morgengrauen) von neuro-mimetischen
Systemen, das heisstvon solchen Computern,

Robotern, Replikaten - oder wie wir
die unterschiedlichen Formen von artifi-
cial life in Zukunft auch nennen werden -,

die, wenn nicht wie das menschliche
Gehirn und das menschlichen Nervensystem,

so doch ihnen vergleichbar lernen,
konstruieren, planen und erfinden, ohne
dass Menschen mit Handlungen von aussen

in die Systeme eingreifen müssten (zur
Zeit braucht es noch den Anfangsimpuls,
der das System in Bewegung setzt). Wir
sind dabei, autonome Subjekte zu schaffen.

Wir leben in einer Kultur, die dabei ist,

von der Beherrschung der Energie und
der körperlichen Kraft, die den Kapitalismus

von seinen Anfängen im 16. Jhd. bis

zur Krise des Fordismus Anfang der
siebziger Jahre unseres Jahrhunderts prägte,
zu der Beherrschung der Planung der
geistigen Kraft und der Intelligenz überzugehen.

Diese Verschiebung führt die «Auto-
nomation» ein. Mit diesem Begriff, eine

hybride Neuschöpfung aus den Begriffen
Autonomie und Automation, fasst Derrick

de Kerckhove, Assistent und Nachfolger

des neuerdings wieder allerorten
zitierten Marshall McLuhan am McLuhan
Institute of Culture and Technology in
Toronto, die Daseinsweise dieser neuen
neuronal-mimetischen Systeme. Die Schaffung

dieser neuen technischen Subjekte
stellt die Autonomie des westlichen Typs
des Subjekts, das wir noch immer zu sein

glauben, und das die Grundlage der
westlichen Kultur seit sagen wir Piaton
darstellt, radikal in Frage.

Die Ordnung der Maschinen
und die Unordnung der Sinne

Es sind diese Systeme, die uns zutiefst
ängstigen, weil sie uns zutiefst bedrohen.
Und es ist diese Bedrohung, durch die sich

denjenigen Künstlerinnen, die sich der
virtuellen Realität, dem Cyberspace und
der Robotik verschreiben, dieseits von
modischen Attitüden, in künstlerische

Herausforderungen und Krisen stürzen
lassen. Mag sein, dass der in der Kunst
längerals in der Literaturund den
Wissenschaften ungebrochene Glaube an ein in

Menschen,

deren Haut an

den Satelliten

aufgespannt ist,

haben keinen

singulären Standpunkt

und keine

zentralperspektivische

Sicht

mehr.

Rote Revue 1/98 23



Statt die

Maschine zu

fürchten, müssen

wir sie über¬

winden.

sich versenktes Individualgenie mit zum
radikalen Umschwung in der Kunst
beigetragen hat. Im Unterschied zu den Technikern,

den Politikern und den
Naturwissenschaftlern wollen uns die Künstlerinnen

genaue Antworten in bezug auf unsere

Maschinen finden lassen. Diese
Künstlerinnen versuchen, uns in bezug auf unser

Geschöpfe, denen eine unheimlich
Tendenz zur Tyrannei eignet, zu situieren.
Können wir der «Ordnung der Maschinen»

und mit ihr der «Unordnung der
Sinne», die mit jeder technischen Umwälzung

entsteht, wie Arthur Rimbaud
hellsichtig bemerkt hat, entgehen? Ja, meint
de Kerckhove: Statt die Maschinen zu *

fürchten, müssen wir sie überwinden, das

heisst, «wir müssen sie im Inneren
unseres persönlichen psychologischen
Universums, unseres Körper- und Weltbildes
absorbieren». Derrick de Kerckhove mag
dabei an die Geschwindigkeit gedacht
haben, die wir seit der Erfindung der
Eisenbahn, des Autos und des Flugzeugs
verinnerlicht haben und weiterhin am
Verinnerlichen sind. Unsere Sinne
handhaben heute die Geschwindigkeit in einer
Virtuosität, die leicht vergessen lässt, dass

noch vor 150 Jahren bei den ersten
Eisenbahnfahrten die Passagiere in Ohnmacht
fielen, wie Heinrich Heine in den 1840er
Jahren aus Paris nach Deutschland zu
berichten wusste. Dies bei 35 Stundenkilometern,

einem Tempo mit dem sich heute
15jährige mit dem Fahrrad locker aus

eigener Kraft fortbewegen.

Die Kunst der Algorithmen

Die optimistische Perspektive, die sich aus
de Kerckhoves Vorschlag für die Kunst
gewinnen lässt, heisst: Die Kunst erprobt
versuchsweise Wahrnehmungskoordinaten

für Möglichkeiten der Erweiterung des

taktilen Sinns und des Körper im Cyberspace

und in der Cyber-Moderne. Sie

kann die Veralltäglichung der Maschinen
durch ihre Verinnerlichung beispielhaft

vorführen, indem sie sie uns ehemaligen
Betrachterinnen von Kunstwerken und
angehenden Akteuren, Mitspielerinnen
und in letzter Konsequenz: Mit-Künstle-
rlnnen, sinnlich-konkret erfahrbar macht.
Dadurch unterschiede sich die Kunst
von den Kulturwissenschaften und der
Philosophie. Die Kunst würde so einen

Beitrag zur grössten aller Künste leisten,
zur Lebenskunst einer ganzen Gesellschaft.

Dass manche der Cyber-Künstle-
rlnnen wie Lynn Hershman, Stelarc,
Knowbotic Research, Jeffrey Shaw und
andere in diese Richtung gehen, stimmt
optimistisch. Die pessimistische Variante,

die de Kerckhove nicht in Betracht
zieht, bedeutet zum Beispiel taktile
Erweiterung von Menschen zu Cybersoldaten

oder zu gentechnisch mutierten
Übermenschen. Wir wissen, dass daran
fieberhaft und mit nicht wenig Geld
gearbeitet wird. Und: man sollt sich hüten,
Kriegskunst und Gen-Design nicht als

Künste zu verstehen.

Ob sich der Fortschritt oder die Katastrophe,

ob sich fortschrittliche Katastrophen
oder katastrophale Fortschritte durchsetzen

werden; ob der Mensch wie ein
Sandkorn im Meer der Naturgeschichte
verschwinden wird, wie Michel Foucault
in seinen dunkleren Momenten befürchtete,

während er zugleich unablässig für
eine «Ästhetik der Existenz», für ein sich
selber immer wieder neu Entwerfen jedes
und jeder Einzelnen plädierte, ist kein
Naturereignis. Die Antwort auf diese Fragen

wird entschieden auch durch die

Kunst, die sich der kommodifizierten Fi-
nalität der Technik verweigert, sie bremst,
relativiert, reduziert oder umpolt und ihr
in ihrer Sinnlichkeit verblüffend neuen
Sinn abgewinnt. Die ersten, noch ziemlich
groben Karten und Navigationsinstrumente,

die die Künstlerinnen uns heute
mit ihren algorithmisch errechneten
Bildern, Installationen und Programmen an
die Hand geben, erlauben uns zumindest
ein Probehandeln in dieserterra incognita

24 Rote Revue 1/98



der aufkommenden Cyber- oder
Informationsgesellschaft: Erleben durch Chock-
Gewöhnung, Erfahrung durch Sampling,
Erkenntnis durch Zerstreuung (Walter
Benjamin), Coolness oder Blasiertheit als

Haltung, Hypertext oder «Begriffsperson»
(Gilles Deleuze) statt Autorschaft,
assoziative Antizipation und «Cyborg, Coyote
oder Mestiza» (Donna Haraway) als

Lebensperspektive heissen einige ihrer
Stichworte. Installiert in Hinterhöfen, Gara¬

gen, Instituten, mitunter auch in Museen
und an technischen Hochschulen kondi-
tionieren sie, im kleinen gesellschaftlich
weitreichende und noch unabgegoltene
Erfahrungen zu machen.

Giaco Schiesser ist Kulturwissenschaftler,
Leiter des Studienbereichs «Neue Medien»

an der zukünftigen «Hochschule für Gestaltung

und Kunst Zürich».

Rote Revue 1/98 25


	Digitalisierte Welten oder Was hat die Kunst der Algorithmen mit dem Alltag zu tun?

