Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift fur Politik, Wirtschaft und Kultur
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 76 (1998)

Heft: 1

Artikel: Digitalisierte Welten oder Was hat die Kunst der Algorithmen mit dem
Alltag zu tun?

Autor: Schiesser, Giaco

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-341400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-341400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Digitalisierte Welten
oder Was hat die Kunst
der Algorithmen mit
dem Alltag zu tun?

Eine ganz alltdgliche Geschichte

Da das Wissen einer Kultur nicht nur in
Literatur, Musik und Film, sondern auch
in ganz alltdglichen Geschichten tradiert
wird, will ich mit einer kleinen Grenzge-
schichte aus der Epoche beginnen, die-je
nach politischem oder wissenschaftstheo-
retischem Blickwinkel - Informationsge-
sellschaft, Postmoderne, Cyber-Moder-
ne, Postinformationszeitalter oder High-
Tech-Kapitalismus genannt wird.

Giaco Schiesser

Vor drei Jahren besuchte ich mit einer
Ausbildungsklasse der Schule fiir Gestal-
tung Ziirich eine jener kommerziellen Un-
terhaltungs-virtual-reality-Anlagen, wie
sie hie und da auch in der Schweiz zu
finden sind. Ausgeriistet mit Datenhelm,
Datenhandschuhen und Aktionsstick,
stehend wie einsame Boxer in zwei ge-
trennt aufgestellten Ringen, konnten dort
zwei KontrahentInnen in einem virtuel-
len Raum - einem Gebdude, das aus ver-
schiedenen geometrischen Ebenen be-
stand, die mit Treppen miteinander ver-
bunden waren - sich bewegen, verstecken,
jagen und mit Gewehren auf den jeweils
anderen, der im Raum als virtuelle Figur
sichtbar war, schiessen. Die Raumaufl6-
sung war reichlich grob, die Projektile
flogen mit der atavistischen Geschwindig-
keit, Flugbahn und Reichweite mittelal-

terlicher Kanonenkugeln. Diese reichlich
primitive Anlage hatte zur Folge, dass
mehreren Studenten speiiibel wurde und
eine Studentin nach wenigen Minuten
unter dem Datenhelm in Ohnmacht fiel.
Das passt zu Meldungen aus den USA, die
berichten, dass BenutzerInnen solcher
VR-Anlagen ab und an zusammenklap-
pen, im Extremfall epileptische Anfélle
erleiden.

Kartographierungsversuche
im digitalen Zeitalter

Unsere Wahrnehmung im Cyberspace ist
hoffnungslos iiberfordert. Die historisch
und kulturell gewachsenen Sinne orien-
tieren sich an den gewohnten Koordina-
ten: an der Schwerkraft, am Augensinn
und dessen Organisation der Raum-Zeit-
struktur. Weil sie im Cyberspace keinen
Halt finden, kommen Augensinn, Gleich-
gewicht und schliesslich der Kérper ins
Rotieren, und die CyberianerInnen verlie-
ren den Boden unter den Fiissen. Was hier
lebensweltlich erfahren wird, ist philoso-
phisch gesehen das Fragwiirdigwerden der
zentralperspektivischen Wahrnehmung,
die seit der Renaissance, und der Zeit-
strukturen (Vergangenheit, Gegenwart, Zu-
kunft), die «von Augustinus bis Heideg-
ger» (Virilio) als unhintergehbare Grund-
konditionierungen menschlicher Existenz
gegolten haben. Aus gesellschaftstheore-

Rote Revue 1/98

21



Unsere Wahr-
nehmung im

Cyberspace

ist hoffnungslos

22

iiberfordert.

tischer Sicht liegt hier der Fall in eine in
allen ihren Bereichen (Okonomie, Poli-
tik, Kultur) nach neuen Logiken funktio-
nierenden, auf Digitalisierung und Ver-
netzung basierenden Informationsgesell-
schaft vor.!

Fragwiirdig ist den neuen Medientheo-
rien bisher vor allem die Zeit geworden.
Von Virilios seit den 70er Jahren ent-
wickelten Dromologie bis zu Baudrillards
bisher letzter Wende in «Die Riickwen-
dung der Geschichte» Mitte der 90er Jah-
re dominiert die Debatte um Echtzeit, auf-
geschobene Zeit (Virilio), Eigenzeit, La-

borzeit (Nowotny), Simulationszeit (Kitt--

ler) oder erlebte und gelebte Zeit (Sand-
bothe/Zimmerli in Ankniipfung an Eu-
géne Minkowski). Der Raum, der im Wort
Cyberspace markant sich behauptet, bleibt
dagegen seltsam unterdiskutiert. Die me-
dientheoretische Begierde auf Zeit hat ein
lange Geschichte, sie griindet unter an-
derem in Heines Verdikt von 1843: «Wel-
che Verdnderungen miissen jetzt eintre-
ten in unserer Anschauungsweise und in
unseren Vorstellungen! ... Durch die FEi-
senbahnen wird der Raum getétet und es
bleibt uns nur noch die Zeit». Heute sind
es vor allem KiinstlerInnen, die sich mit
der Schnittstelle Mensch-Maschine aus-
einandersetzen, welche den kyberneti-
schen Raum zu ihrer hauptsichlichen Be-
schiftigung gemacht haben.

Die Mensch-Maschinen-Schnittstellen wer-
den mit den digitalisierten, immersiven
Medien zu Tiiren, sind nicht ldnger nur
Fenster wie im Falle der bildenden Kunst,
der Fotografie, des Films, Fernsehens oder
des Videos. Denn der Mensch ist hier
nicht mehr nur Beobachter, sondern er
wird zum - seit der Erfindung des Radios

! Einige der neuen Logiken und ihrer Folgen habe ich
dargestellt in: Arbeitswelt, Demokratie, Staat — einige Pro-
blemfelder im politischen und sozialen Umfeld elektroni-
scher Miirkte, in: Beat Schmid, Yves Pigneu, Giaco Schiesser:
Electronic Markets: Importance an Meaning for Switzerland,
Bern: Schweizerischer Wissenschaftsrat 1996 (=Technology
Assessment, TA, 237/1996), S. 163-207.

Rote Revue 1/98

immer wieder angekiindigten - wirkli-
chen Akteur, zur realen Mitspielerin. Gra-
phische Schaubilder, aus denen die See-
und Landkarten entstanden, der Kom-
pass und der erste Globus von 1492 be-
griindeten die Koordinaten der modernen
Welt, der Industriegesellschaft. Sie haben
uns bekanntlich Fortschritt und Barbarei
gebracht. Kunst und Asthetik der neuen
Cyberkultur, so mein Vorschlag, lassen
sich vorzugsweise als Kartographierungs-
versuche neuer Wahrnehmungs-, Erleb-
nis- und Erkenntnisformen im digitalen
Zeitalter lesen. Noch sind wir weit davon
entfernt, die neuen Koordinaten fiir die
terra incognita der Cybergesellschaft zu
kennen, geschweige denn taugliche Na-
vigationsinstrumente in den Hénden zu
halten. Einesindes steht schon seit gerau-
mer Zeit fest: einen Nordpol, einen archi-
medischen Punkt, auf den hin sich alle
Kompasse magisch und magnetisch aus-
richten, gibt es in der Cybergesellschaft
nicht mehr. Die seit der Postmoderne-
Diskussion anfang 80er Jahre pathetisch
vorgetragene und mittlerweile etwas pati-
naiiberzogene Forderung nach einer ko-
pernikanischen Wende des Individuums
hin zum pluralen Subjekt - in der Cyberge-
sellschaft wird sie zur conditio sine qua
non menschlicher Existenz. Was jeder
von uns fiir sein (Uber-)Leben brauchen
wird, sind viele Karten, Lagepldne und
Schaubilder vollkommen neuen Typs, die
nach unterschiedlichen Koordinaten ge-
schaffen sind.

Selbst wenn er ins Bodenlose fillt, kon-
nen wir nicht aus unserem Korper, unse-
rem «Hautsack» (Dietmar Kamper) her-
aus. Zugleich haben wir schon immer
versucht, Korpergrenzen hinauszuschie-
ben, in Ritualen, im Tanz, im Rock’n’Roll,
im Hip-Hop, in Drogenerfahrungen. Heu-
te sind die Grenzen dieses Hautsackes
nicht mehr klar und nicht mehr begrenz-
bar. Was es gibt, ist die Wahrnehmung
innerhalb des Korpers: Man hat einen
Korper, man empfindet seinen Korper,



man empfindet von innen. Als Menschen
sind wir uns eines Kdrpers bewusst, mit
dem wir aufgewachsen sind, der durch-
wirkt ist von unseren je spezifischen
Schicht-, Geschlechts- und ethnischen Er-
fahrungen, dessen Bild uns in Fleisch und
Blut iibergegangen ist und dessen Mog-
lichkeiten und Beschrinkungen unser
Selbst- und Weltbild, unsere Identitét pré-
gen. Selbst weggeschossene oder ampu-
tierte Arme und Beine werden noch Jahre
nach ihrem Verlust als von ihren ehema-
ligen Besitzern gespiirt, wie wir aus mili-
tdrischen Lazarettberichten wissen, und
neuere neurophysilogische Untersuchun-
gen belegen, dass wir auch mit dem Ma-
gen denken.

Von der Erweiterung des Korpers
zur Maschine als Subjekt

Der exklusive und universelle Gesichts-
punkt des gelehrten Renaissancemen-
schen, der seit dem 15. Jahrhundert das
europdische Denken und Fiihlen be-
stimmt hat, beginnt dem multiplen und
inklusiven Lebenspunkt digitalisierter
Menschen zu weichen. «Das Netz der
Satelliten bietet uns eine neue Haut an»
(de Kerckhove). Menschen, deren Haut
an den Satelliten aufgespannt ist, haben
keinen singulédren Standpunkt und keine
zentralperspektivische Sicht mehr, weil
sie gleichzeitig an einem und an vielen
Orten sind. Richtig ist zugleich: Welche
Erweiterungen man auch immer diesem
Korper durch irgendeine Schnittstelle
gibt, man befindet sich immer durch die
Eigenwahrnehmung im Raum, der sich
zwischen dem entferntesten Ort der Hand-
lung und dem Ursprungsort, der der eige-
ne Korper ist, erstreckt. Heute leben wirin
der Morgenddmmerung (wahlweise: im
Morgengrauen) von neuro-mimetischen
Systemen, das heisst von solchen Compu-
tern, Robotern, Replikaten — oder wie wir
die unterschiedlichen Formen von artifi-
cial life in Zukunft auch nennen werden -,

die, wenn nicht wie das menschliche Ge-
hirn und das menschlichen Nervensy-
stem, so doch ihnen vergleichbar lernen,
konstruieren, planen und erfinden, ohne
dass Menschen mit Handlungen von aus-
senin die Systeme eingreifen miissten (zur
Zeit braucht es noch den Anfangsimpuls,
der das System in Bewegung setzt). Wir
sind dabei, autonome Subjekte zu schaf-
fen. Wirleben in einer Kultur, die dabei ist,
von der Beherrschung der Energie und
der korperlichen Kraft, die den Kapitalis-
mus von seinen Anféngen im 16. Jhd. bis
zur Krise des Fordismus Anfang der sieb-
ziger Jahre unseres Jahrhunderts prégte,
zu der Beherrschung der Planung der gei-
stigen Kraft und der Intelligenz iiberzuge-
hen. Diese Verschiebung fiihrt die «Auto-
nomation» ein. Mit diesem Begriff, eine
hybride Neuschopfung aus den Begriffen
Autonomie und Automation, fasst Der-
rick de Kerckhove, Assistent und Nach-
folger des neuerdings wieder allerorten
zitierten Marshall McLuhan am McLuhan
Institute of Culture and Technology in
Toronto, die Daseinsweise dieser neuen
neuronal-mimetischen Systeme. Die Schaf-
fung dieser neuen technischen Subjekte
stellt die Autonomie des westlichen Typs
des Subjekts, das wir noch immer zu sein
glauben, und das die Grundlage der west-
lichen Kultur seit sagen wir Platon dar-
stellt, radikal in Frage.

Die Ordnung der Maschinen
und die Unordnung der Sinne

Es sind diese Systeme, die uns zutiefst
dngstigen, weil sie uns zutiefst bedrohen.
Und esist diese Bedrohung, durch diesich
denjenigen KiinstlerInnen, die sich der
virtuellen Realitit, dem Cyberspace und
der Robotik verschreiben, dieseits von
modischen Attitiiden, in kiinstlerische
Herausforderungen und Krisen stiirzen
lassen. Mag sein, dass der in der Kunst
langeralsin der Literatur und den Wissen-
schaften ungebrochene Glaube an ein in

Rote Revue 1/98

Menschen,
deren Haut an

den Satelliten

aufgespannt ist,

haben keinen

singulédren Stand-

punkt und keine

zentralperspek-

tivische Sicht

mehr.

23



Statt die

Maschine zu

filrchten, miissen

24

wir sie iiber-

winden.

sich versenktes Individualgenie mit zum
radikalen Umschwungin der Kunst beige-
tragen hat. Im Unterschied zu den Techni-
kern, den Politikern und den Naturwis-
senschaftlern wollen uns die KiinstlerIn-
nen genaue Antworten in bezug auf unse-
re Maschinen finden lassen. Diese Kiinst-
lerInnen versuchen, uns in bezug auf un-
ser Geschdpfe, denen eine unheimlich
Tendenz zur Tyrannei eignet, zu situieren.
Kénnen wir der «Ordnung der Maschi-
nen» und mit ihr der «Unordnung der
Sinne», die mit jeder technischen Umwil-
zung entsteht, wie Arthur Rimbaud hell-
sichtig bemerkt hat, entgehen? Ja, meint

de Kerckhove: Statt die Maschinen zu -

fiirchten, miissen wir sie iiberwinden, das
heisst, «wir miissen sie im Inneren un-
seres personlichen psychologischen Uni-
versums, unseres Kérper- und Weltbildes
absorbieren». Derrick de Kerckhove mag
dabei an die Geschwindigkeit gedacht
haben, die wir seit der Erfindung der Ei-
senbahn, des Autos und des Flugzeugs
verinnerlicht haben und weiterhin am
Verinnerlichen sind. Unsere Sinne hand-
haben heute die Geschwindigkeit in einer
Virtuositat, die leicht vergessen ldsst, dass
noch vor 150 Jahren bei den ersten Eisen-
bahnfahrten die Passagiere in Ohnmacht
fielen, wie Heinrich Heine in den 1840er
Jahren aus Paris nach Deutschland zu be-
richten wusste. Dies bei 35 Stundenkilo-
metern, einem Tempo mit dem sich heute
15jdhrige mit dem Fahrrad locker aus ei-
gener Kraft fortbewegen.

Die Kunst der Algorithmen

Die optimistische Perspektive, die sich aus
de Kerckhoves Vorschlag fiir die Kunst
gewinnen lasst, heisst: Die Kunst erprobt
versuchsweise Wahrnehmungskoordina-
ten fiir Moglichkeiten der Erweiterung des
taktilen Sinns und des Koérper im Cyber-
space und in der Cyber-Moderne. Sie
kann die Veralltdglichung der Maschinen
durch ihre Verinnerlichung beispielhaft

Rote Revue 1/98

vorfiihren, indem sie sie uns ehemaligen
BetrachterInnen von Kunstwerken und
angehenden Akteuren, Mitspielerinnen
und in letzter Konsequenz: Mit-Kiinstle-
rInnen, sinnlich-konkret erfahrbar macht.
Dadurch unterschiede sich die Kunst
von den Kulturwissenschaften und der
Philosophie. Die Kunst wiirde so einen
Beitrag zur grossten aller Kiinste leisten,
zur Lebenskunst einer ganzen Gesell-
schaft. Dass manche der Cyber-Kiinstle-
rlnnen wie Lynn Hershman, Stelarc,
Knowbotic Research, Jeffrey Shaw und
andere in diese Richtung gehen, stimmt
optimistisch. Die pessimistische Varian-
te, die de Kerckhove nicht in Betracht
zieht, bedeutet zum Beispiel taktile Er-
weiterung von Menschen zu Cybersol-
daten oder zu gentechnisch mutierten
Ubermenschen. Wir wissen, dass daran
fieberhaft und mit nicht wenig Geld ge-
arbeitet wird. Und: man sollt sich hiiten,
Kriegskunst und Gen-Design nicht als
Kiinste zu verstehen.

Ob sich der Fortschritt oder die Katastro-
phe, ob sich fortschrittliche Katastrophen
oder katastrophale Fortschritte durch-
setzen werden; ob der Mensch wie ein
Sandkorn im Meer der Naturgeschichte
verschwinden wird, wie Michel Foucault
in seinen dunkleren Momenten befiirch-
tete, wahrend er zugleich unablissig fiir
eine «Asthetik der Existenz», fiir ein sich
selber immer wieder neu Entwerfen jedes
und jeder Einzelnen plédierte, ist kein
Naturereignis. Die Antwort auf diese Fra-
gen wird entschieden auch durch die
Kunst, die sich der kommodifizierten Fi-
nalitéit der Technik verweigert, sie bremst,
relativiert, reduziert oder umpolt und ihr
in ihrer Sinnlichkeit verbliiffend neuen
Sinn abgewinnt. Die ersten, noch ziemlich
groben Karten und Navigationsinstru-
mente, die die KiinstlerInnen uns heute
mit ihren algorithmisch errechneten Bil-
dern, Installationen und Programmen an
die Hand geben, erlauben uns zumindest
ein Probehandeln in dieserterra incognita



der aufkommenden Cyber- oder Informa-
tionsgesellschaft: Erleben durch Chock-
Gewohnung, Erfahrung durch Sampling,
Erkenntnis durch Zerstreuung (Walter
Benjamin), Coolness oder Blasiertheit als
Haltung, Hypertext oder «Begriffsperson»
(Gilles Deleuze) statt Autorschaft, asso-
ziative Antizipation und «Cyborg, Coyote
oder Mestiza» (Donna Haraway) als Le-
bensperspektive heissen einige ihrer Stich-
worte. Installiert in Hinterh6fen, Gara-

gen, Instituten, mitunter auch in Museen
und an technischen Hochschulen kondi-
tionieren sie, im kleinen gesellschaftlich
weitreichende und noch unabgegoltene
Erfahrungen zu machen.

Giaco Schiesser ist Kulturwissenschattler,
Leiter des Studienbereichs «Neue Medien»
an der zukiinftigen «Hochschule fiir Gestal-
tung und Kunst Ziirich».

Rote Revue 1/98

25



	Digitalisierte Welten oder Was hat die Kunst der Algorithmen mit dem Alltag zu tun?

