
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 73 (1995)

Heft: 4

Artikel: Braucht es einen feministischen Katalog der Grundbedürfnisse? : Über
Bedürfnisinterpretation, Machtteilhabe und eine neue Zeitökonomie

Autor: Wicki, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Braucht es einen
feministischen Katalog
der Grundbedürfnisse?
Über Bedürfnisinterpretation, Machtteilhabe
und eine neue Zeitökonomie

In allen Bereichen, in denen Frauen politische

Verantwortung übernehmen, formieren

sich in zunehmendem Mass

Verhinderungsversuche gegen emanzipatorische
Veränderungen, das heisst gegen Verände-

Maja Wicki

rungen. die aus der patriarchalen «mani-

cipio», aus der patriarchalen Verfügungsund

Interpretationsmacht zu mehr Freiheit

und zu mehr Eigenbestimmung,
damit zu mehr personaler Würde und zu
mehr Lebensqualität herausführen sollen.
Diese Verhinderungsversuche konzentrieren

sich meiner Ansicht nach auf drei

grundsätzliche Zusammenhänge, die in
ihrer wechselseitigen Abhängigkeit analysiert

werden müssen, damit Veränderungen

erreicht werden, nicht im «utopos»,
nicht im «nirgendwo» einer fernen
Zukunft und nicht allein in unseren Phantasien,

sondern - von der Vorstellung einer
lebenswerten Zukunft her - in unserer
unmittelbaren Gegenwart, in unserer
politischen und gesellschaftlichen Praxis.

Bei den drei Zusammenhängen geht es

um Verteilungsprobleme, hinter denen
Grundbedürfnisse und Grundrechtsprobleme

stehen. Es geht...
1. .um die Frage der Bedürfnisinterpretation

und um die Verteilung der öffentlichen

Finanzen,

2. um die Definition von Macht und ui
die Verteilung von Macht,

3. ...um das Menschenbild sowie um di

Definition undZuteilung des Wertes de

Zeit.

1. Die Frage der
Bedürfnisinterpretation und die Verteilung
der öffentlichen Finanzen

Die Philosophin Hannah Arendt hat ii

ihrem 1958 erstmals erschienen Werk «Vi

ta activa» die beiden Bereiche menschli

eher Organisation - den politischen un<

den gesellschaftlichen - klar geschieden

Die Merkmale, die sie für die Unterschei

düng herausarbeitet, sind im wesentliche!

seit der Antike die gleichen: die «polis»

der Bereich des politischen Entscheiden!

und Handelns, ist gekennzeichnet diircl

Freiheit, durch gleiche Rechte und dura

Sprachbefähigung, ursprünglich - und bis

in die jüngste Zeit - ein Bereich, der

ausschliesslich den Männern zustand. Daran

hatten auch die grossen Revolutionen

nichts geändert: Von «liberte, egalite, fra-

ternite» waren die Frauen ausgeschlossen,

und erst recht die Kinder und «da»

Gesindel» (damals die Sklaven, heute

Gastarbeiter und Gastarbeiterinnen,

Migranten und Migrantinnen, Flüchtlinge)'

Von gleichen Rechten sind diese «Ungleichen»

auch heute noch weit entfernt. ob-

Rote Revue 4/95



wohl die Frauen - das heisst die

Staatsbürgerinnen - in der Schweiz seit 25 Jahren

über das Stimm- und Wahlrecht verfügen.

Doch die formale Rechtsgleichheit ist
noch keine Garantie für tatsächlichen Einfluss

auf die politischen Verhältnisse. Die

Ermächtigung. Rechte auszuüben, genügt
nicht. Zusätzlich bedarf es einer
spezifischen Selbstermächtigung, welche die
Rechte erst wirksam werden lässt: Es
bedarf der «Sprachfähigkeit», es bedarf der

Fähigkeit, die eigene Stimme, die eigenen
Forderungen vernehmbar zu machen und
auf nachhaltige Weise mit anderen Stimmen

zu verbinden. Den Feministinnen der
«ersten Stunde», die noch keine Rechte

hatten, war dies auf vorrangige Weise

bewusst. scheint mir. den Pazifistinnen, den

Kämpferinnen gegen Armut und gegen
Ausbeutung von Kindern und Frauen in
den frühkapitalistischen Produktionsprozessen,

in der Landwirtschaft und in den

privaten Haushalten. Sie haben Rede- und
Debattierzirkel eingerichtet, haben das

öffentliche Reden geübt, und sich gegenseitig

dazu ermutigt. Sie haben zum Zweck
der Veränderung der Missstände in erster
Linie Bildungspostulate formuliert oder
selbst Bildungs- und Weiterbildungsstätten

insbesondere für Arbeiter und Arbeiterinnen

eingerichtet.

Der zweite Bereich hingegen, den Hannah
Arendt als den des «oikos» oder des Haushaltes

bezeichnet, der Bereich des
Gesellschaftlichen, war gekennzeichnet durch

¦Notwendigkeit, durch Bedürfnisse und
durch Sprachlosigkeit. Es war (oder ist)
der Bereich, in dein Frauen, Kinder und
«Gesinde» ihren Platz hatten oder noch
haben. Was den ersten Bereich auszeichnet
~ Freiheit und Gleichheit der Stimmen -.
fehlt hier gänzlich. Hier hat nur jemand
e»ie Stimme: tler Haushaltsvorstand, der
«pater familias». Dieser hat tatsächlich,
nach den jahrhundertelange zementierten
Gepflogenheiten der patriarchalen Gesellschaft,

das Recht der Bedüfnisdefinition
und -Interpretation der Familienmitglie¬

der allein nach seinem Gutdünken ausgeübt.

Als Mitglied der «polis». des politischen

Gremiums der «Sprachfähigen».
und zugleich als Haupt des «sprachlosen
Haushaltes», bestimmte er (oder bestimmt

er noch immer), was die Frau braucht, was
die Kinder brauchen und was «das Gesinde»

braucht, immer in Abhängigkeit
davon, was er selbst braucht.

In Analogie zu diesem «Familienmodell»
bestimmt der Staat oder dessen Funktionäre

auf den verschiedenen Ebenen, in
welcher Höhe wer welche Sozialleistungen
braucht oder nicht braucht, das heisst.

wem welche Lebensqualität zusteht. Dieses

Modell hat bis zu den pervertiertesten
Ausformulierungen im totalitären Staat
alle Arten von gesellschaftlichen und
politischen Realisierungen vorzuweisen, nicht

nur in vergangenen Zeiten, sondern auch

heute, auch hier in der Schweiz, trotz, wie
ich wiederhole, trotz Frauenstimm- und
-Wahlrecht und trotz zögerlicher Vertretung

der Frauen in eidgenössischen, kan-
tonalen und Gemeindelegislativen und

-regierungen. Die reaktionären Kräfte
verstehen sehr wohl, worum es geht. Sie

versuchen, die in den letzten Jahren erstarkten

Summen der Frauen im öffentlichen
Raum zu übertönen und diejenigen Frauen,

die sich zu ihrer «Sprachfähigkeit»
bekennen und diese in den Dienst der noch

stummeren und rechtloseren Mitglieder
der Gesellschaft stellen, zu diffamieren
und auszuschalten. Die jüngsten verbalen
Attacken auf «die Frauen» im Zusammenhang

mit der 10. AH\-Revision (etwa in
Nr. 2 von «facts»). die ständige
Verunglimpfung der «Feministinnen» durch die

Boulevardblätter sind im grösseren
Zusammenhang nur einige besonders schril-

p r»

le Töne.

Die Attacken und Verunglimpfungen sollen

von massgeblichen Tatsachen ablenken:

einerseits von tler Talsache einer
zunehmenden Zahl von Sozialhilfeempfan -

gern und -empfängerinnen in unserem

Die Ermächtigung,

Rechte auszu¬

üben, genügt

nicht. Zusätzlich

bedarf es einer

spezifischen

Selbstermächtigung.

Rote Revue 4/95



Es steht fest,

dass, solange

Frauen ihre

Bedürfnisse nicht

selber definieren

und interpretieren,

diese

nach männlichen

Eigennutzkriterien

bestimmt

werden.

Land (Ende 1993 gesamtschweizerisch
rund 180 000 Personen. Ende 1994 schon

über 300 000), wobei die - wiederum in
starkem Mass systembedingte - Pauperi-
sierung der Frauen und junger Menschen
besonders ins Gewicht fällt. Andererseits
wird von der Tatsache abgelenkt, dass

auch heute noch nur dank der unentgeltlichen

Leistungen der Frauen im Haushalt,
bei der Kindererziehung und bei der

Betreuung von kranken und alten Menschen,
dank all dieser enormen Leistungen im

sogenannten «informellen Sektor», der
laut der Wirtschaftswissenschafterin
Mascha Madörin etwa 2.5% des Bruttosozialproduktes

ausmacht, die bürgerlichen
Abstriche in der Sozialpolitik nicht zu
einem sozialen Notstand führen. Dasss nun
mit der 10. AHV-Revision dieser
sogenannte «informelle Sektor» endlich als

rentenberechtigt anerkannt wird, erklärt
die giftigen rechtsbürgerlichen Reaktionen,

nicht nur in den Angriffen auf die
«subversiven» Feministinnen, sondern im
handfesten Gegenschlag der Erhöhung
des Frauenrentenalters.

Es steht fest, dass, solange Frauen ihre
Bedürfnisse nicht selber definieren und

interpretieren, diese nach männlichen Ei-
gennutzkriterien bestimmt und ausgelegt
werden, sei das im Rahmen und
Zusammenhang des privaten oder des öffentlichen

Haushaltes. Die Kriterien für die

Verteilung und Zweckbestimmung der
öffentlichen Finanzen sind dafür Abbild
und Konsequenz. Die amerikanische
Feministin Nancy Fräser weist dies in ihren
Untersuchungen für die Verhältnisse in
den USA nach.1 Die Ergebnisse ihrer
Untersuchung gelten im Prinzip auch für
Europa und für die Schweiz.

Doch welches sind die Bedürfnisse der
Frauen? Lassen sich diese überhaupt un¬

ter einen Nenner bringen, angesichts der

enormen Verschiedenheit der
Lebensentwürfe und Lebensbedingungen von

Frauen, allein schon in der Schweiz,
geschweige in Europa (inklusive Ost- und

Südosteuropa mit den heute kaum durch-

schaubaren und für die nächste Zukunft
kaum einschätzbaren DeStabilisierungen,
mit Krieg und mit bürgerkriegsähnlichen

Verhältnissen in vielen Ländern),
geschweige in den anderen so verschiedenen

Kontinenten. Meiner Ansicht nach sollen

in erster Hinsicht die unterschiedlichen
Bedürfnisse der Frauen in ihrer Besonderheit,

das heisst gemäss ihrer spezifischen

Priorität, Sprache und Forderung werden.

Denn es ist vor allem die Frage der Priorität,

welche die Unterschiede ausmacht.

Die Bedürfnisse selbst, wie dies auch die

Untersuchen der deutschen
Wirtschaftswissenschafterin Susanne Schunter-Klee-

mann für die meisten europäischen
Ländern beweisen-, haben eigentlich
ausnahmslos mit Grundrechtsmängeln zu

tun, das heisst mit der ungenügenden
rechtlichen Anerkennung, Absicherung

und Erfüllung der Grundbedürfnisse.

Tatsache ist, dass die universale Erklärung

der Grundrechte wertlos ist, wenn

diese nicht durch die verfassungsmässigen
oder gesetztlichen Garantien der einzelnen

Staaten oder transnationalen Verbände

einklagbar werden. Solche Garantien

kommen jedoch nur durch die Anerkennung

der wichtigsten Bedürfnisse als

universale Bedürfnisse zustande. Daher
sollten sich die Frauen trotz aller Differenzen

in der Prioritätenfrage zu einer gemeinsamen

Erklärung ihrer wichtigsten,
unverzichtbaren Bedürfnisse einigen, damit,
gestützt auf diese Erklärung, in den einzelnen

Ländern die Forderungen und
Verstösse der Frauen nach Realisierung und

nach öffentlicher Finanzierung ihrer spe-

1 Nancy Fräsen Widerspenstige Praktiken. Mail».
Diskurs. Gi'sclilcclit. Krankfun 1994/Edition Suhrkamp. In
Amerika l(ti>() erschienen.

2 Susanne Schunter-Kleemann: Herrenhaus Europa -

Ceschleehcerverhältnisse im Wohlfahrtsstaat, Berlin l'"-'
Kdilion Sisma.

10 Rote Revue 4/95



zifischen Rechtsansprüche mehr
Durchsetzungskraft haben.

Ich will diesen Katalog der Grundbedürfnisse

nun nicht ausformulieren, sondern

nur auf die Vorarbeiten hinweisen, welche
die französische Philosophin Simone Weil
mit ihrem letzten Werk «L'enracinement»

geleistet hat, das sie 1943, kurz vor ihrem
Tod im Exil in London, vollendet hat und
das 1948 durch Albert Camus veröffentlicht

wurde. Sie macht darin deutlich,
dass Grundbedürfnisse nicht nur die
materielle Existenzsicherung betreffen, sondern

ebenso sehr geistiger Art sind, dass sie

den Hunger nach personalem Respekt,
nach Wissen, nach Bildung, nach Freiheit,

nach Sicherheit, nach Verantwortung,

nach sinnvoller Arbeit, nach Frieden,

nach zwangsfreier und demütigungsfreier

Einordnung in kollektive
Zusammenhänge betreffen, auch den Hunger
nach Schönheit. Wenn ich mir zum Beispiel

Lebensbedingungen vergegenwärtige,
wie ich sie in Flüchtlingslagern gesehen

habe, wo die Menschen zwar ein Dach über
dem Kopf haben und den Hunger stillen
können, wo aber kein bisschen Schönheit,
kein bisschen Freiheit, keinerlei sinnvolle
Arbeit, kein bisschen Sicherheit ist. weiss
ich, in welchem Ausmass Millionen von
Erwachsenen und Kindern in der Erfüllung

ihrer Grundbedürfnisse auf unerträgliche

Weise zu kurz kommen.

Feminismus als emanzipatorisches Projekt

heute heisst zuerst Förderung der

Sprachfähigkeit, gegenseitige Ermutigung
zur Interpretation und Deklaration der
eigenen Bedürfnisse sowie der Bedürfnisse

der Kinder und der schwächeren,
noch sprachlosen Menschen in unserer
Gesellschaft, sodann öffentliche und
nachhaltige Forderung nach Mitspräche bei
der Verteilung der öffentlichen Finan-
zen, damit das breite Spektrum der
^nindbedürfnisse auch der schwächsten
Mitglieder der Gesellschaft erfüllt werden
kann.

2. Die Definition von Macht
und Verteilung von Macht

Ich möchte zuerst wiederum auf die
Unterscheidung von Hannah Arendt zwischen

«polis» und «oikos» zurückkommen. Die

Mitglieder der antiken «polis». weist Hannah

Arendt nach, waren in der Lage, ihre

gleichen Rechte und Freiheiten zu erhalten,

weil sie der Sprache mächtig waren,
das heisst der Kunst des Argumentierens,
des Überzeugens und Verhandeins, der

Bündnisbildung und der Durchsetzung
von Entscheide. Macht ist, nach Hannah
Arendt, somit auf direkte Weise verknüpft
mit Sprachfähigkeit. Sie bedeutet, ganz
direkt, mitreden zu können im Chor
derjenigen, die das Sagen haben. Ich dehne
Hannah Arendts Definition noch aus:
Macht ist, meine ich. verknüpft mit
Kompetenz, nicht nur mit Sprach-, sondern
auch mit Sachkompetenz, mit Urteilskompetenz,

mit Gerechtigkeitskompetenz, mit
menschlicher Kompetenz.

Da während Jahrhunderten Macht
zugleich patriarchale Macht bedeutete und
immer zugleich Herrschaft, das heisst ein

System von Machtmissbrauch implizierte,
ist für Generationen von Frauen (und für
Generationen von Feminismustheorien)
der Machtbegriff negativ besetzt. Macht
und Missbrauch von Macht sind jedoch
nicht dasselbe. Missbräuche können nur
aufgedeckt, benannt und verhindert werden,

wenn sie nicht mit Machtausübung
selbst verwechselt werden. Wenn Macht
als Kompetenz verstanden wird, ist der

Begriff positiv zu verstehen. Leider gilt,
dass Frauen dein Missbrauch von Macht
Vorschub leisten, sowohl im privaten wie

im öffentlichen Bereich, solange sie auf
einer negativen Definition und Auslegung
des Machtbegriffes beharren. Missbrauch

von Macht kann nicht durch Abstinenz

von Macht korrigiert werden, sondern
allein durch eine andere Art der Machtausübung,

durch Macht im Dienste des «bien

commun». des Allgemeinwohls, das sieb

Missbrauch von

Macht kann

nicht durch

Abstinenz von

Macht korrigiert

werden.

Rote Revue 4/95 11



am Wohl der schwächsten »Mitlgieder der ren. Die zweite, den eigenen Widerspruch
Gesellschaft misst. zu «dem, was ist», zu ergründen und zu

begründen. Die dritte, den Schritt in die

Es ist dringend, dass Frauen in Bezug auf Öffentlichkeit zu wagen und nach einem

Die Art und

Weise, wie Macht

ausgeübt wird,

hängt zutiefst mit

dem Menschenbild

zusammen

sowie mit der

Einschätzung vom

Wert der Zeit.

den Machtbegriff umdenken, dass sie

Macht nicht fürchten, dass sie ihren
Anspruch auf Macht geltend machen und

gewillt sind, Macht auszuüben, zumal

Macht, die mit öffentlichen Ämtern in
demokratischen Verhältnissen zusammenhängt,

immer als Mandat auf befristete
Zeit verliehen wird. Zum Mandat gehört
auch, dass die Art und Weise der
Machtausübung rechenschaftspflichtig ist. Doch
da Macht mit Kompetenz verknüpft ist. ist
auch diese Rechenschaftspflicht nicht zu
fürchten. Vorweg wird ihr durch das Handeln

selbst Genüge getan.

Da es darum geht, die Gegenwart von der

Zukunft her zu verändern, ist feministische

Machtpartizipation dringlich und
unaufschiebbar. Konzepte einer lebenswer-

ten, einer friedlicheren und gerechteren
Gesellschaft, in welcher die Differenz von
Geschlecht, Alter, Pass und Stand nicht

zu einer Differenz von personalem
Respekt, von Handlungsmöglichkeiten und
Rechten, kurz von Lebensqualität führt,
solche Konzepte lassen sich nur verwirklichen,

wenn Frauen in den machtausübenden

Gremien mitreden, wenn sie selbst

Macht ausüben und wenn sie gewillt sind,
Bündnisse einzugehen mit jenen Männern,

welche die gleichen emanzipatori-
schen Ziele anstreben. Das heisst zugleich:
Wenn sie Machtmissbrauch nicht länger
dulden, sondern eine andere Art des

politischen Handelns vorschlagen und
vorleben.

Wie aber sollen Frauen lernen, wie sollen
sie diese spezifische Befähigung trainieren
und erlangen?

Die erste Voraussetzung besteht darin, die

Forderung ernst zu nehmen, die eigenen
Bedürfnisse zu prüfen, sie selber zu
definieren, zu interpretieren und zu formulie-

Wort von Rosa Luxemburg «laut zu sagen.

was ist». Die vierte, den Mut, den dieser

Schritt in die Öffentlichkeit kostet, nicht

zu verlieren, sondern ihn als Motor zu

benützen, um die eigene Kompetenz in

Hinblick auf eine einanzipatorische
Veränderung der Gesellschaft einzusetzen.

Immer wieder erinnere ich mich in diesem

Zusammenhang jener Frauen, die ohne

Theorie und ohne Vorbereitung als die

gelebte, die erfahrbare Unerträglichkeit
der Verhältnisse gewagt haben, eine

Gegenmacht zu diesen Verhältnissen
herzustellen. Unter den vielen will ich nur einige

nennen: Olympe de Gouges. die. selbst

nicht einmal des Schreibens fähig, die

Hintansetzung der Frauen im Bereich der

Bildung und der politischen
Mitsprachemöglichkeiten nicht ertrug, die der
Revolution der Männer von 1789 die Men-

schenrechtserklärung der Frauen
entgegenstellte und dafür mit dem Leben zahlte:

Floran Tristan, die im ersten Drittel des

letzten Jahrhunderts als eine der ersten das

Bedürfnis und das Recht der Frauen auf

Selbstbestimmung, auf Scheidung und auf

Namensgebung der Kinder, kurz, die

feministischen Postulate mit sozialistischen

verband, die die «Union ouvriere» gründete

als eine der ersten Selbsthilfemassnah-

men der Arbeiterinnen und Arbeiter: Ber-

tha von Suttner, die Friedenskämpferin im

Gemetzel des Ersten Weltkrieges; Rosa

Luxemburg, die furchtlose Mahnerin

gegen die Instrumentalisierung der
Menschen in der industriellen Produktion wie

im Krieg; in jüngster Zeit die Frauen m

Sizilien, die öffentlich das Gesetz der

«omertä» brachen und gegen die Mafia

aufstanden, oder die Frauen in Sarajewo.

in Belgrad, in Moskau oder anderswo, die

eine Gegenstimme zur Kriegspropaganda

und zur nationalistischen Aufhetzung
vernehmen lassen und damit eine moralisch6

Gegenmacht darstellen.

12 Rote Revue 4/95



Die Art und Weise, wie Macht ausgeübt
wird, hängt zutiefst mit dem Menschenbild

zusammen sowie mit der Einschätzung

vom Wert der Zeit. Von diesen

Zusammenhängen handelt der dritte
Problemkreis, den ich noch zur Diskussion

vorlegen möchte.

3. Menschenbild und Wert der Zeit

Die persönliche Erfahrung, der
gesellschaftliche und politische Alltag, auch die
rechtsstaatlichen Verhältnisse, wie sie hier
und heute gelten, konfrontieren uns unablässig

mit der offensichtlichen Ungleichwertung

und Entwertung von Menschen.
Wir haben diesbezüglich wohl alle unsere

eigene Initiation des Unrechtes und des

Leidens erlebt. Diese Ungleichwertung
und Entwertung hat nicht nur mit einer

gleichzeitgen Häufung individueller nar-
zisstischer Selbstüberschätzung zu tun,
das heisst mit partikulären, wenngleich
häufig pathalogischen Erscheinungen,
sondern mit einem implizit rassistischen

Gesellschaftssystem, das sich aber auf
demokratische Weise vorweg als Rechtssystem

konstituiert. Die öffentlich nicht nur
geduldete, sondern praktizierte Verachtung

und die daraus folgende Diskriminierung

von Menschen, die als «Randständige»

bezeichnet werden, von Armen und

Fürsorgeabhängigen, von Menschen, die
aus körperlichen oder aus psychischen
Gründen den heute geforderten Effizienzkriterien

nicht genügen können, von Asyl-
suchenden, insbesonderen von sogenenn-
ten «Illegalen», prägen unsere gesamte
schweizerische Realität. Es brauchte
eigentlich nicht des Hinweises auf das
so knapp zustandegekommene positive
Resultat der Antirassismus-Abstiminung
°der auf die desaströse Zustimmung der
Mehrheit der Stimmenden zu den
Zwangsmassnahmen im Ausländerbereich. ebenso

wenig brauchte es der Erinnerung an
die fehlende Unterzeichnung wichtiger
mternationaler Konventionen durch die

Schweiz, etwa der Kinderrechtskonven-
tion oder der Sozialcharta. Die asyl- und

flüchtlingspolitischen Tatsachen könnten

genügen: Sie sind ein Hohn aufalle Grund ¬

rechtsdeklarationen, und dies nicht nur in
der Schweiz, sondern in allen Ländern
Europas. Ausser für die ganz wenigen
Menschen, die als Flüchtlinge anerkannt
werden und die damit eine Art von
«normalem» Ausländerstatus erhalten, gelten
für die meisten, das heisst für Tausende

von Menschen, eine Vielzahl von genau
definierten Bedingungen, die als «Status»

L oder F oder mit einer anderen Abkürzung

bezeichnet werden und die alle eine
Vielzahl von Formen gesellschaftlicher
Ausgrenzung bedeuten: Arbeitsverbot,
ständige Zumutung von Untätigkeit, Verbot

des Zusammenlebens von Familien,
kollektive Wohnverhältnisse, die nicht die

geringste Privatheit zulassen, demütigende

Taschengeldzuteilungen, die pro Tag in
Zürich nicht einmal für einen Kaffee oder
eine Tramfahrt reichen, keine freie
Berufswahl für Jugendliche, vor allem aber

ständige aufrechterhaltene Unsicherheit

bezüglich der Dauer des Aufenthaltes,
bezüglich einer möglichen Rückschaffung
ins Land, in dein Leben und Sicherheit so

gefährdet waren, dass Flucht und Exil
unausweichlich wurden, vor allem auch

ständiges Misstrauen jeder Erklärung
und jedem Bedürfnis gegenüber, ständiger

Vorwurf des Schmarotzertums, ständige

Entwertung und Herabsetzung der

menschlichen Person. Alle diese

Verletzungen menschlicher Grundbedürfhis-

se und Grundrechte, die durch die Gesetze,

durch Weisungen eidgenössischer oder

kantonaler Ämter und durch eine
allgemeine Praxis legitimiert werden, bedeuten

letztlich, dass überhaupt kf in Verlass auf

irgendwelche Deklarationen universeller
Rechte besteht. \\ o es eine einzige Ausnahme

gibt, gibt es letztlieh keine I niversali-
a c»

tat der Rechte. Wo es aber keine L niversa-

lität der Rechte gibt, kann letztlich jede

Willkür und jedes Verbrechen als legitim
erklärt werden.

Wo es keine

Universalität der

Rechte gibt,

kann letztlich

jede Willkür und

jedes Verbrechen

als legitim er¬

klärt werden.

Rote Revue 4/95 13



* -

k-)-iS -*,

OP Ol-» »»•»¦».

CO

:
-

1^ r

K

•
/1

vjv\m tN
;»¦»:

¦•

JP7""

SBV

14 Rote Revue 4/95



\
^" m'öiwtr r<sJs

•v

t
N

in» ¦
^1

r»»i I'«£

* ¦<#VV
mr: #

7^ü

f imm

%6 *m
V r

/ /ir *ah
^?

n i

Rote Revue 4/95 15



Wenn Feminismus als emanzipatorisches
Projekt heute neu definiert werden soll,

muss auf ganz zentrale Weise das

bedingungslose und uneingeschränkte
Bekenntnis zum gleichen Wert eines jeden
Menschen die politische Konzepte und alles

zwischenmenschliche, gesellschaftliche
und politische Handeln bestimmen. Nur so

können Forderungen, welche die spezifischen

Rechts- und Lebenssituationen von
Frauen betreffen, überhaupt auf
glaubwürdige Weise formuliert werden. Dies

betrifft nicht zuletzt die Forderung nach
einer menschengerechten Wertung der

Zeit, das heisst nach einer Wertung, die

nicht standesmässig und einkonunens-

mässig unterschiedlich definiert ist.
sondern die universalen Kriterien zu genügen

vermag. Das bedeutet, dass der Warencharakter

der Zeit aufgehoben werden muss -
eine revolutionäre Forderung. Sie folgt
jedoch aus der Forderung nach dem
gleichen Respekt vor jedem Menschenleben.
Es ist absurd, die sogenannt «universalen»

Erklärungen der Menschenrechte gutzu-
heissen, gleichzeitig aber zuzulassen, dass

zum Beispiel für einen vorläufig
aufgenommenen Flüchtling während Jahren

Lebenszeit als Zeit der Untätigkeit, als

«leere» Zeit und damit als wertlose gelten

soll, oder dass eine Woche erschöpfende
Arbeit am Fliessband gleichviel »wert»

sein soll wie eine einzige Stunde eines

Bankgeneraldirektors oder eines

Marketingmanagers. Da jede Existenz zeitlich

bestimmt ist, da jeder Existenz auf gleiche

Weise die ungleich Frist zwischen

Geburt und Tod als Sinnauftrag
aufgegeben ist, erscheint mir die Ungleichwertung

der Zeit, das heisst deren Verwandlung

zur wertlosen oder wertvollen Ware. Ursache

der tiefsten Entfremdung zu sein und

damit schwerwiegendster individueller und

kollektiver Leidenserscheinungen, Depressionen

und kompensatorischer Selbst-

wertbestätigung, Ursache von Sinnleere

und Gewalt. Daher möchte ich vorschlagen,
dass wir Modelle einer gerechten Zeitwertung

entwickeln, nicht als Utopie, sondern

als Vorgabe möglicher, das heisst realisierbarer

politischer Forderungen.

Maja Wicki, 1940, Dr. phil, Philosophin
und freischaffende Journalistin, lebt und

arbeitet in Zürich.

Wo nehmen Sie Platz, Madame?

Der politische Ort der Theoriearbeit

Willy Spielers Frage, wie mit der Krise des

«wissenschaftlichen Sozialismus» umzugehen

sei, stellt sich für Feministinnen -
auch für solche, die sich in einer sozialistischen

Tradition verorten - anders als für

Annette Hug

die meisten Marxisten. Die Krise selbst ist
kaum traumatisch, da der Sozialismus von
Feministinnen schon lange grundsätzlich
hinterfragt und auf seine patriarchalen
Annahmen geprüft wir. Claudia von Werlhof

beschreibt das Verhältnis von femini¬

stischer Theorie und Marxismus einfach

und eindrücklich:
«Was wir herausfinden müssen - sofern

wir uns für die Frauenfrage interessieren-

ist, wie mit den Frauen in unserer
Gesellschaft umgegangen wird, warum das so ist-

und wie wir das ändern können. Wenn uns

ein Herr Marx oder irgendeine Theorie

dabei behilflich sein können, um so besser.

Sie sind bestenfalls ein Mittel zum Zweck,

aber doch nicht der Zweck selbst.»'

1 Claudia von Werlhof, Was haben die Hühner in" *"
Dollar zu tun? Frauen und Ökonomie, Frau»'Tioffc»51ve'

München 1991.

16 Rote Revue 4/95


	Braucht es einen feministischen Katalog der Grundbedürfnisse? : Über Bedürfnisinterpretation, Machtteilhabe und eine neue Zeitökonomie

