
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 73 (1995)

Heft: 3

Artikel: Der Körper als "neue Heimat"

Autor: Oester, Kathrin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341169

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Körper
als «neue Heimat»1

Sozialversicherungen und Konsumismus

verkörpern ursprünglich zwei gegenläufige
Tendenzen: wirken erstere sozial

ausgleichend, ist der Konsumismus dem
Wettbewerb verpflichtet. In Bezug auf die

Kathrin Oester

Krankenversicherung ist heute eine

Entwicklung zu beobachten, die dahin
tendiert, das Solidaritätsprinzip aufzuweichen

und auch das Gesundheitswesen

Konsum und Wettbewerbsprinzip
anzugleichen. In der Folge werden medizinisch,

ästhetisch-kosmetisch,
versicherungstechnisch und juristisch einzelne

Organe, Körperteile, -funktionen und

Heilungsverfahren mit Preisen beziffert.

«Heilung» wird tendenziell zur Dienstleistung,

die sich die Einzelnen in Abhängigkeit

ihres Einkommens in unterschiedlicher

Qualität leisten können - oder eben

nicht. Begleitend begünstigen Staat und
Gesellschaft eine Politik, die unter dem

Begriff «Volksgesundheit» den einzelnen
verstärkt für seine Gesundheit
verantwortlich macht. Eine an Werbung und
Konsum gebundene moderne
Gesundheitsideologie übernimmt dabei die Funktion

der individuellen Schuldzuschrei-
bung. In welchem Masse diese neue
Entwicklung eine Uminterpretierung des Körpers

verlangt, soll Gegenstand der folgenden

Erörterungen sein.

' Die in einem Gespräch geäusserte Idee vom Körper als

«neuer Heimat» geht auf die Literatur- und Kuhurwisscn-
schaftlerin Sigrid Weigel, Professorin an der Universität
Zürich, zurück.

Der Körper - ein Skandal

Unser Körper kann uns unmittelbarste
Lust bereiten und mit derselben Intensität

und Unausweichlichkeit Schmerzen
verursachen. Halb sind wir dieser Körper,
halb bewohnen wir ihn nur (vorübergehend).

Auch ohne religiöses Glaubensbekenntnis,

das uns den Körper als «bleibende

Stätte» abspricht, können wir uns oft

nur schwerlich damit identifizieren: Ei" ist

uns zu dick oder zu dünn, zu eckig oder zu

rund, zu fleckig oder zu weiss, für manche

Dinge zu alt, für andere zu jung. Um im

Hochleistungssport erfolgreich zu sein, ist

er fast immer schon zu alt, um ernsthaft

krank zu sein, ist er in unserem Empfinden
indessen stets zu jung. Diesem Gefühl der

Diskrepanz, des Zwei-Seins von Körper/
Emotionalität und Geist/Intellekt muss

die Idee entsprungen sein, den Körper in

Abhebung zum Intellekt mit Natur
gleichzusetzen. Als solche wird er in der

Freikörperkultur gefeiert, oder aber - wie in
manchen religiösen Praktiken - als Quelle der

«Fleischeslust» gegeisselt.

Geist und Intellekt ist in diesem trennenden

Denken ein ähnlich zwiespältiges

Schicksal beschieden: W^ird der Intellekt in

einer rationalistischen Weltsicht als Quelle

des Fortschritts und einer zunehmenden

Naturbeherrschung gefeiert, brandmarkt

ihn heute die Bauch-gegen-Kopf-hleoIo-

gic als Ursache allen Übels. (Dass Frauen

und Wilde im Denken der Aufklärung lange

Zeit mit Natur gleichgesetzt wurden,

der Mann dagegen mit Geist und Kultur, ist

16 Rote Revue 3/95



nur eine der Folgen dieser trennenden

Weltsicht.)

Im Unterschied zu Sprache und Kultur hat
sich der menschliche Körper seit der
Entstehung des homo sapiens sapiens vor
ungefähr 100 000 Jahren kaum weiterentwickelt.

Grundsätzlich verändert hat sich

indessen die Wahrnehmung des Körpers,
die Art und W'eise, wie wir den Körper vom
Intellekt trennen, ihn bewerten, verehren,
verachten. Gerade auch unsere intimsten
körperlichen Empfindungen, die wir als

unser Eigenstes und Eigentlichstes erleben,

haben in diesem Sinne nichts Einzigartiges

an sich, sondern werden mehr als

uns lieb ist durch kulturelle Muster, durch
Macht und Politik bestimmt. Niemand ist
sich dessen so bewusst wie die Werberinnen,

die an öffentlichen Plakatwänden
gezielt, wenn auch mit unsicheren
Erfolgschancen, die intimsten Gefühle in uns
anzusprechen suchen.

Der imaginäre Körper der Werbung

Die heftigste öffentlich-politische Debatte,
die in letzter Zeit um Körper und Krankheit

entbrannte, ist im Zusammenhang
mit AIDS und der AIDS-Kampagne zu
beobachten: Bezeichneten vor allem
religiös-fundamentalistische Kreise AIDS als
eine Strafe Gottes, versuchten aufgeklärte
Kreise das Problem der Ansteckungsgefahr

mit (sozial-)medizinischen Informationen

einzudämmen. Viele der im
Zusammenhang mit AIDS erschienenen
kulturhistorischen Bücher stimmen in der Aussage

überein, AIDS sei wie die Pest oder die
Syphilis eine jener Epidemien, welche die
Menschheit immer schon periodisch
dezimierten. Ob in beruhigendem Tonfall oder
mit hintergründiger Lust an der Angst der
Leserinnen geäussert, ist jenen Büchern
die Reduktion des Neuen - des HI-Virus -
auf Altbekanntes gemein. AIDS ist indessen

kein «Phänomen wie ein anderes»:
Entgegen dem biologischen Körper ist der

soziale und kulturelle Körper, in dem sich
das Virus breit macht, ein anderer als jener
zur Zeit der Pestepidemien oder der Syphilis.

Das HI-Virus tritt im Unterschied zu
den mittelalterlichen Pestepidemien in
einer Konsumgesellschaft auf, die ein
«individualistisches» und «narzisstisches»
Verhalten ihrer Mitglieder fördert. Sowohl
Individualismus wie Narzissmus verstehe

ich hier sehr verkürzt als Folge sozialer

Veränderungen im Rahmen einer

Entwicklung, welche die sozialen Kompetenzen

des einzelnen reduziert (Individualismus)

und Individuen erzeugt, die sich

weitgehend selbst genügen sollen
(Narzissmus). Eben diese Eigenschaften
ermöglichen die Einbeziehung von immer
mehr Lebensbereichen ins Konsumsvstem
und bilden sozialpsvchologisch gesehen
dessen Fundament. Dass aber Narzissmus
und der Verlust sozialer Kompetenzen keine

Basis für das Fortbestehen einer
Gemeinschaft sind, ist ein wesentliches
Dilemma des Kapitalismus: die konsumisti-
sche Gesellschaft gefährdet ihr Fortbestehen

gerade durch das, was sie zusammenhält.

Wie dieses Dilemma zwischen Wettbewerb
und sozialer Verantwortung vom Konsumsvstem

«gelöst» wird, hat insbesondere die

Diskussion um AIDS und Sexualität auf
anschauliche Weise gezeigt. Als Teil der

konsumistischen Logik müssen die

körperlichen Vorzüge jedes einzelnen wie tlas

Geld dauernd in Umlauf gebracht,
investiert werden. Dazu gehört auch der sexuelle

Körper. Sexualität und die
Konsumgüterindustrie sind im kapitalistischen Sy-
stem über eine stark erotisierte Werbung
kurzgeschlossen. Lin erfolgreich und
effizient zu sein, konnte beispielsweise die

Plakatwerbung der AIDS-Kampagne,
entgegen anderweitigem Druck, weder auf
Erotik in ihren Darstellungen verzichten,
noch konnte sie ausschliesslich Enthaltsamkeit

oder treue Partnerschaften
fordern. Der dominanten Konsumlogik ent-

«Heilung» wird

tendenziell zur

Dienstleistung,

die sich die

Einzelnen in Abhängigkeit

ihres

Einkommens in

unterschiedlicher

Qualität leisten

können - oder

eben nicht.

SP rechend, welche die Umwandlung von

Rote Revue 3/95 17



Der gesunde

Normkörper der

Werbung und die

Verweigerung von

medizinischen

Leistungen für

einen kranken

Körper spielen

auf komplexe

Weise zu¬

sammen.

traditionellen Produkten in Lite-, oder

Light-Produkte vorantreibt und dadurch

neue Konsumanreize schafft, erhielt im
Zeichen von AIDS die Sexualität ein neues

Design: ungeschützter Sex verwandelte
sich in geschützten «Sex lite». Damit war
eine Entwicklung vollzogen, die schon lange,

spätestens aber seit den 60er-Jahren,

vorgezeichnet war. Mit der Forderung
nach «Sex ohne Risiko» machte die AIDS-

Kampagne denn auch auf öffentlichen
Plakatwänden sichtbar, was lange schon

von den meisten akzeptiert war. Sexualität
sollte von Risiken, sowohl physischen wie

psychischen, abgekoppelt werden, ähnlich
wie es in der Lite-Ideologie den Genuss

süsser oder fetter Nahrungsmittel mit Hilfe

von Ersatzstoffen von gesundheitlichen
Risiken zu entkoppeln galt.

Harte Strafen für die Verweigerung
leichter Nahrungsmittel

Dass viele sich dem leichten Regime in der

Ernährung wie in der Sexualität nicht
unterwerfen, gehört heute zu den hilflosesten
und zugleich herausforderndsten

Verweigerungsstrategien gegenüber dem

Konsumsystem. In diesem Sinne kann das häufig

den unteren Einkommensschichten

zugeschriebene «fehlende Bewnsstsein»

für die Prävention aber auch als Folge
eines fehlenden Glaubens an die

Belohnungen des Systems interpretiert werden.
Eine Herausforderung, auf die politisch
immer dezidierter reagiert wird. Für die

Unterlassung leichter Schutzmassnahmen
sollen wir persönlich in Zukunft immer
härter bestraft werden. Nicht nur, wenn
wir es vermeiden, uns gegen Viren beim
Geschlechtsverkehr zu schützen, auch

wenn wir es unterlassen, uns gegen Fettleibigkeit

oder Krebs zu schützen, können
wir morgen dafür zur Verantwortung
gezogen werden. Nicht bloss mit Krankheit

und Prestigeverlust, wie bisher,
sondern mit eingeschränkten medizinischen
Leistungen. Der Neuabschluss einer er¬

schwinglichen Krankenversicherung wird

Risikopatienten heute schon verweigert.
(Daran ändert die weit verbreitete
Erkenntnis, dass viele Krankheiten auf
Umweltbelastungen zurückgehen, wenig.)

Die über die Werbung eingeübte
Verantwortung für die Wettbewerbsfähigkeit und

das Styling des eigenen Körpers -
Voraussetzung des beruflichen wie des persönlichen

Erfolgs - wird nun auf Bereiche

ausgedehnt, die bisher der kollektiven Solidarität

unterstanden: Die Veränderung des

öffentlichen Bewusstseins bewirkt, dass

wir zunehmend auch für unsere Krankheiten

verantwortlich gemacht werden

können. Der gesunde Normkörper der

Werbung und die Verweigerung von
medizinischen Leistungen für einen kranken

Körper spielen auf komplexe Weise

zusammen. So gehört es zur normativen
Kraft der Werbung, unsere Wahrnehmung
einem bestimmten Regime zu unterwerfen.

Dieser Vorgang wird weitgehend über

das Sehen, den Blick gesteuert. Die
Werbung für Kosmetik, Mode und Sport zerrt

einen makellosen jugendlichen Körper

und seine intimsten Teile an die
Öffentlichkeit, und wir lernen dadurch,
bestimmte Konsumgüter mit Schönheit und

Intimität in Verbindung zu bringen.

Gleichzeitig wird der kranke oder unmodische

Körper in der medialen Öffentlichkeit

den Blicken entzogen. (Es sei denn, es

handle sich um jene Bilder von Kranken

oder Kriegsopfern, die u.a. am TV misere

Sensationslust befriedigen.)

Über das Sichtbarmachen des Normkörpers

und das Verschwindenlassen des

«unansehnlichen» Körpers konstruieren
Medien und Werbung ein ganz spezifisches

Verhältnis von Privatheit und Öffentlichkeit,

das den zum Tabu gemachten kranken

Körper in die Privatheit abdrängt-

Doch auch wer nicht dem Schönheitsideal

der Werbung entspricht, kann dazugehören.

Mit der Gleichung «in» sein schön

sein ist ein für den Konsumismus zentrales

18 Rote Revue 3/95



Versprechen verbunden: Prestige ist eng
an den Erwerb von Konsumgütern gebunden

und deshalb grundsätzlich käuflich.
Im Unterschied zu stärker statusgebundenen

Gesellschaften haben wir alle die Freiheit

uns einzubilden, jederzeit dazugehören

zu können, ohne Ansehen unserer
Herkunft, unserer geschlechtlichen oder
ethnischen Zugehörigkeit (wie uns etwa die

Benetton-Werbung glauben machen will).
Das ist die «demokratische», liberale Seite
des Konsumismus, die ihn attraktiv macht
und die kaum jemand ernstlich missen
möchte.

Krankenkassen als Dienstleistungsbetriebe

Die Logik, die den kranken Körper ins
Abseits drängt, ist indessen keine religiös-
moralische wie früher, sondern eine kon-
simüstiseh-inoralistische. Es geht nicht
darum, den von Gott mit Krankheit
geschlagenen Körper und damit den Schuldspruch

vor den Augen der Mitmenschen
zu verbergen. Unsere Lust und unsere
Verantwortung ist es vielmehr, den Körper
aufwendig gemäss den konsumistisch
definierten Normen als schöne neue «Heimat»

mit privaten Mitteln zu pflegen. Das
macht uns zu prestigeträchtigen Mitgliedern

der Gesellschaft. Dass sich die
Krankenkassen in diesem Sinne in modern
organisierte Dienstleistungsbetriebe
verwandeln, die individuelle Bedürfnisse
unterschiedlich zahlungskräftiger Kundinnen

befriedigen, entspricht dieser Logik.
Das Angebot der Krankenkassen wird
denn auch nach dem Modell der auf
unterschiedliche Kundinnengruppen
abgestimmten Konsummuster immer vielfältiger.

Als Teil derselben Logik hat sich auch
das Paradigma der Schulmedizin als
alleinseligmachender Doktrin aufgelöst.

Auf diesem Hintergrund ist zu verstehen,
dass immer mehr Krankenkassen im
Wettbewerb um Kundschaft Angebote für Jung¬

alternative entwerfen, die auch paramedizinische

Leistungen und Prävention
vergüten. Aber auch Mediziner wissen sich
dieser Logik gewinnbringend zu bedienen:

Chirurgische Verfahren lassen sich

etwa in den Vereinigten Staaten inzwischen

patentieren. Über eine schöne Naht
am Körper oder den richtigen Schnitt am
Herzen dürfte in Zukunft der Geldbeutel
auf viel direktere und unverblümtere Weise

als heute entscheiden, (vgl. New York
Times. 8. Juni 1995)

Nicht anders als in religiösen
Weltanschauungen wird auch in unserer Zeit
Krankheit - sei es auf einem
pseudowissenschaftlichen oder esoterischen Hintergrund

- als Folge einer nicht den Normen

entsprechenden Lebensweise bewertet.
Dass in einer säkularisierten Gesellschaft
Sünde anders definiert wird und heute

etwa eine «falsche Ernährung» an die Stelle

der gegeisselten «Fleischeslust» getreten
ist. ändert nichts am Schuldspruch der
Gesellschaft über den einzelnen Sünder.

(Ironie der Geschichte: die Sündenregister
vieler Ernährungsspezialistinnen setzen

heute an die Stelle der «Fleischeslust» den

Fleischgenuss.)

Dass Krankheit und Gesundheit tatsächlich

mit der richtigen Lebensweise

zusammenhängen können, ist eine Tatsache, die

heute eine fruchtbare Diskussion über
Solidarität und politische Verantwortlichkeiten

Kranken gegenüber eher erschwert. In
einer Gesellschaft ohne Sozial- und
Krankenversicherungen ist jedes Gesellsehafts-

mitglied gleichermassen auf die Solidarität

der Gruppe angewiesen. Jene konkreten

Bindungen aus vorkapitalistischen Zeiten
sollten in unserem Jahrhundert durch
das Solidaritätsprinzip und die

Sozialversicherungen ersetzt werden. Liigewollt
droht der Solidaritätsgedanke dabei aber

pervertiert zu werden: Wo Sozialversicherungen

nicht mehr unwidersprochen alle

einbeziehen, sondern immer stärker vom
Einkommen abhängig sind, vergrössern

Nicht anders als

in religiösen

Weltanschauungen

wird auch in

unserer Zeit

Krankheit als

Folge einer nicht

den Normen

entsprechenden

Lebensweise

bewertet.

Rote Revue 3/95 19



sie die sozialen Spannungen, anstatt sie.

wie beabsichtigt, zu verringern.

Solidarität und Wettbewerbsprinzip
haben sich schon immer im Widerspruch
befunden. Das im Sozialstaat verwirklichte

relative Gleichgewicht scheint sich aber
im Zuge einer verstärkten (internationalen)

wirtschaftlichen Konkurrenz
zuungunsten des Solidaritätsprinzips zu
verschieben. Die Wirtschaft fördert optionali-
stisch-flexible. mobile, wettbewerbsorientierte

Einzelkämpferinnen und untergräbt

die Bindung an konkrete Menschen.

Solidarität, ein moralisch schwer belade-

ner Begriff, ist heute vor allem das Produkt
bestimmter Werbestrategien und eines
geschickten Marketings. Die unterschiedlichsten

Hilfsorganisationen buhlen um
die Gunst der Spenderinnen und machen
damit deutlich, wie Solidarität - etwa mit
AIDS-Kranken. Kriegsopfern oder älteren

Menschen - heute selbst dem

Wettbewerbsprinzip unterworfen ist.

Wie steht es aber mit der Solidarität im
Gesundheitswesen? Geknüpft an den

Konsum von Ernährungs-. Freizeit- und
Sportangeboten, wird auch die Gesundheit

jedes einzelnen - ähnlich wie die
berufliche Karriere - mehr und mehr vom
Wettbewerbsprinzip bestimmt. Im Bild
des gesunden Einzelkämpfers sind

Aggressivität, Jugendlichkeit und Erotik
lustvoll verknüpft. Und dieses

Zusammenspiel von Wettbewerb, lustvoller
Aggressivität und Konsum lässt sich nur
schwer durch den weit weniger lustvollen
Solidaritätsgedanken aufbrechen. Diese
Tatsache spielt meines Erachtens in der

politischen Diskussion um das

Solidaritätsprinzip im Gesundheitswesen eine
nicht zu unterschätzende Rolle.

Liess sich in nicht-säkularisierten
Gesellschaften am Ursprung jeder Krankheit
eine Sünde finden, so lässt sich heute in

vielen Fällen eine falsche Ernährung,
zuwenig Sex oder Sport als Krankheitsursache

finden. Das heisst, sobald wir auf eine

uneingeschränkte Solidarität im
Gesundheitswesen verzichten, kann tendenziell

jede(r) schuldig gesprochen und
ausgeschlossen werden. Die einzige «Lösung»,
die in diesem Falle übrigbleibt, ist der

Kauf einer teureren Versicherung, mit

der man sich vom Schuldspruch durch

Zahlungsleistungen weitmöglichst befreien

kann. Was liegt uns schliesslich näher

als der eigene Körper?

In diesem modernen Ablasssystem
riskiert, wer nicht bezahlen kann, vom
«sozialen Körper» abgespalten zu werden.

Dass diese drohende Herauslösung des

einzelnen kranken Körpers aus der Kol-

lektivverantwortimg ein schwer aufzuhaltender

Prozess ist. hat viel mit unserer

ambivalenten Haltung dem Konsumismus

gegenüber zu tun: W^ir erleben die Freisetzung

des Individuums nicht nur als Bedrohung,

sondern vollziehen sie zeitweise

und, wenn wir nicht von ihren negativen

Folgen betroffen sind, lustvoll mit. Denn

das Konsumsvstem, das wir alle mittragen

- auch wenn wir dagegen sind -, hält

seine Gratifikationen bereit: Anstelle des

politisch schwer einzulösenden Versprechens

einer «Heimat für Viele» tritt der

konsumistisch aufgerüstete Körper als

prekäre Heimat des einzelnen, die es in

Eigenverantwortung zu pflegen gilt.

Kathrin Oester ist Ethnologin. Zur Zeit

lebt und forscht sie in Sumatra.

20 Rote Revue 3/95


	Der Körper als "neue Heimat"

