
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 73 (1995)

Heft: 3

Artikel: Der Körper als Basis von Politik

Autor: Witzig, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ö R

Der Körper als Basis
von Politik
Welch altmodisches Thema! Haben wir
nicht seit den längst vergangenen 68er
Jahren die «Körperfrage» endlich
erledigt? Zeigt nicht Judith Butlers berühmtes

Buch über das «Unbehagen der
Geschlechter» den Beginn der Postmoderne

Heidi Witzig

an, in welcher sich auch die biologische
Zweigeschlechtlichkeit als Produkt von
sozialen und diskursiven Prozessen

begreifen lässt? Was soll also das Nachdenken

über Körperpolitik - ein bisschen

alten Zeiten nachtrauern und schaudern
über postmoderne UnVerbindlichkeiten?

Als Historikerin fällt mir auf. dass in allen

Theorien, welche sich Männer im Lauf
unserer Geschichte über Frauen und
Frauenrollen zurechtgezimmert haben,
der weibliche Körper eine zentrale Rolle

spielte. Die Frau als Gattungswesen, als

«Gebärerin», war Ausgangspunkt jeder
Definition, die Frauen und Männer
unterschied. So verschieden die kulturellen
Leitbilder auch waren, die das Verhältnis
der Menschen zueinander und zu ihrer
Umwelt erklärten - an diesem Ansatz hielten

sie alle fest: Die Frauen galten
aufgrund ihrer Gebärfähigkeit als Teil der
Natur. Seit der Antike lag die Definitionsmacht

zur Formulierung und die politische

Macht zur Durchsetzung kultureller
Leitbilder ausschliesslich bei Männern der
führenden Kreise, und seit dieser Zeit
wurde die Frau als Gebärerin als minderwertig

deklariert.

Die in unserer kulturellen Tradition so

zentrale Spaltung von Natur und Vernunft

galt als Abbild des Verhältnisses von Frauen

zu Männern: Dank ihrer Vernunft

machten sich die Männer die Natur Untertan.

Leitbild war der individuelle Held mit

prächtigen Geistesgaben, der durch seine

Kulturleistungen gesellschaftliche
Strukturen schuf, die Alltag, Routine. Emotion

und Körperverhaftetes möglichst hinter

sich liessen. Zu den niedrig bewerteten

gesellschaftlichen Gruppen gehörten auch

alle Frauen als potentielle Gebärerinnen.

Diese sehr allgemeinen Aussagen müssen

präzisiert werden. Wer hatte Definitions-

macht in einer bestimmten Zeit, wie sahen

die entsprechenden Leitbilder in bezug auf

Frauen- und Männerkörper aus, und vor

allem: konnten sich die Leitbilder im

Alltag überhaupt durchsetzen? Dazu einige

Überlegungen.

Im Mittelalter war die Kirche unumstrittene

Leitbildmacht. Sie erklärte die göttliche

Ordnung, in welcher der Spaltung von

Natur und Geist eine zentrale Bedeutung

zukam. Seit dem Sündenfall war die

Menschheit der Hölle geweiht; einzig

christliche Menschen hatten durch
möglichst sündloses Leben und tätige Busse im

Rahmen der kirchlichen Vorschriften ein?

Chance auf das ewige Leben. Frauen
galten im mittelalterlichen Leitbild
ausdrücklich als Wesen, die aufgrund ihrer

Nähe zu Natur. Körperlichkeit und Sexualität

nicht nur extrem gefährdet waren-

sondern auch eine Gefährdung für andere

Rote Revue 3/95



darstellten. Hatte nicht Eva Adam zur
Sünde verführt? Die Frauen als Töchter
Evas waren Trägerinnen der Erbsünde, bei

einigen Kirchenvätern galten sie als

eigentliche «Pforte zur Hölle». Die besondere

Nähe zur Körperlichkeit und Sexualität

prädestinierte Frauen auch zu Verbindungen

mit dem Teufel; als Hexen galten
grossmehrheitlich Frauen.

Deutlich zeigt sich diese Einschätzung bei
den Vorgängen um Menstruation und
Geburt. Während der Menstruation galten
die Frauen als unrein und Trägerinnen von
Vernichtungsmacht. Je nach Zeit und
Gegend existierten verschiedene Tabus, um
Frauen von gewissen Speiseherstellungen
zu Hause und aus der kirchlichen Ordnung

auszugrenzen. Die Geburt galt -
entgegen unseren Sehnsüchten-nicht als Zeit
der Frauenmacht und des Ausschlusses
der Männer. Im Gegenteil, Mutter und
Säugling befanden sich während dieser
Zeit in einem Zustand der äussersten

Heils-Ferne, ohne Schutz und Segen der
Kirche. Starb ein Neugeborenes ohne Taufe,

blieb es in diesem Zustand und kam
nicht in den Himmel. Eine Frau war nach
der Geburt von Gottesdienst und Abendmahl

ausgeschlossen, sie durfte die Kirche
für eine gewisse Zeit nicht betreten. Der
Pfarrer nahm dann durch Aussegnung
resp. Taufe die beiden (wieder) in die
christliche Gemeinschaft auf.

Natürlich liess sich dieses Leitbild nicht in
allen Zeiten und Schichten gleichermassen
durchsetzen. Frauen aus dem Adel waren
zwar auch Töchter Evas, aber gleichzeitig
Angehörige mächtiger Clans und potentielle

Herrscherinnen. Ihren Kreisen
entstammten beispielsweise Äbtissinnen und
Mystikerinnen, die ihren Handlungsrahmen

innerhalb der kirchlichen Ordnung
autonom und relativ unangefochten
erweiterten. Am meisten gefährdet waren
i* tauen, die nicht oder nur am Rande in
traditionellen gesellschaftlichen Bezügen
lebten, wie die Hexenverfolgungen zeigen.

Auch die Vorgänge rund um die Geburt
wurden eher ambivalent wahrgenommen.
Zwar bewirkte der mächtige Bann der

Kirche, dass Männer die Frauen während
dieser Zeit aus ihren Reihen ausschlössen

(nicht umgekehrt!). Gleichzeitig jedoch
wurde die Gebärsituation von Frauen wie

von Männern auch als machtvolles
Geschehen wahrgenommen. Die Männer
erlebten ihre Distanzierung von Geburt und
Wochenbett durchaus zwiespältig. Die
Hebammen genossen hohes berufliches Ansehen

auch ausserhalb des Gebärzimmers; es

kam vor, dass Hebammen in Notfällen

sogar Neugeborene taufen durften. Die

Frauenversammlungen ün Wöchnerinnenzimmer

gaben männlicherseits auch Anlass

zu zahlreichen Befürchtungen. Was wurde
dort erzählt und vielleicht über die Männer

gelacht? Die Ängste und Befürchtungen um
diese Tabuzone schlugen sich nieder in
einer eigenen männlichen Literatlirgattung,
den sogenannten «Kindbettgesprächen».

Seit Beginn der Neuzeit verlor die Kirche

ihre beherrschende kulturelle Position.

Naturwissenschaften und Philosophie

emanzipierten sich vom kirchlichen Dogma

und entwickelten eigene rationale
Leitbilder. Descartes' Formel «Cogito ergo
sinn» - ich denke, also bin ich - bildete
einen Markstein dieser Entwicklung. Seit

der Französischen Revolution und der

Industrialisierung löste das Bürgertum die

Kirche als Leitbild- und Durchsetzungs-
macht ab. Im Gegensatz zum mittelalterlichen

Weltbild bedurfte der Rationalismus
keiner Vermittlungsinstanz, tun die

Ordnung der Welt zu erklären. Im Gegenteil:
Diese Ordnung lag für jeden vernunftbegabten

Mann offen zutage. Von den kleinsten

Teilchen bis zum Weltall funktionierte
alles nach mathematischen Gesetzen, die

mit genug Nachdenken und Forschen
erkannt werden konnten. Seit dem Zeitalter
der Entdeckungen und Eroberungen
verbanden sich rationaler Forscherdrang und
ökonomische Ausbeutung. Erkennen und
Beherrschen, aufs innigste.

Frauen galten

als Wesen, die

nicht nur extrem

gefährdet waren,

sondern auch

eine Gefährdung

für andere

darstellten.

Rote Revue 3/95



Das Verschwinden

des männlichen

Körpers aus der

Selbstwahrnehmung

bildet

für Männer bis

heute eine schwe¬

re Hypothek im

Prozess ihrer

Emanzipation.

Die Welt der Vernunft und der Technik,
welche im industriellen Zeitalter jahrhundertealte

gesellschaftliche und wirtschaftliche

Strukturen radikal veränderte, galt
als eigentliche Welt des Mannes, und zwar
jedes Mannes. Die neue Dreieinigkeit von
Wirtschaft, Politik und Wissenschaft galt
als Bereich, in welchem die Vernunft
regierte. Somit sollte sie in der Demokratie

jedem Manne offen stehen, der bereit und

fähig war zur individuellen Leistung- dies

war die Basis der sogenannten Menschenrechte.

Deutlich zeigte sich das in der
Männermode: In der sogenannten
Männeröffentlichkeit glänzte hoch die freie

Stirn, der enge Kragen bezeichnete die
Grenze zwischen dem Wesentlichen und
dem Unwesentlichen, und der Männerkörper

verschwand im undefinierbaren
sachlichen Braun, Grau und Schwarz.

Eng mit der nun erkennbaren und
beherrschbaren Natur verbunden waren die

Frauen. Die Gynäkologie etablierte sich
als eigentliche Wissenschaft von der Frau,
die von den «Frauenkrankheiten» bis zum
Thema Frau und Karriere Auskunft wusste.

Als Zentralorgan jeder Frau galt ihr
Reproduktionsapparat, auf dessen

Erforschung sich die medizinischen Kapazitäten

regelrecht stürzten. Ob Gebärmutter,
Eierstöcke, Hormone oder Nerven-
offensichtlich unterlag der weibliche Organismus

den Gesetzen der Reproduktion und
erwies sich rein physiologisch als untauglich

für die hehren Gebiete von Wirtschaft,
Politik und Wissenschaft. Es galt als

erwiesen, dass sich Anstrengungen in diesen

Bereichen, besonders wenn sie mit höheren

Ambitionen verbunden waren, auf die

Gebärfähigkeit der Frauen sehr negativ
auswirkten. Frauen eigneten sich explizit
für die Tätigkeiten in der Familie; alltäglich,

repetitiv, aufgehend in einem
grösseren Ganzen. Frauen als das eigentlich
kranke Geschlecht waren jedoch auch in
der Familienarbeit auf eine starke Führung

und Leitung durch den Ehemann
oder Vater angewiesen.

Biologie - Gehirn oder Gebärmutter al

leitendes Organ - war Schicksal! Diese

Leitmotiv durchzog die Welt der Normei

wie auch die tatsächlichen Lebensper

spektiven von Frauen und Männern de

bürgerlichen Gesellschaft sehr stark. Ge

nerell wurde von Männern der führendei

Mittel- und Oberschicht erwartet, dass sit

ihre Körperlichkeit und Sexualität diszi

plinierten. Alles andere galt als verweichlicht

und «effeminiert». Körperlichkei
und Sexualität waren für einen bürgerlichen,

kompetitiven Mann kein Thema -

als Ausweg blieb ja immer noch die Well

der Amüsierbetriebe und Bordelle. Da;

eigentliche Verschwinden des männlicher

Körpers aus der Selbstwahrnehmung
bildet für Männer bis heute eine schwert

Hypothek im Prozess ihrer persönlichen
und politischen Emanzipation.

Frauen der Mittel- und Oberschicht standen

unter dem Druck, sich ganz auf ihren

Körper als Reproduktionsmechanismu;
(was für ein Wort!) zu konzentrieren und

sich von seinen Signalen leiten zu lassen,

wobei ihnen wohlverstanden jede eigene

Sexualität abgesprochen wurde. Die untei

dem Motto «Listen der Ohnmacht»
subsumierten Strategien von Frauen dieser

Kreise waren vielfältig. Einerseits wurde

ihnen zugestanden, sich jederzeit krank

ins Bett zu legen und sich ihren Pflichten

zu entziehen. Die Flucht in mannigfaltige
Frauenkrankheiten machte Ärzte oft zu

ambivalenten Komplizen dieser

«listigen», sich letztlich selbst zerstörenden

Frauen. Ohne Beachtung blieb der
Alkoholkonsum dieser «Kranken». Wir wissen

nicht, wieviele abhängig wurden von
gesellschaftlich völlig legitimierten Frauen-

mittelchen auf Alkoholbasis.

Eine weitere List der Ohnmacht bestand

darin, quasi unter falschen Flaggen in die

männlichen Regionen von Politik,
Wirtschaft und Wissenschaft einzudringen

Tatkraft, Klugheit, auch Schlauheit und

Freude am Erfolg wurden den Frauen zu-

Rote Revue 3/95



gestanden, solange sie sich in der
Männeröffentlichkeit unter dem Motto Wohltätigkeit

und Gemeinnützigkeit betätigten. Wie
viele erfolgreiche Managerinnen arbeiteten

in Frauenvereinen aller Art; sie waren
stark, gesund, intelligent und erfolgreich,
ohne den Männern in die Quere zu geraten.
Erst wenn eine dieser Frauen mit den
Männern in Konkurrenz trat, wenn sie

Macht, Prestige und Geld explizit anstrebte

- dann galt sie als abnormal, krank im
Kopf und im Körper.

Besonders Frauen aus dem Bildungsbürgertum

wurden von den Verlockungen von
Bildung und Wissen ungemein angezogen.
In ihrer nächsten Nähe tummelten sich
ihre Brüder in diesen Gebieten und machten

sich auf zur Karriere in Wirtschaft und
Politik. Setzten sich diese Frauen nicht
einmal mit ihrem Wunsch nach Bildung
durch -was häufig der Fall war -, fielen sie

oft in tiefe Depressionen und Melancholie
und starben teilweise an unerklärlichen
Krankheiten. Es wäre interessant, die
Patientinnen des um die Jahrhundertwende
berühmten Dr. Freud auf ihre Herkunft
hin zu untersuchen. Ihr Leiden an der
Frauenrolle wurde von ihm als Penisneid

interpretiert, als unnatürliche Tendenz zu
Grenzüberschreitungen in eine Richtung,
die ihrem Geschlecht nicht zustand.
Entsprechend wurden diese Frauen therapiert.

Die Pathologisierung von
Grenzüberschreitungen war bis weit ins 20.
Jahrhundert hinein ein Lieblingsfeld von
Psychologen und Frauenmedizinern.

Frauen und Männer aus Gewerbe- und
Arbeiterkreisen waren dem Druck der
Geschlechternormen weniger stark ausgesetzt.

Welche Frau durfte sich schon
einfach ins Bett legen, welcher Mann konnte
der bürgerlichen Doppelmoral frönen und
somit seinen Körper unter «Unwesentliches»

abbuchen? Entscheidend waren im
Alltag für beide Geschlechter Körperkraft,
Gesundheit und die Fähigkeit zur fami-
halen Zusammenarbeit besonders unter

Frauen der näheren Verwandtschaft. Die

Anstrengungen dieser Frauen konzentrierten

sich stark auf Strategien des
Überlebens. Zunehmend waren sie sich jedoch
bewusst, dass sie zusätzlich noch für den

Erhalt der ehelichen Liebe und die
gemütliche Familienatmosphäre zuständig
waren. Für die geforderte weibliche
Aufopferung strengten sie ihre körperlichen
und seelischen Kräfte oft bis aufs letzte an
und starben oft früh an Erschöpfung.

Welche Leitbilder definieren heute den

Stellenwert von Körperlichkeit? Die Zeit
der dominierenden kulturellen Leitbilder
ist bekanntlich vorbei; anything goes im
postmodernen Zeitalter des viel beklagten
Wertezerfalls. Ich markiere lediglich wichtige

Strömungen.

Interessanterweise lebt das alte rationale
Leitbild in neuer Frische weiter in der

heutigen naturwissenschaftlichen

Spitzenforschung. Wh erlebten in den letzten

10-15 Jahren eine unglaubliche
Entkörperlichung in der medizinischen Technik
und Diskussion. Wer erinnert sich noch an
die erste Herzverpflanzung, die einen

wahren Schock in der westlichen Gesellschaft

auslöste? Heute gilt der menschliche

Körper zunehmend unwidersprochen
als Maschine, dessen einzelne Teile repariert,

verbessert oder ausgewechselt werden

können. Die Gentechnologie eröffnet
hier unabsehbare Möglichkeiten. Die

Gynäkologie reitet auf dieser Welle mit und
kümmert sich mit immer präziseren
Zugriffsmöglichkeiten um die Reproduktionsorgane

der Frauen. Die

Reproduktionstechnologie ist heute so weit, dass sie

Ei, Samen und Gebärmutter fast beliebig
kombinieren kann - von Toten und
Lebenden, ausgesucht nach Kriterien aus
dem Wunschkalalog.

Auf der anderen Seite hat die Neue

Frauenbewegung einen eigentlichen
Wertewandel initiiert unter dem Leitbild: Frausein

ist schön - mein Bauch gehört mir.

Die Pathologisierung

von

Grenzüberschreitungen

war bis weit ins

20. Jahrhundert

hinein ein

Lieblingsfeld von

Psychologen

und Frauenmedizinern.

Rote Revue 3/95



Die zunehmende

Selbstwahrnehmung

des

Menschen als

Maschine stellt eine

Herausforderung

für beide

Geschlechter dar.

Im schärfsten Widerspruch zu der oben

skizzierten Entwicklung entstanden

Frauengesundheitszentren, vielfältigste
Bewegungen zur Wiederaneignung des Körpers
und der weiblichen Sexualität.
Selbstuntersuchungen, der Kampf um die Abtreibung,

um die Selbstbestimmung beim
Gebären usw. Selbstverständlich waren diese

Bewegungen eingebettet in eine umfassende

Analyse patriarchaler Strukturen. Damit

verknüpft waren - und sind - vielfältige

Versuche, einen eigenen kulturellen
Kanon zu definieren im Rückgriff auf vor-
patriarchale Zeiten, sowie auch konkrete
Forderungen nach Gleichstellung in den

traditionellen Männerbereichen.

Die enormen Spannungen auf der Ebene
der kulturellen Normen führen heute zu

entsprechend verwirrlichen Botschaften
und Strategien. Frauen wie Männer unserer

Gesellschaft nehmen ihre Körper
zunehmend wahr als defekte Maschine, die

einen möglichst ausgebauten
Reparaturservice braucht. Die Etablierung des

«fremden Blicks» (Naomi Wolf) auf den

eigenen Körper geht auch an Männern
nicht spurlos vorüber. Männer hauptsächlich

der Mittel- und Oberschicht haben
seit Generationen die Disziplinierung und

Missachtung ihres Körpers geübt. Seit

Körpertabus auch für Männer fallen, darf
ihr Körper nicht mehr verschwinden.
Zunehmend muss die «Maschine» und ihre

Funktionstüchtigkeit im Wettbewerb um
wirtschaftliche und politische Positionen
unter Beweis gestellt werden. Zudem hat
das alte Idealbild des heroischen Macho
unter dem Einfluss der Neuen Frauenbewegung

Konkurrenz erhalten durch das
Bild des einfühlsamen, sich «spürenden»
und sozial kompetenten Mannes. Angebote

von Kosmetik bis Selbsterfahrungskur-
sen belegen die mächtige Ambivalenz der
männlichen Körperbilder.

Für Frauen hat die Etablierung des «fremden

Blicks» auf die eigene «Maschine»
noch weitere Dimensionen. Die Sexualisie-

rung und Ästhetisierung des weiblichen

Körpers ist immer noch Grundlage einer

florierenden Industrie. Zudem verstehen

viele Frauen das verlockende Angebot
der Reproduktionstechnologie als Chance.

«Mein Bauch gehört nur», wenn ich diese

modernen Möglichkeiten benützen kann.

Auch sieht sich eine verantwortungsbe-
wusste Schwangere zunehmend verpflichtet,

sich und ihren Fötus zur Ausschaltung

von Risiken der Spitzenmedizin zu
übergeben.

In ein zusätzliches Spannungsfeld geraten
wie schon vor hundert Jahren Frauen der

Mittel- und Oberschicht, die zunehmend

gut ausgebildet sind und ihren Willen zur

Karriere bekunden. Die scharfsinnigen

Analysen von Susan Faludi zu Strategien

von Männern, die zum Kampf um ihre

Privilegien antreten, gelten teilweise auch

für unsere Gesellschaft. Die Botschaft des

sogenannten kulturellen Backlash
lautet: Laut wissenschaftlichen Forschungen
sind Karrierefrauen als Sexualpartnerinnen

nicht mehr attraktiv und taugen nicht

als Gebärcrinnen. Solche Botschaften sind

hochpolitisch. Wenn ein Film wie «Fatal

attraction» ambitiöse Frauen zu verunsichern

vermag, verbessert er die Chancen

von ehrgeizigen Männern im Kampf um

prestigeträchtige und gut bezahlte Stellen-

Unzählige Botschaften dieses Inhalts
existieren in den Massenmedien.

Im eng verflochtenen Kampf um kulturelle

Definitionsmacht und wirtschaftliche oder

politische Karriere setzen sich jedoch auch

Gegenströmungen zu den Botschaften des

Backlash durch. Erfolgreiche, starke und

glückliche Frauen haben in den
Massenmedien heute ebenfalls Vorbildcharakter,

so gut wie weiche, formbare und exzentrische

Männer.

Was sollen wir nun mit der Körperpolitik?

Die traditionelle Spaltung - Männer

gleich vernunftgesteuerte Wesen ohne

Körper, Frauen gleich körpergesteuerte

Rote Revue 3/95



Wesen ohne Vernunft - löst sich auf. Die
zunehmende Selbstwahrnehmung des

Menschen als Maschine, die Etablierung
des «fremden Blicks» auf den eigenen Körper,

stellt eine Herausforderung für beide
Geschlechter dar. Die Postmoderne bietet
wie erwähnt das Konzept der Auflösung
der biologischen Zweigeschlechtlichkeit
im diskursiven Prozess. Wer wollte
bestreiten, dass die sogenannte Dekonstrak-
tion von Kategorien wie Körper oder
Geschlecht einen befreienden Aspekt hat?

Demgegenüber halte ich jedoch fest an der

engen historischen Verknüpfung von
Körperdefinitionen und konkreter Machtverteilung.

Mit körperpolitischen Argumenten

legitimierten die führenden Männer
ihre Privilegien und ihre Vorherrschaft im
sogenannten Reich der Vernunft, sprich
Wirtschaft, Politik und Wissenschaft.
Besonders deutlich wird dieser enge
Zusammenhang jedes Mal, wenn es um Projekte
zur Sicherheit und Autonomie von Frauen
geht, von Frauenhäusern und Abtreibung
bis zur Mutterschaftsversicherung. Nie
wird die politische Relevanz schneller
bestritten, und nie liegen die gehässigen
Sprüche näher, und zwar von Frauen wie
von Männern. Körperpolitische Forderungen

bedrohen nicht nur die traditionelle

Identität von Frauen und Männern,
sondern auch die Legitimationsbasis der

geschlechtsspezifischen Machtverteilung.

Private Prozesse zur Wiederaneignung des

eigenen Körpers und Körpergefühls und

politische Forderungen zur Sicherung der

körperlichen Autonomie und Unversehrtheit

sind für beide Geschlechter von
zentraler Bedeutung. Das auffallende Zögern
auch engagierter Frauen und Männer vor
«körperpolitischen» Fragen zeigt in meinen

Augen, dass Gleichstellungspolitik
nicht an tief im Körperlichen verankerte
Männlichkeits- und Weiblichkeitsmuster
rühren darf. Wenn wir jedoch
zurückschrecken und uns auf altvertraute private
und politische Frontlinien zurückziehen,
bleibt unser Kampf um Gleichstellung

pointiert ausgedrückt traditionelles politisches

Geplänkel.

Heidi Witzig, Dr. phil., freischaffende

Historikerin, 1944: Mitherausgeberin des

Dokumentenbandes «Frauengeschichte(n)»,
3. Auflage Zürich 1990; Mitautorin von:
«Brave Frauen - aufmüpfige Weiber». 3.

Auflage. Zürich 1993.

Rote Revue 3/95


	Der Körper als Basis von Politik

