
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 72 (1994)

Heft: 1

Artikel: Die Universalität der Menschenrechte : ein Dialog zwischen Urs Marti
und Alex Sutter über die Menschenrechte im multikulturellen
Weltkapitalismus

Autor: Marti, Urs / Sutter, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341075

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341075
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Universalität der
Menschenrechte
Ein Dialog zwischen Urs Marti und Alex Sutter über die Menschenrechte im
multikulturellen Weltkapitalismus

UM: Wie sich anlässlich der Wiener
Menschenrechtskonferenz im Juni 1993

gezeigt hat, ist die Frage nach der Universalität

der Menschenrechte zum Gegenstand
heftiger politischer wie intellektueller
Auseinandersetzungen geworden. Dem Streit

liegen schwerwiegende Interessengegensätze

z.B. zwischen den Regierungen des

Nordens und des Südens zugrunde; die
Debatte ist ein weiteres Indiz für die Erfahrung,

dass eine „Politik der Menschenrechte"

partikulare Machtinteressen

widerspiegeln kann. Der Anspruch der
Menschenrechte auf universale Geltung,
zusammengefasst in der von
Nichtregierungsorganisationen formulierten Parole

„Alle Menschenrechte für Alle", wird von
verschiedenen Regimes mehr und mehr in
Frage gestellt. Die Menschenrechte, so ihr
Argument, seien ideengeschichtlich und
politisch dermassen eng an die westliche
Kultur geknüpft, dass keine der anderen

grossen kulturellen Traditionen sich mit
ihnen identifizieren könne. Folgerichtig
müssten sie in ihrer Anwendung auf die
westlichen Industriegesellschaften
beschränkt bleiben; jeder weitergehende
Anspruch sei westlicher Kulturimperialismus.

—Diese „multikulturelle" Argumentation

geht aus von einem problematischen
Kulturrelativismus. Ich behaupte, wir
müssen uns zwischen der Idee der
Menschenrechte und dem Kulturrelativismus
entscheiden.

AS: Ein Schwachpunkt des kulturrelativistischen

Angriffs auf die Menschenrechte,
der zwar fundamental, aber recht abstrakt

Wiener Weltmenschenrechtskonfe-
renz 1993

An der Weltmenschenrechtskonferenz von
Wien im Juni 1993 wurde einerseits das

Prinzip der Unteilbarkeit und Universalität

der Menschenrechte gegen alle Relati-

vierungsversuche unmissverständlich

bekräftigt, andererseits wurde die Forderung

der Staaten des Südens nach einer

gerechteren Weltwirtschaftsordnung als

Voraussetzung für einen verbesserten

Menschenrechtsschutz in der Schlusserklärung

stärker als auch schon

berücksichtigt.

ist und hier nur gestreift werden kann, ist
sicher der implizit verwendete Kulturbegriff.

„Kultur" erscheint im Argument der

Kulturrelativistlnnen als eine heile, in sich

geschlossene, einheitlich strukturierte Kugel;

diese ideologische Zitrone kann nach
Belieben von den verschiedensten Interessen

ausgepresst werden. Das Welttheater
wird aufs Format eines Billardspiels reduziert,

in dem die klar unterscheidbaren,
selbstzentrierten Kugeln („Kulturkreise",
die „grossen Traditionen" etc.) ewig
aneinander stossen. Dieses Wunschbild einer
Vielfalt ganzheitlicher in sich ruhender
kultureller Universen ist nichts anderes als

eine Über-Vereinfachung des gegenwärtigen

Weltzustandes bzw. seiner heillosen

kulturellen Unübersichtlichkeit. Mit
diesem denkfaulen Phantasiebegriff einer

„Vielfalt eigenständiger Kulturen" die
Idee der Menschenrechte aus den Angeln
heben zu wollen, ist einfach ein monumen-

Mit dem

Phantasiebegriff

einer „Vielfalt

eigenständiger

Kulturen" die

Idee der

Menschenrechte

aus den Angeln

heben zu wollen,

ist ein

monumentaler

Blödsinn.

Rote Revue 1/94 27



Wer den

Anspruch aller

Menschen auf die

gleichen

grundlegenden

Rechte

abstreitet,

behauptet

logisch gesehen,

die Menschen

seien nicht

gleich.

taler Blödsinn, der leider seine populären
Kreise zieht. Wer ist schon immun gegen
den Wunsch, in den Mutterbauch der
intakten Kulturtotalität zurückzukehren?

UM: Die Idee der Menschenrechte ist ohne

das Prinzip der Universalität undenkbar.
Die Behauptung. Menschenrechte seien

universell gültig, heisst ja zunächst nichts
anderes, als dass sie den Menschen als

Menschen zukommen, nicht aufgrund
ihres Geschlechts, ihrer sozialen Rolle, ihrer

Zugehörigkeit zu einer staatlichen,
ethnischen, religiösen oder kulturellen Gemeinschaft.

Wer den Anspruch aller Menschen

auf die gleichen grundlegenden Rechte

abstreitet, behauptet logisch gesehen
entweder, die Menschen seien nicht gleich,
oder, als blosse Menschen hätten sie keinen

Anspruch auf Rechte. Wenn Regierungen
die Geltung von Menschenrechten

relativieren möchten, stützen sie sich
natürlich nicht auf eine logisch stringente
Argumentation, faktisch gehen sie aber in
der Regel von der zweiten Behauptung
aus. Im Namen der Staatsräson, des religiösen

Gesetzes oder des ökonomischen
Nutzens werden die Rechtsansprüche
„blosser Menschen" als sekundär, unter
Umständen als nichtig eingestuft.

AS: Die Pointe ist jedoch, dass z.B. die
chinesische oder die iranische Regierung
das kulturrelativistische Argument dazwi -

schenschieben, um einerseits den

Geltungsanspruch der Menschenrechte
entscheidend abzuschwächen und andererseits

den Vorrang ihrer eigenen Kriterien
wie Staatsraison, religiöses Gesetz etc. zu

begründen. Irgendeine Regierung wird
also behaupten, dass ihre altüberlieferte
Kultur es ihr nicht erlaube, ein anderes

Gesetz als das von Gott den Menschen

gegebene anzuerkennen, ein Gesetz, das

den Anspruch auf Rechte unauflöslich an
die Erfüllung bestimmter Pflichten knüpfe

und deshalb keine unveräusserlichen

Grundrechte zugestehe. Eine andere

Regierung wird ins Feld führen, es sei schon

„Drei Generationen" von Menschenrechten

Die sogenannte „erste Generation"
umfasst die klassischen westlich-liberalen
Freiheits- und Schlitzrechte, welche die

„Allgemeine Erklärung der Menschenrechte'"

von 1948 massgeblich prägten.
Als „zweite Generation" gelten die sozialen,

wirtschaftlichen und kulturellen
Teilhaberechte; diese wurden im „Weltpakt
für wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte"' von 1966 im Rahmen der UNO

international verbindlich kodifiziert. Seit

den siebziger Jahren wird auf Initiative
vieler Drittweltstaaten ausführlich über
die Formulierung einer dritten Generation

von Menschenrechten, die sogenannten
gruppenbezogenen oder Kollektivrechtc
debattiert. - vor allem über ein Recht auf

Entwicklung, ein Recht auf eine gesunde
Umwelt oder ein Recht der indigenen Völker

auf Schutz ihrer autonomen Lebensformen.

immer eine kulturelle Eigenart ihres Staates

gewesen, dass die Obrigkeit allen

Untertanen gewisse Grundrechte zugestanden

habe, jedoch nur solange, wie sich

auch die Individuen loyal zum Staate
verhalten hätten. Staatsfeinde seien gestern
und heute prinzipiell als vogelfrei anzusehen,

weil sie ihre Rechte freiwillig verwirkt
hätten. Regierungen, die so oder ähnlich

argumentieren, werden sich womöglich
auf das elementare Völkerrecht der kulturellen

Selbstbestimmung berufen, um ihre

Relativierung oder gar Ablehnung der als

westlich denunzierten Menschenrechte

abzusichern. Was würdest du ihnen
antworten?

UM: Wenn sich eine Regierung auf ein

elementares kulturelles Selbstbestimmungsrecht

beruft, um ihren willkürlichen

Umgang mit Staatsfeinden zu
rechtfertigen, dann erwartet sie keine Belehrung

durch westliche Menschenrechts-

sachkundige. Sie verletzt bewusst international

anerkannte Regeln, manchmal auch

28 Rote Revue 1/94



solche, die sie gemäss ihrer eigenen Verfassung

respektieren müsste. Die Frage ist in
dieser Situation, ob die „Staatsfeinde" mit
der Solidarität der internationalen
Öffentlichkeit und gegebenenfalls mit Sanktionen

gegen die eigene Regierung rechnen
können. — Ich sehe das Problem der

Begründung, aber ich sehe nicht, was eine

überzeugende Begründung gegen den
Zynismus der Staatsräson ausrichten kann.

AS: Doch selbst autoritäre Regimes kommen

nicht darum herum, ihre

Geringschätzung der Menschenrechte auf
dem internationalen Parkett mit
Argumenten zu begründen, und wir Wessis, die

wir uns für die Einhaltung der Menschenrechte

weltweit aussprechen, kommen
nicht darum herum, uns mit dem Vorwurf
auseinanderzusetzen, im Anspruch der
Menschenrechte auf Universalität stecke

ein neokolonialistisches Programm der
weltweiten kulturellen Homogenisierung
auf der Grundlage der westlich-kapitalistischen

Zivilisation. Der meist gehörte
Einwand gegen die Universalität der
Menschenrechte setzt bei deren Form an, also

daran, dass sie ausdrücklich als Rechte des

Individuums formuliert sind. Dies bedeute,

dass die Menschenrechte am Modell des

autonomen Subjekts der europäischen
Moderne orientiert seien; sie gingen von
einem Menschenbild aus, das dem isolierten

Arbeits-, Konsum- und Rechtssubjekt
der entwickelten kapitalistischen Gesellschaft

entspreche. Und nun kommt die

Gretchenfrage: Was für einen Sinn machen
die Menschenrechte innerhalb
gesellschaftlicher Lebensformen, in denen die

Individuen sich nicht als freie Bürgerinnen,

sondern als Teil von Organisationen
wie Familie, Dorf, Produktionseinheit,
Gemeinschaft der Gläubigen usw.
verstehen? Sind die Menschenrechte in
solchen weltweit überaus häufig anzutreffenden

traditionellen sozialen Verbänden
nicht eine Art atomisierende Chemie, welche

die Auflösung der primären Sozialnetze,

die meistens auch die einzigen Solidar-

netze sind, von oben vorantreiben, ohne
den freigesetzten Individuen (oder ihren

Hinterbliebenen) irgendwelche alternative

Lebenschancen zu garantieren? Ist der
ins Extrem getriebene Individualismus,
der von den Menschenrechten der Form
nach gestützt wird, tatsächlich ein

Menschheitsideal, das universal realisiert
werden sollte, und zwar möglichst bald?

UM: Das sind die heiklen Fragen. Ich
gestehe, dass mir die Idee des individuellen
Rechtsanspruchs unverzichtbar erscheint.
Ist diese „fixe Idee" Ausdruck eines von
mir nicht durchschauten Eurozentrismus
Dass im Namen der kapitalistischen
Ideologie, also im Namen ziemlich einseitig
definierter individueller Bedürfnisse
solidarische Lebensformen svstematisch
zerstört werden und dass sich solche Strategien

zuweilen auf Menschenrechte berufen,
ist klar; so weit sind wir uns wohl einig. Wie

steht es aber, wenn Mitglieder nicht-egalitär

geordneter Gemeinschaften als Einzelne

oder in Gruppen sich einem Gesetz

(oder einem Brauch) widersetzen, das sie

anderen Mitgliedern der Gemeinschaft
unterwirft oder das ihnen Freiheiten
verweigert, auf die sie Anspruch erheben,

wenn sich also Frauen gegen Ehegesetze,
Kleidervorschriften oder Praktiken der

Verstümmelung wehren, die von Männern
im Namen der Gemeinschaft erlassen bzw.

befohlen werden? Soll die internationale
Öffentlichkeit sich in solchen Fällen

weigern, die Ansprüche zu prüfen und
gegebenenfalls zu unterstützen, weil sie allenfalls
als „atomisierende Chemie" wirken könnten?

Ich sehe nicht ein, wie man selbst
Rechte geniessen kann, die man andern
Menschen im Namen der negativen
Erfahrungen mit der eigenen Zivilisation
abspricht. — An dieser Stelle ist jedoch eine

Ergänzung nötig. Glaubwürdig ist die
universalistische Position nur dann, wenn sie

den ökonomischen und kulturellen Hege-

monialanspruch des Westens in Frage
stellt. Heute wird darüber debattiert,
inwiefern im Rahmen einer „dritten Genera-

Glaubwürdig ist

die

universalistische

Position nur

dann, wenn sie

den

ökonomischen

und kulturellen

Hegemonial-

anspruch des

Westens in Frage

stellt.

Rote Revue 1/94 29



Die

kulturrelativistische

Kritik an der

Form der

Menschenrechte

als Individualrechte

ist ganz

einfach

perspektivenlos.

tion von Menschenrechten" ein Recht auf

Entwicklung im Sinne der weltweiten
Solidarität postuliert werden könnte. Das

Problem liegt bei dieser Forderung nicht
darin, dass sie dem Universalitäts-Prinzip
widerspräche. Sie könnte natürlich zum
Vorwand werden, gewisse Menschenrechte

in einem „unterentwickelten" Land

„vorläufig" nicht zu gewähren. Wichtiger
ist aber, dass sie nur im Rahmen einer

neuen Weltwirtschaftsordnung erfüllt
werden kann, also aus der Sicht westlicher
Wirtschaftsinteressen eine Provokation
darstellt.

AS: Das Konzept von gruppenbezogenen
Menschenrechten wirft einige grundsätzliche

Probleme auf. Das wichtigste hast du
bereits angesprochen: Falls das

beanspruchte Gruppenrecht im Widerspruch
zu einem bereits anerkannten individuellen

Menschenrecht steht, muss letzteres in

jedem Fall stärker gewichtet werden, weil

sonst das Gruppenrecht kein Menschenrecht

wäre, sondern ein Mittel zur
Liquidierung von Menschenrechten. Genau

betrachtet sind alle relevanten
gruppenbezogenen Rechte bereits im bestehenden

Menschenrechts-Katalog in der Form
individueller Rechte enthalten, zum Beispiel
der Nicht-Diskriminierungs-Artikel, der
sich auf alle möglichen Gruppenzugehörigkeiten

des Individuums bezieht.
Allgemeiner gesagt: Die heute international
anerkannten Menschenrechte schützen
theoretisch sowohl alle möglichen kulturellen
Gemeinschaften in ihrer Eigenständigkeit
(insofern sie menschenrechtskonform

sind) wie auch die Individuen vor den

blinden Zwängen und Ungerechtigkeiten
der tradierten Sitten und Bräuche ihrer
kulturellen Bezugsgruppen. Die
kulturrelativistische Kritik an der Form der
Menschenrechte als Individualrechte ist ganz
einfach perspektivenlos. Es gibt keine
Alternative zu dieser Form, ohne die geltenden

Menschenrechte als Ganzes zu gefährden.

Auch der pattschale Hinweis darauf,
dass die Menschenrechte als Begleit-

Das Recht auf kulturelle
Selbstbestimmung

Es ist daran zu erinnern, dass in allen

wichtigen Menschenrechtsabkommen der
UNO ein Artikel über das Recht aller Völker

auf Selbstbestimmung in politischer,
wirtschaftlicher, sozialer und kultureller
Hinsicht enthalten ist. Für die Frage der

kulturellen Freiheiten ist ausserdem Artikel

27 des „Weltpaktes für bürgerliche
und politische Rechte" von 1966 massgebend:

„In Staaten mit ethnischen, religiösen
oder sprachlichen Minderheiten darf
Angehörigen solcher Minderheiten nicht das

Recht vorenthalten werden, gemeinsam
mit anderen Angehörigen ihrer Gruppe ihr
eigenes kulturelles Leben zu pflegen, ihre

eigene Religion zu bekennen und auszuüben

oder sich ihrer eigenen Sprache zu
bedienen."

erscheinung und Korrektiv der kapitalistischen

Produktionsweise und des modernen

Verfassungsstaates aufgefasst werden

müssen, ist noch längst kein Einwand

gegen ihre universale Geltung. Denn insofern
sich diese „Zivilisationsform" tatsächlich
weltweit durchgesetzt hat, ist nicht
einzusehen, warum gerade bei den Menschenrechten,

die ja in erster Linie Schutz- und
Teilhaberechte der Individuen sind,
Abstriche gemacht werden sollten. Das hiesse

ja: Das System mit seinen zerstörerischen

Auswirkungen ist universal, aber der
elementare Schutz vor diesen Verheerungen
ist es nicht.

UM: Betonen möchte ich das „Korrektiv".
Der kapitalistische Zivilisationstypus hat
Traditionen zerstört, aber auch neue
Herrschaftsformen geschaffen. Die Menschenrechtsidee

dagegen widerspricht tatsächlich

jeder traditionellen Vorstellung von
Herrschaft und Gemeinschaft.
Aufschlussreich ist immer noch Burkes Polemik

gegen die „imaginären Menschenrechte".

Edmund Burke, ein Zeitgenosse

30 Rote Revue 1/94



und Kritiker der Französischen Revolution,

gesteht den Menschen zwar das Recht

zu, in einem geordneten Gemeinwesen zu
leben. Ein solches Gemeinwesen setzt
jedoch Eigentumsverhältnisse voraus, die

auf Ungleichheit beruhen. Die Idee der
Menschenrechte widerspricht also in Bur-
kes Sicht der Realität politischer Ordnungen.

Man muss auch daran erinnern, dass

im kapitalistischen Weltbild nicht der

„Mensch als solcher", sondern der homo
oeconomicus mit seinen Rechts- und
Freiheitsansprüchen im Vordergrund steht. Zu
fragen wäre natürlich, in welchem Mass

das Individuum im westlichen
Menschenrechtsdiskurs mit diesem homo oeconomicus

verwandt ist.

AS: Der systematische Zusammenhang
zwischen dem kapitalistischen
Gesellschaftstyp und den Menschenrechten
besteht vor allem auf der formalen Ebene des

Individualismus: Erst mit der verallgemeinerten

Lohnarbeit wird das Individuum
zum Baustein der Gesellschaft. Doch das

heisst nicht, dass die Menschenrechte
inhaltlich dem Kapitalinteresse dienen würden.

Das von den Menschenrechten
definierte und geschützte Individuum ist

keineswegs der homo oeconomicus, sondern

vielmehr das potentielle Opfer
gesellschaftlicher Mächte, zum Beispiel der

Mafiagewalt privater Interessen. Andererseits

ist es die grosse Schwäche der
bestehenden Menschenrechte, dass sie weder

gegen die hundsnormale ökonomische

Ausbeutung noch gegen die hundsnormale

Ausbeutung der reproduktiven Arbeit eine
Handhabe bieten. Dazu müsste ein Recht
auf Leben ohne Zwang zum Verkauf der

eigenen Arbeitskraft und ohne Zwang zur
Eingliederung in patriarchale
Familienverhältnisse proklamiert werden, also das

Menschenrecht auf ein garantiertes
Überlebenseinkommen. Doch damit würde der
bereits bestehende riesige utopische Überhang

der Menschenrechte sozusagen ins

Unerträgliche gesteigert.

UM: Um auf den Boden der Realität
zurückzukommen: Heute spielen die geltenden

internationalen Menschenrechtsnormen

die Rolle eines Minimalkonsenses,
der sowohl in sozialer, politischer wie auch

kultureller Hinsicht unerlässlich ist für
den Aufbau einer gerechteren Weltordnung.

Dieser Minimalkonsens kann
inhaltlich ergänzt und ausgebaut werden,
doch wir dürfen unter keinen Umständen
hinter das Prinzip der Universalität
zurückfallen. Der kulturrelativistische
Angriff auf die Menschenrechte ist letztlich
entweder gut gemeint und dumm, oder er
ist zynisch - vielleicht auch dumm und

zynisch.

AS: Der Sache nach bin ich völlig
einverstanden. Nur glaube ich, es sei nötig, diese

Debatte immer wieder neu auszutragen,
statt die Gegenposition mit einem moralischen

Verdikt zum Schweigen zu bringen.
Falls diese Auseinandersetzung ausbleibt,
befürchte ich, dass bald niemand mehr

etwas zu sagen weiss gegen den sich
ausbreitenden faulen Kulturzauber.

Alex Sutter, Philosoph. Gründer des „Büros

für interkulturelle Bildung". Realisierung

von Erwachsenenbildungskursen.
u.a. zur Thematik „Der Islam und die

Menschenrechte". Adresse: Waldlieimstr.

51, 3012 Bern, Tel. 031 302 92 89.

Urs Marti, Philosoph. Redaktionsmitglied
der Roten Revue.

Im

kapitalistischen

Weltbild steht

nicht der

„Mensch als

solcher",

sondern der

homo

oeconomicus im

Vordergrund.

Rote Revue 1/94 31


	Die Universalität der Menschenrechte : ein Dialog zwischen Urs Marti und Alex Sutter über die Menschenrechte im multikulturellen Weltkapitalismus

