
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 72 (1994)

Heft: 1

Artikel: Schwarz ist nicht schwarz, frau ist nicht frau : Einblicke in das Denken
afro-amerikanischer Frauen

Autor: Schmuckli, Lisa

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-341074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-341074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schwarz ist nicht schwarz,
frau ist nicht frau
Einblicke in das Denken afro-amerikanischer Frauen

Ich bin zur Frau herangewachsen in einer Welt, wo du um so verrückter
erscheinen musst, je klarer du bei Verstand bist. (Hannah Nelson)

Wer erinnert sich noch an Rosa Parks, die
sich 1955 in Montgomery/Alabama
weigerte, den für Weisse vorbehaltenen
Sitzplatz im Omnibus freizumachen, und die

mit diesem alltäglich und allzu klein
anmutenden Widerstand den spektakulären
Montgomery-Boykott, die erste öffentliche
Konfrontation um Schwarze Bürgerinnen-

Lisa Schmuckli

rechte, auslöste? Und wer kennt die

Schriftstellerin und Ethnologin Zora Nea-
leHurston (1891—1960), die unter anderem

den Voodoo-Kult in der Karibik
untersuchte, Folk-Tales sammelte und mit ihren

eigenen Erzählungen1 wichtiges Vorbild
für zeitgenössische Autorinnen und
Theoretikerinnen geworden ist? — Die Debatte

um Multikulturalismus bietet die längst
fällige Gelegenheit, Geschichten, Theorien
und Kritiken einiger afro-amerikanischer
Frauen vorzustellen.

Colorismus

„Ich erzählte ihnen, ich würde ausserhalb
der Stadt arbeiten müssen, weil ich ein

Stipendium für Neger erhalten hätte. Sol

zog seine Augenbrauen voller Erstaunen
hoch und sagte: ,Ach Ich wusste gar nicht,
dass du farbig bist!'"2 - Es scheint schwierig

zu sein, hinzuschauen und wirklich
wahrzunehmen, besonders wenn man es

1

Vgl. z. B. den Roman „Und ihre Augen schauten Gott"",
Ammaim Verlag Zürich 1993.

2 Audre Lorde, Zami. Ein Leben unter Frauen, Hamburg
1993/Berlin 1986, S. 256.

lieber vermeiden würde. Oder, wie Audre
Lorde (1934-1992), die zu den
einflussreichsten Schwarzen Schriftstellerinnen

gezählt wird, ihrer Pointe hinzufügt:
„Vielleicht muss man wirklich einer [der
Schwarzen] sein, um einen zu erkennen."
Die eigene Hautfarbe erkennen, bedeutet,
sich mit der näheren und fernen Vergangenheit

auseinanderzusetzen. Und in dieser

Vergangenheit war die Abstufung der
Farbe entscheidend.

Flellhäutiger werden, mit glatten Haaren
durch die Strassen flanieren können und
dem inneren (Vor)Bild eines Mädchens mit
„sehr blauen Augen"3 auch äusserlich
allmählich zu gleichen, ganz so, wie die

letztjährige Nobelpreisträgerin - die erste
Schwarze Frau mit dieser Auszeichnung -
ToniMorrison (*1937) in traurig-schönen
Worten beschrieben hat: Hintergrund all
dieser Wünsche und kosmetischen

Anstrengungen war die Sehnsucht, weiss-

ähnlich und nicht schwarz zu sein, eben:

möglichst schnell als hellhäutig durchzugehen.

Die Farbnuancen der Haut und die

Beschaffenheit der Haare - wild gelockt
oder aber streng und ordentlich geglättet-
wurde zu einem Politikum: Dieser

Farbsymbolismus ist eine Methode der
weissen Unterdrücker, schwarze
Menschen untereinander zu spalten, indem sie

den hellhäutigen Personen gewisse Privilegien

gönnen. Unausgesprochen bleibt,
dass hinter dem Farbsymbolismus eine

leidvolle Vergangenheit der Schwarzen

Frauen verborgen ist, die tabuisiert wer-

3Toni Morrison. Sehr blaue Augen. Hamburg 1984.

Hinter dem

Farbsymbolismus

ist eine leidvolle

Vergangenheit

der Schwarzen

Frauen

verborgen,

nämlich die

Vergewaltigung

der Mütter durch

Weisse.

Rote Revue 1/94 23



Als Womanistin

wird eine

Schwarze Frau

bezeichnet, die

andere Frauen

liebt und die

Frauenkultur

bevorzugt.

den muss, nämlich die Vergewaltigungen
der Mütter durch Weisse.

Girl oder Womanistin

Wird das %'brt .giri' bei uns meist in einem

verniedlichenden, verharmlosenden Sinne

- und im Kontext mit Gogomrls verach-
tend und brutalisierend4 - gebraucht, gilt
es in der afro-amerikanischen Kultur als

„Zeichen intensiver Zuneigung unter
Frauen. Es ruft die Vertrautheit wach, die

auf stolzer Anerkennung des Geschlechts

beruht"0. Die Professorin für Englisch und
Frauenstudien bell hooks (mit bürgerlichem

Name Gloria Watkins), deren neuste
Werke „Black Looks: Race and Representation"

und „Yearning" dieses Jahr im
Orlanda-Frauenverlag erscheinen werden,

greift diese sprachliche Differenzierung

auf und erweitert sie: Sie spricht von

.Diva-girls', von Frauen also, die die
Besonderheiten einer jeden achten und
zugleich augenzwinkernd wahrnehmen,
dass sich eine Diva auch ein bisschen
daneben benimmt, auch ein bisschen in sich

selbst verliebt ist, ohne aber die grundsätzliche

gegenseitige Anerkennung zu gefährden.

Kontext dieser Frauenbeziehungen
sind die Schwarzen Familien, die meist

von den Müttern organisiert und durchgebracht

werden. In diesen oft vaterlosen
Familien spielt die Mutter-Tochter-Beziehung

eine herausragende Rolle: Die Mütter

müssen sich auf die Töchter als

Mitmanagerinnen des Haushaltes verlassen können,

die Töchter werden zu engen Vertrauten

der Mütter und diese ihrerseits geben
den Töchtern ein bestimmtes Wissen und
konkrete Erfahrungen gerade zu Themen
wie ,Männer' und ,Ehe' mit. Die Notwen-

H Vgl. dazu die in Buchform in letzten Herbst erschienene

Lebensgeschichte derTänzerin, Sängerin und Politaktivistin
Paula Charles: ,Go, Josephine, go\ Zürich 1993.

'Gloria Joseph (Hg.). Schwarzer Feminismus. Theorie
und Politik afro-amerikanischer Frauen, Berlin 1993. S. 69.
Ich möchte zum Thema,Frauenbeziehung' noch auf weitere
literarische Klassiker hinweisen: Alice Walker, Im Tempel
meines Herzens, Hamburg 1990; dies., Und sie hüten das

Geheimnis ihres Glücks, Frankfurt 1993; Toni, Morrison,
Jazz, Hamburg 1993.

digkeit der Frauenbeziehungen als

Überlebensstrategie, aber auch die Lust und die

Vertrautheit, diese Macht der Erotik unter
Frauen b, ist in dieser Mutter-Tochter-Beziehung

konkret erfahrbar und wird als

eigene Stärke wahrgenommen.
Auch Alice Walker (*1944), einem grösseren

Publikum bekannt geworden mit
ihrem Roman „Die Farbe Lila", der vom
Hollywood-Regisseur Steven Spielberg
verfilmt worden ist (mit Whoopi Goldberg
in der Flauptrolle), spielt mit Sprachnuancen

und nimmt so Um- bzw. Neuinterpretationen

vor: Der Ausdruck .Womanistin'
kommt von womanish, d.h. frauenhaft,
und bezeichnet das Gegenteil von ,girlish',
d.h. leichtsinnig, unverantwortlich und
weder ernsthaft noch ernstzunehmen.
Womanish ist ebenso wie Girl von einer
traditionellen Redensart der Schwarzen

abgeleitet, mit der Mütter ihre Töchter
ermahnen: You are acting womanish, d.h.
du benimmst dich wie eine Frau. Diese

Mahnung bezieht sich normalerweise auf

ungehöriges, gewagtes, kühnes oder
eigenwilliges Verhalten; die Tochter will mehr
wissen und es genauer wissen, als angeblich

für sie gut ist.7 Die fremdgesetzten
Grenzen werden gesprengt, die Neugierde
zum eigenen Nutzen gebraucht. Womanistin

bezeichnet aber auch eine Schwarze

Frau, die andere Frauen liebt und die die

Frauenkultur bevorzugt. Damit wird klar
der weissen ,Zwangshcterosexualität'
(Adrienne Rieh) eine Absage erteilt. Und
mit der Beobachtung, dass Womanist im

Vergleich zu feministisch wie lila zu laven-
del sei, wie Walker betont, wird nochmals
eine Dimension hereingebracht: Es geht
nicht nur um eine theoretische
Auseinandersetzung, sondern die Begriffe müssen

sinnlich, über den Geruch beispielsweise,
wahrnehmbar sein.

'¦ Vgl. Audre Lorde, Vom Nutzen der Erotik: Erotik als

Macht, in: Dagmar Schultz (Ilg.). Macht und Sinnlichkeit.

Berlinl983, S. 187-194; Alice Walker, Beim Schreiben der

Farbe Lila. Essays. München 1987,
7 Vgl. Alice Walker, Auf der Suche nach den Gärten

unserer Mütter, München 1987.

24 Rote Revue 1/94



*

Bild: Iris Krebs

Personalrestaurant Bern: Fatima (Algerien), Antonina (Italien), Leonor (Spanien), Yeshinbet

(Äthiopien), Jacqueline (Schweiz), Isabella (Spanien).

Erzählen als Denkmethode

AnniAdams, eine Schwarze Bürgerrechts-
aklivistin aus dem Süden der Staaten,
erzählt ihr politisches Coming Out einer
Schar Schwarzer Frauen: „Als ich neu in
der Fabrik war, hatten wir getrennte
Waschräume. Dasselbe war mit den
Toiletten. Ich müsste die Toiletten für den

Inspektionsraum saubermachen, und

wenn ich damit fertig war und zum
Waschraum gehen durfte, hatte ich den

ganzen Weg die Treppen runter bis zum
Keller. Also fragte ich meinen Boss: ,Was
soll dieser Unterschied? Wenn ich da
reingehen und denen die Toilette saubermachen

kann, warum kann ich sie dann nicht
auch benutzen?' Schiesslich habe ich
damit angefangen, einfach auf diese, Toilette
zu gehen. Ich beschloss. nicht mehr eine
Meile weit zum Waschraum zu gehen."8 In
dieser kurzen, alltäglichen Geschichte
stellt Anni Adams ihre persönlich erfahrene

Unterdrückung als Schwarze Frau dar
und ermöglicht es den Zuhörerinnen, sich

"Joseph a.a.O. S. 20.

in der Erzählung individuell wiederzuerkennen.

Auf der Grundlage der eigenen,
mitgeteilten Erfahrungen, die in diesem

Kreis der Erzählgemeinschaft diskutiert
und reflektiert werden können, formuliert
sie eine eigenständige Sichtweise, eine

unabhängige Definition ihres gesellschaftspolitischen

Status. Ihr Widerstand gegen
die Unterdrückung als Schwarze wird zu
einem Widerstand in Form einer
provokanten Selbstsorge: Sie schont ihre Kräfte,
teilt ihren Power ein und vergeudet ihre
Ressourcen nicht beim Putzen der WCs

von Weissen. Und indem sie die von ihr
gereinigte WCs auch benutzt, durchbricht
sie die herkömmliche i ile Ordnung.
Frauen erzählen sich also gegenseitig ihre

Geschichten, weben einen Teppich von

Erzählungen aus der Vergangenheit und
der Gegenwart. In diesen Erzählungen
wird das konkrete Wissen weitergegeben.
Eine Schwarze feministische Denkmethode

ist das Erzählen, der Dialog unter Frauen.

Und in diesem Dialog wird die ..Ethik
der Anteilnahme" zentral, d.h. die

Wertschätzung der Individualität, die
Selbstverständlichkeit von Emotionen im theo-

Rote Revue 1/94 25



Schwarze

Theoretikerinnen

widersprechen

dem

marxistischen

Ansatz, der

behauptet,

untergeordnete

Gruppen würden

sich mit den

Mächtigen

identifizieren.

retischen Diskurs und die Fähigkeit der

Empathie. Die öffentliche Darstellung der

eigenen Situation, die Formulierung des

alltäglichen Widerstandes und die

Verarbeitung der Unterdrückung im Kreise von
Schwarzen Frauen wird zu einer alltäglichen

Politik auf der Grundlage der

gegenseitigen Anerkennung und Anteilnahme

— und zwar als subversive Selbstsorge
und Überlebensstrategie von Frauen für
Frauen.

Ignoranz weisser Feministinnen

„Wenn du Mahlzeiten isst, die du nicht
kochst, wenn du Kleider trägst, die du

nicht kaufst oder bügelst, dann kommst
du leicht auf die Idee, die gute Fee oder

irgendein Geist hätte das alles gemacht...
Schwarze haben keine Zeit, sowas zu glauben.

Aber wenn du nichts anderes zu

tun hast, kommst du auf sowas. Obwohl es

schlecht für deinen Verstand ist."9 — Es

waren schwarze Hausmädchen, die den

Haushalt der Suffragetten in Schwung

gehalten hatten; es sind noch heute
afroamerikanische Frauen, die den

Mittelschichtsamerikanerinnen und den

Bigbusiness-Firmen die Böden putzen, die
Wäsche erledigen etc. So ist denn von Schwarzen

Frauen häufig der Vorwurf zu hören,
weisse Feministinnen seien Mittelstandsfrauen,

die Erfahrungen mit Armut, vaterlosen

Grossfamilien, Berufsungleichheiten
aufgrund der Hautfarben, rassistischem

Rechtssystem und sexistischem

Wohlfahrtssystem nicht kennen. Mit anderen

Worten: Die feministische Frage habe die
Schwarzen Frauen nie wirklich einbezogen,

sondern habe vielmehr die Realität
Schwarzer Frauen missachtet. So fordern
Schwarze Theoretikerinnen weisse Femi-
nistinnen auf, ihre eigene Verstrickung im
Umfeld Patriarchat, Kapitalismus und
Rassismus zu klären und zu erkennen und
diese Komplizenschaft mit den weissen

Herrschaftsstrukturen, die sich beispiels-

'Ebd.S. 19.

weise in Konkurrenzverhalten und Hierarchien

zwischen Frauen verschiedener
Herkunft konkretisieren, zu durchschauen, zu
durchbrechen und zu verändern.
Auch marxistische Feministinnen werden

kritisiert, denn die Kategorien des Marxismus

seien „geschlechtsblind und
rassenblind"10, weil sie nicht nur die historischen
Situationen von Frauen, sondern auch die

spezifische Erfahrungen Schwarzer Frauen

und ihrer Grossmütter als Sklavinnen

ignorieren. Schwarze Theoretikerinnen

widersprechen jenem marxistischen
Ansatz, der behauptet, untergeordnete Gruppen

würden sich mit den Mächtigen
identifizieren und hätten selbst keine exakte
und zutreffende Interpretation ihrer
Unterdrückung; sie widersprechen zusätzlich
mit der Methode des Erzählens, die gerade
eine solch eigenständige Interpretation
darstellt. Eingefordert wird somit die

Anerkennung von Differenzen auch aufgrund
der Rassenzugehörigkeit, denn Frau-Sein
ist keine monolithische und einfarbige
Kategorie. Gleichzeitig aber lassen sich

Schwarze Frauen nicht auf ihre Hautfarbe
reduzieren: „Sie sagen: ,Wir schreiben

einen Artikel über Rassismus und wollen

von einer Schwarzen (Frau) wissen, wie es

ist, dem Rassismus ausgesetzt zu sein. Wie

fühlt Frau sich, wie geht Frau damit um?'
Ich denke: ,Ja, aber — ich bin nicht nur
eine schwarze Frau! Warum werde ich nur
dann gefragt, wenn es um Hautfarbe und
Rassimus geht? Ich bin viel mehr als

eine schwarze Frau, warum darf ich nichts
anderes sein als meine Hautfarbe?'"11

Lisa Schmuckli, 29, studierte Philosophie
und arbeitet bei der Aktion Finanzplatz
Schweiz - Dritte Welt. Sie ist Mitglied der

Redaktionsgruppe der Roten Revue.

10 Vgl. ebd. S. 72.
" Zeedah Meierhofer- Mangeli, Gedanken zu Rassismus,

Kolumbus & Co. und mir, in: FAMA 3/1993, Basel, S. 8f. —
Zeedah Meicrhofer-Mangeli leitet einen Treffpunkt Schwarzer

Frauen in Zürich, der sich als Selbsthilfe-Initiative
versteht und gerade das Selbstbewusstsein Schwarzer Frauen in

der Schweiz stärken will.

26 Rote Revue 1/94


	Schwarz ist nicht schwarz, frau ist nicht frau : Einblicke in das Denken afro-amerikanischer Frauen

