
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 71 (1993)

Heft: 2

Artikel: Zivilgesellschaft - oder : zuviel Gesellschaft?

Autor: Marti, Ursi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


N K T

Zivilgesellschaft - oder:
zuviel Gesellschaft?

So beliebt das

Konzept der

Zivilgesellschaft

ist, um die

theoretische

Klärung steht es

nicht zum

besten.

Hat die Linke ihr Herz für die Zivilgesellschaft

nur dank der Einsicht entdeckt, mit
dem Sozialismus sei kein Staat mehr zu
machen? Der Verdacht ist begründet, wobei

vorderhand offen ist. ob die Begriffe
Sozialismus und Zivilgesellschaft über-

Urs Marti

haupt für konkurrierende politische
Projekte stehen. Ein Blick in einige jüngere
Publikationen zum Thema legt den
Schluss zwar nahe, doch ist fraglich, ob
sich der zweite Begriff in der heutigen
Verwendung als theoretische Anleitung
für politisches Handeln eignet.
Zur Erinnerung: Die gegenwärtige Zivil-
gesellschafts-Debatte hat ihre Impulse von
dissidenten Intellektuellen Osteuropas
bekommen. Aus der Erfahrung gescheiterter
Revolutionen gegen kommunistische
Parteiherrschaften schlössen sie. nicht der
Sturz der Staatsmacht, wohl aber grössere
Autonomie der Gesellschaft könne das

realistische Ziel ihrer Agitation sein .Kom¬
munistische Regimes suchtenjagerade die

selbständigen Lebensäusserungen der
Gesellschaft zu unterdrücken oder zu kanalisieren.

Den Wert unabhängiger ziviler
Strukturen hat auch die lateinamerikanische

Opposition in ihrem Kampf gegen
Militärdiktaturen entdeckt. Seit einigen
Jahren versucht schliesslich die westliche
Linke unter Rückgriffauf das Konzept der

Zivilgesellschaft, ihre Aufgaben zu
überdenken.

So behebt das Konzept mittlerweile
geworden ist, um die theoretische Klärung

steht es nicht zum besten. Ein Kritiker
spricht von einem „rhetorischen Passepartout

mit allen Attributen einer kulturellen
Mode'"1 Unter den Begriff fällt praktisch
alles, was sich im sozialen Bereich zusam-
menschliesst. staatliche und wirtschaftliche

Institutionen inbegriffen. Zugleich soll
die Zivilgesellschaft gegenüber Wirtschaft
und Staat normative Regulierungsfunktionen

ausüben. 2Im ersten Fall drängt sich
die Vermutung auf, zwischen dem Zivilen
und dem Sozialen werde gar nicht
unterschieden, folglich erübrige sich der Begriff.
Im zweiten Fall ist der Begriff der
Öffentlichkeit, die bestehende Institutionen und
Traditionen aus kritischer Distanz zu
beurteilen vermag, vorzuziehen.

Auf der Suche nach dem Zivilen

Es empfiehlt sich ein kleiner Abstecher in
die Geschichte der Theorie. Nach Locke

(1632-1704) beruht die politische oder

bürgerliche Gesellschaft auf einem

Vertrag. Sie betraut eine Regierung mit dem

Schutz von Gesetz und Eigentum. Die
absolute Monarchie stellt dagegen für sie

einen Fremdkörper dar. Aus Lockes
Darstellung lässt sich die Mythologie einer

vorpolitischen Gemeinschaft herleiten, die

mit dem Bereich der Wirtschaft
zusammenfällt. Die Idee einer eigenen Gesetzen

gehorchenden und nicht in den
Zuständigkeitsbereich der Politik gehörenden
Ökonomie wird später vom englischen Liberalismus

aufgenommen. Ein Gegner des

Absolutismus war auch Montesquieu (1689-

Rote Revue 2/93



1755). Trotz seiner Bewunderung für das

antike republikanische Ideal nimmt er
Partei für die bestehende, vom Absolutismus

bedrohte hierarchische Gesellschaftsordnung.

„Vermittelnde Mächte" wie

Adel, Klerus und städtische Parlamente
haben ihm zufolge die Aufgabe, die
monarchische Macht zu beschränken. Mon-

tesquieus Gesellschaft ist insofern
politisch, als die Macht aufmehrere gegenüber
dem Thron autonome Körperschaften
verteilt ist.
Charles Taylor3, ein dezidierter Kritiker
des Neoliberalismus, hat auf diese doppelte

Herkunft des Konzepts hingewiesen. Als

Nachfolger Montesquieus wird häufig Toc-

queville (1805-1859) genannt. Er meint,
nur eine Kultur politischer Partizipation
könne die der Demokratie innewohnenden
Gefahren des Despotismus und Konformismus

bannen4. In unserem Jahrhundert
haben namentlich Antonio Gramsci und
Jürgen Habermas die Aufmerksamkeit auf
den Bereich einer von Politik und Ökonomie

unabhängigen kulturellen Öffentlichkeit

gelenkt. Zur Zeit erleben wir eine
veritable Bekehrung grosser Teile der Linken

zum Prinzip der liberalen Demokratie.
Der von verschiedenen theoretischen
Ansätzen getragenen Diskussion über die
Chancen der Zivilgesellschaft scheint im
Rahmen dieser Suche nach einem neuen
linken Selbstverständnis erstrangige
Bedeutung zuzukommen.
Wer den Namen nicht verdrängt hat, wird
wissen wollen, wo Marx in dieser
Geschichte steht. Offenbar folgt er der Tradition

des englischen Liberalismus. Eine von
der Ökonomie unabhängige zivile Sphäre
wird in seiner Analyse schhcht deshalb
nicht zum Thema, weil sie unauffindbar
ist: Die Bourgeoisie hat die ständisch-korporativen

Einrichtungen zerstört und als

einziges Band zwischen den Menschen das
nackte Interesse übriggelassen. Doch
damit hat sich Marx nicht abgefunden. Dass
in der bürgerlichen Gesellschaft der
politisch verantwortliche citoyen zum Diener
des bloss sein Eigeninteresse verfolgenden

bourgeois degradiert wird, empfindet er
gerade als Skandal. Gegen die liberale
Doktrin weist er nach, wie die kapitalistische

Produktionsweise diese Gesellschaft

mit einem Konflikt belastet, den sie nicht
zu lösen vermag. Er hat sich freilich so

stark auf die verborgenen Wurzeln dieses

Konflikts in der Produktionssphäre
konzentriert, dass er darob die politische
Sphäre aus den Augen verloren hat.
Marx' Blindheit für das Politische resultiert

laut Hannah Arendt aus der Unfähigkeit,

mit der liberalen Ideologie konsequent

zu brechen: er teilt den Glauben an
eine mögliche Harmonie der Interessen,
die die Tätigkeit des Staates weitgehend
überflüssig macht. Wie Marx ist Arendt
indes überzeugt, der Kapitalismus habe
die von ökonomischen Interessen freien
zivilen Strukturen zerstört. Die liberale

Ordnung unterwirft das Private den Gesetzen

des Marktes und lässt die politische
Öffentlichkeit zur Arena des Konkurrenzkampfes

verkommen. Arendts radikale
Skepsis im Hinblick auf die Chancen ziviler

Autonomie drückt sich in ihrem
Gebrauch des Worts „Gesellschaft" aus: es

bezeichnet den Bereich von ökonomischen

Ansprüchen und Sachzwängen. von
Herrschaft und Ungleichheit, von Konformismus

und Diskriminierung. Nur wer von
der Gesellschaft nicht korrumpiert ist,

vermag politisch zu handeln, die Welt zu
verändern - mit dieser Überzeugung
nimmt Arendt das Leitmotiv des jungen
Marx auf. Politische Öffentlichkeit
entsteht in der Revolution gegen die Gewalt
der gesellschaftlichen Verhältnisse5. Dass

die Idee der Revolution aus dem zeitgenössischen

Denken nicht verschwunden ist,
belegt auch das Werk von Cornelius Casto-
riadis. Für ihn steht fest, dass die kapitalistische

Gesellschaft keine Demokratie,
sondern eine liberale Oligarchie hervorgebracht

und die Zerstörung der politischen
Kultur bewirkt hat. Erst wenn
Selbstbestimmung in allen Bereichen, im zivilen
wie im ökonomischen, verwirklicht ist,
lässt sich von Demokratie sprechen".

Das Bild

geschützter

Reservate, in

denen ein von

staatlichen und

wirtschaftlichen

Zwängen freies

Handeln möglich

ist, entspricht

kaum der

Realität

moderner

Gesellschaften.

Rote Revue 2/93



e
:: : :

; i m
K - *

¦***1

J>»i
11; :i :W

Die fragmentarischen Hinweise dienen
dem Zweck, auf drei Modelle aufmerksam

zu machen, die der politischen Theorie zur
Verfügung stehen. Im ersten Modell wird
die von der Wirtschaft ungeschiedene
Gesellschaft als spontan entstandene und
sich selbst regulierende Ordnung verstanden,

die auf politische Kontrolle weitgehend

verzichten kann. Im zweiten Modell
wird die zivile Sphäre von Staat und
Ökonomie abgesondert und mit der Aufgabe
betraut, Werte wie Freiheit und Solidarität

zu verteidigen. Gemäss dem dritten Modell

ist Handeln politisch, wenn es im
Widerstand gegen die Gesellschaft eine

egalitäre Ordnung begründet. Diesem
Modell widersprechen die Apologetinnen
der Zivilgesellschaft und setzen dem Prinzip

Revolution jenes der Selbstbeschränkung

und der Grenzziehung entgegen: das

Ganze der gesellschaftlichen Ordnung
steht nicht zur Disposition, deshalb ist der
Traum vorn ganz Anderen vermessen.
Affinitäten der linksliberalen
Zivilgesellschaftstheorie zum zweiten Modell sind

offenkundig, doch scheint auch das erste
Modell darin Spuren hinterlassen zu
haben.

Von Systemen und Sphären, Grenzen
und Zäunen

Laut Jürgen Habermas besteht die

Zivilgesellschaft aus nicht-staatlichen und
nicht-ökonomischen Zusammenschlüssen

auf freiwilliger Basis, die die gesellschaftlich

relevanten Probleme der Lebenswelt
aufnehmen und an die politische
Öffentlichkeit weiterleiten. Die Definition setzt
die Unterscheidung zwischen System und
Lebenswelt voraus. Während das in die

Bereiche von Wirtschaft und Verwaltung
aufgetrennte System zweckrational
funktioniert, wird die Lebenswelt durch
kommunikatives Handeln koordiniert. Das

System neigt freilich dazu, die Lebenswelt

zu „kolonisieren"; solche Übergriffe hat
die Demokratie abzuwehren. In dieser

Optik verbietet sich nicht nur die revolutionäre

Hoffnung auf SystemVeränderung,
dem politischen Handeln sind überhaupt

enge Grenzen gezogen. „In komplexen
Gesellschaften scheitern auch die
ernsthaftesten Anstrengungen um politische
Selbstorganisation an Widerständen, die

auf den systemischen Eigensinn des Marktes

und der administrativen Macht

zurückgehen."7

Rote Revue 2/93



Im Anschluss an Habermas haben jüngst
Jean Cohen und Andrew Arato den
Entwurf einer politischen Theorie vorgelegt,
die auf dem Konzept der Zivilgesellschaft
aufbaut8. Liberalismus und Demokratie
sollen versöhnt werden, wobei die Kritik
sowohl der neoliberalen Reduktion des

Zivilen auf das Ökonomische gilt wie den

linken Projekten einer Politisierung der

gesamten Gesellschaft oder einer sozialen

Einbettung der Wirtschaft. Die Autorinnen

grenzen die Zivilgesellschaft von
Ökonomie und Staat ab. Demokratisierungsbestrebungen,

so ihre zentrale Aussage,
haben sich auf den mittleren Bereich zu
konzentrieren. Staat und Ökonomie können

nur effizient funktionieren, wenn die

nötigen Steuerungsmechanismen nicht
durch demokratische Beteiligung behindert

werden. Nicht die in diesen Subsystemen

herrschenden Regeln stellen ein
Problem für Demokratie und Freiheit dar.
sondern ihr Eindringen in die Lebenswelt.
Bedenklich ist an dieser Theorie die fast

vollständige Ausblendung von Staat und
Wirtschaft. Was dort geschieht, scheint
entrückt in eine nach fremden Gesetzen

funktionierende Welt, die sich menschlicher

Kontrolle entzieht und nicht Gegenstand

politischer Veränderungen sein darf.

Explizit wird die Doktrin von der
Selbstregulierimg der Wirtschaft übernommen,
die Möglichkeit alternativer Ökonomien
steht nicht mehr zur Debatte. Der Trennung

von System und Lebenswelt ist von
feministischer Seite nicht zuletzt deshalb
Kritik erwachsen, weil die Familie -
gemäss Definition der Lebenswelt bzw. der

Zivilgesellschaft zugehörig - ein ökonomisches

System und ein Ort von Herrschaft
und Gewalt ist. Was schliesslich den Staat
betrifft, so wird er auf seine administrativen

Funktionen reduziert; sein politischer
Auftrag gerät nicht in den Blick.
Gemessen an den Entwürfen der
Habermas-Schule nimmt sich die zur Zeit
lebhaft diskutierte Theorie von Michael Walzer

realistischer und zugleich radikaler
aus. Zivile Gesellschaft gibt den Menschen

zwar eine kleine Chance, ihre Lebensumstände

mitzugestalten. Sich selbst überlassen

bringt sie jedoch wie die Wirtschaft

Ungleichheit in den Machtverhältnissen
hervor, die nur staatliche Macht abzubauen

vermag. Für Walzer gehören daher

Demokratisierung des Staates. Politisierung
der Gesellschaft und Vergesellschaftung
der Wirtschaft zusammen. Freilich basiert
auch sein Modell auf einer Aufteilung der
Gesellschaft in verschiedene Sphären, in
denen soziale Güter nach je besonderen

Regeln verteilt werden.

„Gute Zäune garantieren gerechte
Gesellschaften. "9 Walzers Grundsatz verrät jenen
Glauben an Grenzen und autonome Bereiche,

der der Zivilgesellschaftsdoktrin
insgesamt zugrundeliegt. Die kapitalistische
Marktwirtschaft hat sich indes als eine

Kraft erwiesen, die keine Grenzen, keine

Sphärenautonomie respektiert. Das Bild
geschützter Reservate, in denen ein von
staatlich-administrativen und wirtschaftlichen

Zwängen freies Handeln möglich
ist, entspricht kaum der Realität moderner
Gesellschaften. Eher scheint der Imperialismus

des Marktes alle sozialen Güter in
Waren und alle sozialen Beziehungen in
Konkurrenzverhältnisse zu verwandeln.

Die zivile Dimension der Politik

Die Linke kann die Zivilgesellschaft nicht
neu erfinden, so meint ein Kritiker10. Sie

kann, überspitzt gesagt, nur jene Auffassungen

übernehmen, die sie früher als

„bürgerlich" denunziert hat. In der Sicht
liberalkonservativer Doktrinen gehören
Markt und zivile Gesellschaft zusammen.
Ob dies für linke Konzepte ziviler Gesellschaft

ebenfalls gilt, ist schwer zu sagen,
denn von Ökonomie ist darin meist nicht
die Rede". Auffällig ist immerhin, wie
unbeschwert in der einschlägigen Literatur
von gesellschaftlicher Selbstregulierung
oder Selbstregierung gesprochen wird. Der
liberale Mythos spontan erzeugter
Ordnungen ist als Modell für das Verständnis

Auffällig ist, wie

unbeschwert von

gesellschaftlicher

Selbstregulierung

oder

Selbstregierung

gesprochen wird.

Rote Revue 2/93



Das Engagement

für

Gleichberechtigung

der Geschlechter

oder für

Selbstbestimmung

erfordert massive

Eingriffe in das

System

wirtschaftlicher und

gesellschaftlicher

Privilegien.

moderner Gesellschaften jedoch denkbar

ungeeignet. Der Politik ist ja eben die
Aufgabe anvertraut, den Zerfall des Gemeinwesens

in konkurrierende Macht- und

Interessengruppen zu verhindern. Zwar
kann sich im Kampf gegen diktatorische
Herrschaft vorübergehend ein
gesamtgesellschaftlicher Wille artikulieren, wie die

jüngere Geschichte Osteuropas oder etwa
afrikanischer Länder zeigt. Das Beispiel
Osteuropas zeigt freilich auch, wie rasch
die „autonome Zivilgesellschaft" zerfällt,
sobald sich die neue Wirtschafts-und
Gesellschaftsordnung etabliert hat.
Die Ordnung von ständischen und
korporativen Privilegien, die Montesquieu vor
Augen hatte, ist der ökonomischen

Entwicklung zum Opfer gefallen und lässt sich

nicht neu beleben. Lobbies jeder Art,
Wirtschafts- und Berufsverbände, religiöse und

ideologische Sekten streben zwar auch
heute den Schutz von Privilegien und
Autonomie gegenüber dem politischen
Gemeinwesen an, doch fällt es nicht ganz
leicht, sie als Verkörperung der Zivilgesellschaft

zu betrachten. Eher möchte man,
zumindest aus linker Sicht, den neuen
sozialen Bewegungen diese Würde zusprechen12.

Gemäss liberalem Verständnis
gehören freilich Parteien, Kirchen,
Industrieunternehmen und Gewerkschaften als

autonome, nicht staatlich geleitete
Organisationen genauso zur Zivilgesellschaft13.
Übernimmt die Linke den liberalen Anti-
etatismus, so verdrängt sie, dass das

Engagement für Gleichberechtigung der
Geschlechter, Selbstbestimmung oder
verantwortlichen Umgang mit natürlichen
Ressourcen in der Regel massive Eingriffe
in das System wirtschaftlicher und
gesellschaftlicher Privilegien erfordert.
Die Entdeckung der Zivilgesellschaft
erlaubt es der Linken, der Sehnsucht nach
der anarchischen Idylle statt zu geben. Der
Souveränitätsverlust der Nationalstaaten
wird als Triumph von Autonomie und Plu-
ralität gefeiert. Verdrängt wird, dass staatliche

Autoritäten und nationale Gesetzgebungen

nicht von zivilen Bewegungen un¬

terwandert werden, sondern von den
„Gesetzen" des Weltmarkts14. Die Schwächung

der Nationalstaaten könnte erst zu
Hoffnungen Anlass geben, wenn den
übernational agierenden Wirtschaftskräften
internationale, demokratisch legitimierte
Institutionen gegenüberstehen würden.
Der Zerfall eines in seinem Anspruch
demokratischen Staatswesens, den wir zur
Zeit in Italien erleben, sollte auch Enthusiasten

der gesellschaftlichen Autonomie
nachdenklich stimmen. Mafiose Strukturen

und separatistische Gruppen passen ja
wohl schlecht zum normativen Begriff
ziviler Gesellschaft.

Im Wort „zivil" schwingt die Idee gesitteter

Umgangsformen, der Bereitschaft zum
rationalen Gespräch mit. Politische Kultur
ist darauf angewiesen. In einer Welt, in der
der öffentliche Raum wieder zunehmend
durch Gruppen besetzt wird, die sich
durch die aggressive Verabsolutierung
wirtschaftlicher Sonderinteressen, durch
„ethnische" Abgrenzung oder religiöse
Intoleranz definieren, schwindet die Sorge

um Zivilität. Sich darum bemühen heisst,

eingeübte soziale Regeln wie das Prinzip
der Konkurrenz zurückstellen. Vereine, in
denen wirtschaftliche Abhängigkeiten,
Traditionen, Vorurteile und Gruppenegoismen

den Ausschlag geben, sind dazu

nicht unbedingt prädestiniert. Dass die

linke Gegenöffentlichkeit und nicht-kommerziellen

Zwecken gehorchende Assoziationen

gerade in Zeiten ökonomischer Krisen

und kultureller Desintegration einen
schweren Stand haben, wird in den
Diskussionen um die Zivilgesellschaft
erstaunlicherweise ebensowenig zum Thema

wie die „unzivile'" Brutalisierung der

alltäglichen Umgangsformen.
Im Appell an die Zivilgesellschaft kommt
die Erfahrung zum Ausdruck, Politik könne

sich nicht im Eigenleben von Regierungen.

Parlamenten und Parteien erschöpfen.

Soll sie sich von Herrschaft und
Verwaltung unterscheiden, müssen auch jene
sich darum kümmern, die nicht zu diesem

Zweck in ein Amt gewählt worden sind. In

Rote Revue 2/93



der Tat sind basisdemokratische Energien,

Bemühungen von sozialen Bewegungen

und Nicht-Regierungs-Organisationen
unverzichtbare Formen politischen

Handelns. Dass sie in der Regel von
politisierten Minderheiten ausgehen, spricht
selbstredend nicht gegen sie, doch ist es

der Sache kaum angemessen, diese Gruppen

mit der Zivilgesellschaft gleichzusetzen.

Die Linke, die sich in der „postsozialistischen"

Welt einzurichten sucht, setzt
ihr Vertrauen in einen Begriff, der allen

möglichen ideologischen Wünschen
gerecht wird. Die Weltlage dispensiert sie

aber nicht davon, ihre alten Fragen erneut
zu stellen. Wie ist die soziale Ungleichheiten

sanktionierende, von technokratischer
oder populistischer Kurzsicht geprägte

Staatstätigkeit durch eine Politik zu ersetzen,

an der möglichst viele Menschen im
Bewusstsein ihrer Verantwortung partizipieren?

Auf diese Frage, so mein
Eindruck, gibt das Argument „Zivilgesellschaft"

eine enttäuschende Antwort. Was

das Wort bezeichnet, nämlich eine mächtige,

sich selbst regierende Gemeinschaft
demokratisch funktionierender, gegenüber

Staat und Wirtschaft unabhängiger
Vereinigungen politisch engagierter
Menschen, ist unauffindbar. Was hingegen
aufmerksame Beobachterinnen vorfinden,

nämlich kleine und aktive Gruppen,
die gegen den Druck der Gesellschaft für
eine andere Politik kämpfen, muss j a nicht
unbedingt mit einem bereits abgegriffenen

Ausdruck bezeichnet werden.

Verdrängt wird,

dass staatliche

Autoritäten nicht

von zivilen

Bewegungen

unterwandert

werden, sondern

von den

„Gesetzen" des

Weltmarkts.

1. Volker Heins: Ambivalenzen der Zivilgeseilschaft. In:
Politische Vierteljaliresschrift 2/1992, 235.

2. So Edward Shils: Was ist eine Civil Society? In: Krzysz-
tof Michalski (Hg.): Europa und die Civil Societv. Stuttgart
1991.

3. Charles Taylor: Die Beschwörung der Civil Society. In:
Michalski 1991.

4. Vgl. etwa Heinz Kleger: Die Rückkehr der Bürgergesellschaft.

In: Widerspruch 24/1992.
5. Hannah Arendt: Vita activa. München 1981 (amerikanische

Ausgabe 1958); Über die Revolution. München 1974
(1963); vgl. dazu Urs Marti: Öffentliches Handeln - Aufstand

gegen die Diktatur des Sozialen. In: Deutsche Zeitschrift für
Philosophie 5/1992.

6. Cornelius Castoriadis: L'institution imaginaire de la
societe. Paris 1975; Le monde morcele. Paris 1990.

7. Jürgen Habermas: Faktizität und Geltung. Frankfurt/
M 1992.443; 607. Vgl. auch: Theorie des kommunikativen
Handelns. Frankfurt/M 1981.

8. Jean L. Cohen, Andrew Arato: Civil Soeiety and Political

Theory. Cambridge. Mass. 1992.
9. Michael Walzer: Sphären der Gerechtigkeit. Frankfurt/

M, New York 1992. 449.

10. Micha Brumlik: Was heisst ^Zivile Gesellschaft'"'?

Versuch, den Pudding an die Wand zu nageln. In: Blätter für
deutsche und internationale Politik, August 1991.

11. Vgl. die kritischen Überlegungen von Joachim Hirsch:
Das Ende der „Zivilgesellschaft. In: Widerspruch 24/1992.

12. So namentlich Ulrich Rodel, Günther Frankenberg.
Helmut Dubiel: Die demokratische Frage. Frankfurt/M
1989.

13. Vgl. etwa Ralf Dahrendorf: Die gefährdete Civil

Society. In: Michalski 1991.
14. Christian de Brie: Des democraties sans voix, in: Le

monde diplomatique. Decembre 1992.

Rote Revue 2/93


	Zivilgesellschaft - oder : zuviel Gesellschaft?

