
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 71 (1993)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bücherwelt

Autor: Marti, Urs / Kästli, Tobias

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


w

Sehnsucht
nach Gemeinschaft

Der Verlust an

Gemeinschaft

wird im

fortschreitenden

Prozess

ökonomischer

Liberalisierung

stets von neuem

erlebt.

Christel Zahlmann (Hg.): Kommunita-
rismus in der Diskussion. Rotbuch
Verlag, Berlin 1992.153 Seiten.

Axel Honneth (Hg.): Kommunitarismus.

Eine Debatte über die moralischen

Grundlagen moderner
Gesellschaften. Campus Verlag. Frankfurt/
New York 1993. 226 Seiten.

Micha Brumlik, Hauke Brunkhorst
(Hg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit.
Fischer Taschenbuch Verlag.
Frankfurt/M. 1993. 382 Seiten.

Der Name mag neu sein, das Anliegen, für
das er steht, ist es nicht. Der Kommunitarismus,

von dem in der politischen und
sozialwissenschaftlichen Diskussion

gegenwärtig so viel die Rede ist, verhilft
Sorgen, die die Menschen heute so gut
kennen wie vor hundert und mehr Jahren,

zu einer neuen Sprache. Als wirtschaftliche,

aber auch als politische und ethische

Ordnung ist der Liberalismus eine
unheimliche Kraft, die die Menschen entwurzelt

und atomisiert, sie aus der Geborgenheit

der Gemeinschaft herausreisst und als

ohnmächtige und isolierte Wesen in die

brutale Welt der Konkurrenz stellt, so lautet

die nicht verstummende Klage. Der

Aufstieg des Kapitalismus hat bei den

betroffenen Bevölkerungsschichten immer
schon tiefes Misstrauen und Ängste ausgelöst.

Solche Gefühle haben sich im letzten
Jahrhundert in Europa zu einer konservativ,

romantisch oder sozialistisch motivierten

Kulturkritik verdichtet, die dem
Liberalismus den Zerfall der Moral und der

sozialen Harmonie zur Last legt. Marx

hingegen rechnete dem Liberalismus die

politische Emanzipation der Menschen als

Verdienst an.
Der Verlust an Gemeinschaft wird im
fortschreitenden Prozess ökonomischer

Liberalisierung stets von neuem erlebt.
Bekanntlich hat das Experiment der „reago-
nomics" in den Vereinigten Staaten zu
einer beängstigenden sozialen Desintegration

geführt; man muss den Kommunitarismus

als sozialpolitisches Programm
auch vor dem Hintergrund dieses Experiments

begreifen. Unter der Leitung des

Religionssoziologen Robert Bellah
veröffentlichte 1985 eine Autorinnen-Gruppe
das Buch „Habits of the Heart"; ihm folgte
sechs Jahre später „The Good Society".
Die Ausdehnung der Markt-Logik auf alle

gesellschaftlichen Sphären und der radikale

Individualismus wurden im Namen
des solidarischen Gemeinwesens, der
sozialen Verpflichtung kritisiert. Die auf
familiären und kirchlichen Werten beruhende

Gemeinschaftsmoral der Neuengland-
Staaten erschien in einem positiven Licht.
Amitai Etzioni, seit Jahren ein führender

Kopf der liberalen Linken, erteilte dem

neoliberalen Menschenbild mit seinem

Buch „The Moral Dimension. Towards a

New Economics" (1988) eine Absage.

Kommunitaristische Ideen haben in der

letzten Zeit zur Belebung der pohtischen
Debatte in den USA beigetragen, vor allern

im demokratischen Uager. Widerspruch
erwächst ihnen nicht nur von rechts,
sondern auch von der radikalen Linken; aus

ihrer Sicht erscheint etwa die Aufwertung

42 Rote Revue 3/93



puritanischer Wertvorstellungen und der

traditionellen Familienmoral als Ärgernis.
In Kreisen der europäischen Linken stösst

die neue Begeisterung für die Idee der

Kommunität aus naheliegenden Gründen
nicht nur auf Verständnis. Auf den Mythos
der Gemeinschaft haben sich nämlich bis

hin zum Nationalsozialismus häufig
Bewegungen mit antiuniversalistischen,
antiegalitären und antidemokratischen

Ideologien berufen. Der Begriff der
Gemeinschaft steht in der europäischen
Geschichte der politischen Ideen eher für
vormoderne, patriarchalische
Ordnungsvorstellungen, insbesondere auch für die

feindselige Ausgrenzung des als fremd

Empfundenen, denn für Solidarität und
Gemeinsinn. Aufgeklärtes Denken hat
gerade in der Auflösung gemeinschaftlicher
Bindungen, in der Befreiung von moralischen

Konventionen, in der wachsenden

Mobilität der Einzelnen eine Chance
erkannt. In der linken und feministischen
Kritik wird denn auch der Verdacht laut,
der Kommunitarismus neige zur Verklärung

traditioneller Herrschaftsverhältnisse

und Rollenzuweisungen, er suche mit
Rezepten aus der Vergangenheit die
Probleme der Gegenwart zu lösen.

Im Streit zwischen Kommunitarismus
und Liberalismus, der zur Zeit vor allem
in Deutschland hohe Wellen wirft, geht es

zwar auch um politische, stärker aber um
philosophische, anthropologische und
ethische Fragen. Gemäss liberalem
Verständnis beruht der soziale Zusammenhalt

auf Rechtsbeziehungen, auf Vertrags ¬

verhältnissen, die autonome Individuen
eingehen. Der Kommunitarismus verweist
hingegen auf die Bedeutung
gemeinschaftlicher Wertvorstellungen; in seiner
Sicht verdankt das Individuum seine

Identität dem Kollektiv. Die beiden
Positionen fuhren zu unterschiedlichen
Definitionen von Gerechtigkeit. Sie lassen aber
nicht unbedingt auf gegensätzliche politische

Ansichten schliessen. Viele Protago-
nistlnnen der liberalen wie der kommuni-
tarisüschen Seite vertreten in der Politik

Auffassungen, die wir als linksliberal
bezeichnen können. Uneinig sind sie sich im
Hinblick auf die philosophische Begründung

einer solchen Politik.
In deutscher Sprache liegen jetzt drei
Sammelbände vor. die eine Einführung in die

Kommunitarismus-Debatte versprechen.
Wo beginnen? Wer sich einen ersten Überblick

verschaffen will, ist gut beraten,
zunächst Otto Kallscheuers Literaturbericht
zu lesen; er beschliesst den von Christel
Zahlmann herausgegebenen Band. Die

meisten Beiträge in diesem Buch gehen auf
Artikel zurück, die zuerst in der „Frankfurter

Rundschau" erschienen sind. Das

spricht nicht gegen ihre Qualität. Empfohlen

seien hier etwa die Texte von Honnetii.
Fach, Rössler und Steinfath. Leserinnen,
die mit der amerikanischen Diskussion
nicht vertraut sind, werden jedoch kaum
die gewünschte Einführung vorfinden.
Einzelne Aspekte des Themas werden eher

stichwortartig abgehandelt. Überdies hätte

die „streitbare Einführung", die der

Untertitel in Aussicht stellt, eine stärkere

Vertretung kommunitaristischer Positionen

verlangt. Immerhin stellt der Aufsatz

von Bellah. Madsen. Sullivan. Swidler und

Tipton ein kleines kommunitaristisches
Manifest dar.

Auch der von Micha Brumlik und Hauke
Brunkhorst herausgegebene Band, der die

Vorträge eines Frankfurter Kongresses

von 1992 versammelt, eignet sich nicht

unbedingt als Einführung. Häufig stehen

philosophische Spezialfragen im Vordergrund,

deren Relevanz für die politische
Dimension des Kommunitarismus-Streits

nur noch zu erahnen ist. Die Lektüre lohnt
sich in einigen fällen dennoch. Zu
empfehlen ist in erster Linie der Aufsatz von
Martha C. Nussbaum. Ihre Ausführungen
machen einsichtig, warum die Diskussion

philosophischer Grundsätze für die politische

Praxis relevant werden kann. Sie legt

dar, weshalb eine sozialdemokratische
Politik der Planung auf eine Philosophie
des menschlichen Wesens und auf die Idee

des guten Lebens angewiesen bleibt. Die

Gemäss liberalem

Verständnis beruht

der soziale

Zusammenhalt auf

Rechtsbeziehungen, auf

Vertragsverhältnissen, die

autonome

Individuen

eingehen.

Rote Revue 3/93 43



Der

Kommunitarismus

verweist auf die

Bedeutung

gemeinschaftlicher

Wertvorstellungen; in

seiner Sicht

verdankt das

Individuum seine

Identität dem

Kollektiv.

engagierte Feministin zeigt überdies, weshalb

der traditionalistische Kommunitarismus

und der auch in progressiven Kreisen

populäre KultutTelativismus den
politischen Problemen der Gegenwart nicht

angemessen sind.
Wer sich über den Verlauf der philosophischen

Debatte und über die wichtigsten
darin vertretenen Standpunkte ins Bild
setzen will, hält sich am besten an den von
Axel Honneth herausgegebenen Band.

Hier kommen die amerikanischen
Kontrahentinnen selbst zu \X ort. John Rawls hatte

mit der Publikation seiner „Theorie der

Gerechtigkeit" (1971) eine lebhafte
Kontroverse ausgelöst. Rawls wollte den

Vertragsgedanken aktualisieren und griff dabei

- so die kommunitaristische Kritik -
auf die unhaltbare Hypothese moralisch
und sozial ungebundener Personen
zurück. Michael Sandel formulierte diese

Kritik in seinem 1982 erschienenen Buch

„Liberalism and the Limits of Justice";
von ihm stammt der erste Beitrag. Das von
der liberalen Ethik vorausgesetzte
ungebundene Selbst, so heisst es darin, scheint

Wirklichkeit geworden zu sein; es ist aber
eher entmachtet als befreit und in einem
Netzwerk von ungewollten Verpflichtungen

verstrickt, ohne sich mit
gemeinschaftlichen Zielen identifizieren zu können.

Von Rawls selbst ist der wichtige
Aufsatz „Gerechtigkeit als Fairness:
politisch und nicht metaphysisch" aus dem

Jahre 1985 abgedruckt.
Die hierzulande wohl bekanntesten
Kommunitaristen, Charles Taylor und Michael
Walzer, sind mit zwei jüngeren Aufsätzen

vertreten. Darin wird deutlich, in welcher

Richtung sich zwischen den zunächst

gegensätzlichen Positionen ein Konsens
abzeichnen könnte. Bei der „Gemeinschaft",
die der Kommunitarismus verteidigen

will, handelt es sich schliesslich in der

Regel um die moderne liberale Demokratie.

Taylor will den Nachweis erbringen,
dass diese Ordnung nie allein auf allgemein

akzeptierten Verfahrensregeln beruhen

kann, sondern auf gemeinsame
Wertorientierungen wie den Patriotismus
angewiesen bleibt. Walzer geht von der Erfahrung

zunehmender geographischer, sozialer,

partnerschaftlicher und politischer
Mobilität in modernen Gesellschaften aus

und fordert dazu auf, die Freiheit der

Individuen, sich zusammenzuschliessen

oder aber Gruppenbindungen zu lösen,
selbst als gemeinschaftsbildenden Wert zu

begreifen.
Mit dem Plädoyer für die Rückbesinnung
auf den republikanischen Humanismus
hat Taylor sowohl die Kommunitarismus-
wie die Zivilgesellschaftsdebatte massgeblich

beeinflusst: auch Walzers Schriften
sind für beide Diskussionen relevant. Man

muss jedoch die zwei Konzepte
auseinanderhalten. Ceht es in den Theorien der

Zivilgesellschaft um Assoziationen, die

ihre Ansprüche gegenüber dem Staat
geltend machen, also letztlich um ein neues
Verständnis demokratischer Praxis, so

fragt der Kommunitarismus. welche
Gemeinschaftsformen politisch handlungsfähig

sind bzw. individuelles politisches
Handeln ermöglichen und in welchem
Mass der Staat Gemeinschaftswerte
repräsentieren sollte. Er befasst sich überdies

mit sozialwissenschaftlichen Grundlagenproblemen,

etwa mit der „sozialen
Geburt" des Selbst, che für zivilgesellschaftliche

Entwürfe eher unerheblich sind. Was

beide Debatten freilich verbindet, ist nicht
zuletzt der Umstand, dass sie Ausdruck

jener postsozialistischen Resignation sind,

die die Linke seit einiger Zeit erfasst hat.

Urs Marti

44 Rote Revue 3/93



Multikulturalismus
contra
Rechtsextremismus
Daniel Cohn-Bendit und Thomas
Schmid, Heimat Babylon. Das Wagnis
der multikulturellen Demokratie.
Hoffmann und Campe, Hamburg 1992.
384 Seiten, Fr. 39.—.

Claus Leggewie, Multi Kulti. Spielregeln

für die Vielvölkerdemokratie.
Rotbuch Verlag, Berlin, 3. Aufl. (mit
neuem, aktuellem Vorwort) 1993. 166

Seiten, Fr. 15.90.

Die Phänomene des Ausländerhasses und
des Rechtsextremismus in der Schweiz
sind in verschiedenen Publikationen
beschrieben worden. Was uns fehlt, ist eine

soziologisch-politische Analyse, die

Lösungsansätze aufzeigt. In Deutschland ist

man in dieser Beziehung weiter. Die dortige

Diskussion kreist insbesondere um die

Begriffe der Multikulturalität (als
gesellschaftlichen Zustand) und Multikulturalismus

(als Bewusstseinslage, die sich dem

multikulturellen Wesen der heutigen
Einwanderungsgesellschaften anpasst). Dazu

gibt es zwei aktuelle und wichtige Publikationen,

die auch in der schweizerischen
Diskussion weiterhelfen können. Die eine

trägt den Titel „Heimat Babylon" und ist
von Daniel Cohn-Bendit und Thomas
Schmid geschrieben worden.
Thomas Schmid, geboren 1945 in Sachsen,

gehörte zur Frankfurter Spontiszene
der siebziger Jahre. Heute wirkt er gesetzter,

gemässigter und vorsichtiger. Er lebt
als freier Publizist (letzte Publikation
1990: „Staatsbegräbnis. Von ziviler
Gesellschaft") und ist Berater des Frankfur¬

ter Amtes für multikulturelle Angelegenheiten.

Chef dieses Amtes ist Daniel Cohn-
Bendit. Dieser ist der eigentliche Mister
Multikulti: er hat den Begriff des

Multikulturalismus populär gemacht und steht mit
seiner Person dafür ein.

Cohn-Bendit, geboren 1945 in Montau-
ban, ist deutsch-jüdischer Herkunft und
wuchs in Frankreich auf. Er war einer der

Protagonisten der studentischen
Protestbewegung im Pariser Mai 68. Gegen ihn
wurden von bürgerlicher Seite, aber auch

von seiten der stalinistischen Linken
antideutsche und antijüdische Gefühle mobilisiert.

Weil er die französische Staatsbürgerschaft

nicht besass, wurde er kurzerhand

aus Frankreich ausgewiesen. Das

war ein nationalistisch legitimierter Akt
des gaullistischen Regimes, der zu einer
antinationalen Reaktion der neulinken
und liberalen Öffentlichkeit führte: Am
20. Mai 1968 versammelten sich an die
100 000 Leute zu einer Solidaritätsdemonstration

für Colm-Bendit und
skandierten: „Wir sind alle deutsche Juden!"
Diese Demonstration bezeichnet Cohn-
Bendit als den ersten grossen multikulturellen

Akt in seinem Leben.
Nach semer Ausweisung lebte Colm-Bendit

in Frankfurt, war, wie Thomas Schmid.
Teil der dortigen Spontiszene, wurde
antiautoritärer Kindergärtner, redigierte das

Szenenblatt „Pflasterstrand" und funktionierte

es zum „Frankfurter Journal" für
„neue Städter" um. Er schloss sich den

Grünen an, legte seüi revolutionäres Image
ab. blieb aber ein gewitzter Provokateur
rechter wie Imker Konventionen.

Rote Revue 3/93 45



Daniel Cohn-Bendit

(Bild: Gerd-Ulli

Baranski)

Die Lektüre

dieses Buches ist

eine Art

Therapie, die uns

von unseren

Vorurteilen, von

unserem

heimlichen

Rassismus

befreit.

46

jm

Als Frankfurt 1989 eine rot-grüne
Mehrheitsregierung bekam, wurde ein Amt für
multikulturelle Angelegenheiten geschaffen.

Die ehrenamtliche Funktion eines

Dezernenten für multikulturelle
Angelegenheiten übernahm Cohn-Bendit. Er, der

geborene Kommunikator, versucht seither

unermüdlich, die Öffentlichkeit für die

Probleme des Zusammenlebens von
Deutschen und Ausländern zu sensibilisieren.
Seine Arbeit wird als Pioniertat geschätzt,
aber auch immer wieder kritisiert, und

zwar von rechter wie von linker Seite. Für
die Rechtsextremisten ist er ein gefährlicher

Demagoge, der die Abwehrfront

gegen das Ausländische untergräbt, für die

harten Linken ein blosser Schwätzer, der,

statt das revolutionäre Potential der
Ausländerinnen zu nutzen, diese mit den

Ausbeutungsverhältnissen, in denen sie gefangen

sind, zu versöhnen sucht.

In „Heimat Babylon" legen Cohn-Bendit
und Schmid ihre Sicht der modernen
Gesellschaft ausführlich dar. Die Lektüre
dieses Buches ist eine Art Therapie, die uns

von unseren Vorurteilen, von unserem
heimlichen Rassismus befreit. Es ist eine

Einübung in multikulturellem Denken.
Die Autoren untersuchen ihr Thema
analytisch, historisch, soziologisch, sie gehen

Rote Revue 3/93

es von immer neuen Seiten her an. Manchmal

wiederholen sie sich, und gewisse
Kapitel empfand ich als ziemlich langfädig.
Aber das Ganze ist doch höchst lesenswert.

Schon die Einleitung war für mich ein

Augenöffner: Deutschland sei ein
Einwanderungsland, benehme sich aber wie ein

Land, das nur den „Deutschstämmigen"
gehört. Einwanderung werde als Ausnahmefall

behandelt; man tue so, wie wenn es

normal wäre, dass die Leute an ihrem Ort
blieben, und daraus erwachse eine

Abwehrhaltung gegenüber den Migranten
und Migrantinnen. - Gilt das alles nicht
auch für die Schweiz? Ist es nicht auch bei

uns so, dass wir die Zuwanderung als

Bedrohung empfinden und gern darauf
hinweisen, unser Land sei ohnehin übervölkert?

Dass die schweizerische Gesellschaft
ohne Zuwanderung zu einer aussterbenden

oder zumindest überalterten Gesellschaft

würde, dass unser System der

Sozialversicherungen ohne die Beiträge der

Ausländerinnen zusammenbrechen würde,

nehmen wir dagegen nur ungern zur
Kenntnis. Ist nicht auch die Schweiz
faktisch ein Einwanderungsland, wdl es aber

nicht sein? Fehlt nicht auch bei uns ein

Einwanderungsgesetz, und verengen nicht
auch wir ständig unser Asylgesetz? Ist es

nicht auch bei uns so, dass wir von der

Möglichkeit der Einbürgerung von Ausländern

und Ausländerinnen nur sehr
zurückhaltend Gebrauch machen, weil wir davon

ausgehen, wer in der Schweiz lebe, sei

deswegen noch lange kein Schweizer, keine

Schweizerin, denn das Schweizertum wolle

entweder ererbt oder mühsam erworben
sein?

In Deutschland ist es noch extremer: Dort

gilt bei der Einbürgerung im Prinzip
immer noch das alte „ius sanguinis", also das

Recht der blutmässigen Herkunft, das eine

Einbürgerung von Ausländern und
Ausländerinnen, die nicht ihre Deutschstäm-

migkeit nachweisen können, fast unmöglich

macht. So ist es bei uns nicht. Aber vorn

liberalen „ius solis", wie es Frankreich im

Prinzip kennt, wonach also Landesbürge-



Drei Modelle des Multikulturalismus

Der Begriff Multikulturalismus gibt zu Verwirrung Anlass; er wird nicht nur von linken und
liberalen, sondern auch von rechten Kreisen verwendet, bekommt aber damit jeweils einen

andern Sinn. Claus Leggewie unterscheidet drei verschiedene Modelle des Multikulturalismus:

1. Das Apartheidsmodell. Die multikulturelle Gesellschaft ist zusammengesetzt aus
unterschiedlichen ethnischen Gruppen, wobei die Grenzen zwischen diesen Gruppen undurchlässig
sind. Die multikulturelle Gesellschaft wird zur Apartheidsgesellschaft. Jede ethnische Gruppe
hat zwar ihre Existenzberechtigung, aber es gibt eine ethnische Rangordnung, die über die

Zuteilung der sozialen Chancen entscheidet. So verstandener Multikulturalismus ist eigentlich

ein moderner Rassismus; der Begriff der Rasse wird einfach durch den Begriff der Kultur
ersetzt.

2. Das Assimilationsmodell. Ethnische Minderheiten gruppieren sich um eine kulturell
definierte Mehrheit. Etappenweise — etwa binnen dreier Generationen — gleichen sich die

Minderheiten der Mehrheit an. Dieses Modell galt bis vor kurzem auch für die Schweiz. Am

perfektesten kam es zum Ausdruck im republikanisch-egalitären Projekt einer politisch-
homogenen Gesellschaft der dritten französischen Republik (1875—1940). Differenzen der

Herkunft werden nicht geleugnet, aber sie sollen durch die Attraktivität einer universalistischen

Menschheitsidee überwunden werden.

3. Postmoderner Mulitkulturalismus. Weil der Nationalstaat als Denk- und Haud-

lungseinheit ausgedient hat, ist die Gesellschaft ohne hegemoniale Kultur. Die abstrakte

universalistische Menschheitsidee, die in Wirklichkeit stark eurozentrisch geprägt ist. taugt
nicht mehr. Die transnationale Mobilität hat ein Ausmass erreicht, das die Weltgesel lschaft von
einer Abstraktion zu einer erfahrbaren Wirklichkeit macht: Es wird deutlich, dass diese

Weltgesellschaft eben keine universale Kultur kennt, sondern multikulturell ist. Dies zu

akzeptieren und mit der Vielfalt zu leben, gleichzeitig aber neue universelle Werte zu prägen,
ist genau der Schritt zum Multikulturalismus; es ist auch der Schritt von der Moderne in die

Postmoderne.

Den

vermeintlichen

Normalzustand,

in dem die Leute

an ihrem Ort

bleiben, entlarven

Cohn-Bendit/

Schmid als

historischen

Ausnahmezustand.

rln ist, wer im Land geboren ist, sind wir
auch noch weit entfernt.
Den vermeintlichen Normalzustand, in
dem die Leute an ihrem Ort bleiben,
entlarven Cohn-Bendit/Schmid als historischen

Ausnahmezustand. Normal ist. dass

die Leute herumziehen, dass ganze
Völkerschaften eine neue Heimat suchen
müssen. Das gab es immer in der
Geschichte, und die beiden Autoren beschreiben

an eindrücklichen Beispielen, wie die

Migranten und Migrantinnen (Herum-
wandererlmien) zur Belebung von Kultur
und Wirtschaft beitrugen. Sie betonen
aber auch, dass die Migranten und
Migrantinnen bei der ansässigen Bevölke¬

rung immer Ängste auslösten, dass es den

Fremdenhass immer schon gab. Nicht nur
die Migration, auch der Fremdenhass ist
normal; man muss ihn als Realität annehmen

und versuchen, vernünftig damit
umzugehen. Cohn-Bendit/Schmid moralisieren

nicht, sie rufen nicht dazu auf. die
Fremden zu lieben. Die Fremden wollen
nicht besonders geliebt, sondern einfach

akzeptiert werden. Dazu braucht es sachliche

Aufklärung, denn der Fremdenhass

beruht in erster Liiüe auf Vorurteilen. Diese

sachliche Aufklärung bietet das Buch in
reichem Mass. Es ist auch mit einem

Anmerkungsteil verseben, der Hinweise zu
weiterführenden Detailstudien gibt.

Rote Revue 3/93 47



Eine moderne

Vielvölker-

republik kann nur

existieren, wenn

sie sich an

gewisse

universale

Prinzipien hält,

ohne aber die

primären Lebensund

Kulturformen

zu vergewaltigen.

Ein wenig anders beschaffen ist das Buch

„Mufti Kulti" von Claus Leggewie, Professor

für Politikwissenschaft in Giessen. Es

ist knapper, dichter und in seinem Diskurs

vielfältiger als „Heimat Babvlon". Im
Vorwort gibt Leggewie eine aktuelle Übersicht
der deutschen Debatte über Ausländerinnenrechte

und Multikulturalismus.
Eindringlich zeigt er auf, warum die Frage.
wie verschiedene Gruppen von Ausländerinnen

und Deutschen friedlich
zusammenleben können, so zentral geworden ist.
welche Strategien es gibt, welche

Lösungsvorschläge. In einer Art soziologischer
Deutung des Gleichnisses vom Turmbau

zu Babel geht er an die Wurzeln des

Problems und zeichnet einen Teil der
deutschen Einwanderungsgeschichte nach. Er
befasst sich dann auch mit dem
modischen, von der Werbung vereinnahmten

Begriff des Multikulturalismus (United
Colors of Benetton), skizziert verfassungspolitische

Grundsätze für einen
Vielvölkerstaat und setzt sich kritisch mit Cohn-
Bendit auseinander. Eingestreut in seinen

Text sind Interviews und kurze Essays zu
besonderen Aspekten des Multikulturalismus,

etwa der Text des Pariser taz-Korre-
spondenten Alexander Smotczvk zum
Thema „Ästhetik als Widerstand" oder

Sigrid Baringhorsts Beschreibung des

Prozesses gegen Salman Rushdie.

Die kritische Auseinandersetzung mit
Cohn-Bendit und dem Amt für Multikulturelle

Angelegenheiten (AMKA) bildet
einen Schwerpunkt des Buches. Leggewie
ist vorsichtig in seinem Urteil. Tatsache

sei, dass das AMKA neue Wege erkunde, es

sei aber nicht sicher, ob damit, viel erreicht
werde. Die „Amtsphilosphie" gehe von
einem „persuasiven" politischen
Programm aus, das Einstellungen und
Verhaltensweisen der Bevölkerung kommunikativ

und über Symbole vermittelt
beeinflussen wolle. Solche Uberzeugungspro-

gramme gälten bei den Politprofis zwar als

kostengünstig, aber auch als unwirksam.

denn für sie bestehe Politik darin, anderen

mit Geld, Gesetz und Gewalt ihren Willen

aufzuzwingen. Das Amt für multikulturelle

Angelegenheiten werde belächelt,
weil es auf den „herrschaftsfreien
Diskurs" setze. Es erlasse keine Verordnungen,

stelle keine Strafzettel aus. habe

kaum ein Budget und noch weniger Personal.

Leggewie diskutiert Vor- und Nachteile

des gewählten Vorgehens, findet, die

lokale Antidiskriminienmgspolitik müsse

noch vermehrt Profil gewinnen, kommt
aber insgesamt zu einem positiven
Schluss: „Um die Zerstörung der Stadt als

sozialem und politischem Ort wenigstens
einzudämmen, ist der Frankfurter Weg.

Sozialpolitik mit kulturpolitischen
Akzenten, genau der richtige."
Leggewie plädiert für ..ethnische Auflok -

kerung. kulturelle \ ielfalt und religiösen
Pluralismus". Am Ende aber meint er. das

alles mache nur Sinn, wenn letztendlich
alle Gesellschaftsglieder als Bürgerinnen
des Landes am politischen Gemeinwesen
teilhaben könnten. Dafür aber brauche es

verfassungspolitische Massnahmen. In
erster Linie gehe es um die erleichterte
Einbürgerung. In einem weiteren Sinn aber

gehe es, wie der amerikanische
Sozialwissenschaftler Michael Walzer sagt, um

„Egalitarismus, vereinbar mit Freiheit",
oder, umgekehrt gesagt, um Integration
ohne rabiate Uniformierung. Der Aufbau
einer modernen Vielvölkerrepublik ist
keine Kleinigkeit, denn eine solche Republik

kann nur existieren, wenn sie sich an

gewisse universale Prinzipien hält, ohne

aber die primären Uebensformen und
Kulturkonstruktionen zu vergewaltigen.
Was das im Einzelfall heisst — ich denke

etwa an den kürzlich vorn schweizerischen

Bundesgericht entschiedenen Fall eines

türkischen Mädchens, dem der Vater
verbot, am Schulschwimmen teilzunehmen

—, muss wohl immer wieder neu abgeklärt

werden.

Tobias Kästli

48 Rote Revue 3/93


	Bücherwelt

