
Zeitschrift: Rote Revue : Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 70 (1991)

Heft: 2

Artikel: Die Umwelt, das Portemonnaie und die Moral

Autor: Berger, Maya / Rechsteiner, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Streitgespräch

Die Umwelt,
das Portemonnaie
und die Moral

Über den Handlungsnotstand
im Umweltschutz sind wir
uns noch problemlos einig,
Rudolf Rechsteiner und ich.
«Zwischen absoluter
Resignation und ferner Utopie
brauchen wir so etwas wie
einen ökologischen Pragmatismus»,

sagt er und schwört
auf sein Konzept per
Portemonnaie, denn «das
Portemonnaie ist ja der empfindlichste

Körperteil; die Leute
reagieren eben viel schneller
auf Preise und haben das
auch viel lieber als Gebote
und Verbote». Mag sein,
denke ich, dass es soweit
gekommen ist mit unserer zweiten

Natur, und jegliche Moral,
die guten alten Werte nun
vollends säkularisiert,
zweckrationalisiert, das heisst im
wahrsten Sinne vergeldsäk-
kelt sind. Aber da reden wir
bereits verschiedene
Sprachen. So kommt zum
Handlungsnotstand auch noch der
Sprachnotstand. Das
folgende Gespräch ist unter
anderem als Versuch zu verstehen,

die konkrete Rede vom
Portemonnaie und jene
abstrakte über Natur usw.
einander näherzubringen — eine
Etüde in interdisziplinärem
Reden also. Etwas weniger
Arbeitsteilung! Zumindest in
der theoretischen Diskussion,

hoffe ich heimlich. M. B.

Von und mit Maya Berger und
Rudolf Rechsteiner

Wer ist schuld an der
Zerstörung der Umwelt?
Maya Berger (M. B.): In der Beziehung

zur Umwelt versage im Grunde
die ganze Gesellschaft, schreibst Du
in Deinem Buch. Es sei jedoch einfacher

und bequemer, einzelne Akteure
zu beschuldigen, als die Lebensweise

ganzer Gesellschaften in Frage zu stellen.

In welcher Gesellschaft leben wir
denn eigentlich: in einer Industriegesellschaft,

einer kapitalistischen
Gesellschaft, einer Marktwirtschaftsgesellschaft

oder Trägt nun die
Industrie, das Kapital, der Markt oder
wer sonst die Schuld an der
Umweltzerstörung?

Rudolf Rechsteiner (R.R.): Grundsätzlich

leben wir in einer Industriegesellschaft

mit einer hochgradigen
Arbeitsteilung. Schuld ist nicht das Kapital,

sondern eine Haltung
Hauptursache der Zerstörung ist wohl die

Entscheidung des Menschen, dass er
sich über die Natur gestellt hat und sie
als Objekt der Ausbeutung betrachtet.

Das Ganze wird natürlich durch
den Markt erleichtert. Diese Grössenordnung

von Umweltzerstörung ist
nur unter marktwirtschaftlicher
Arbeitsteilung vorstellbar. Die
Marktwirtschaft müsste aber nicht zwangsläufig

so sein, wie sie ist.
M. B.: Haben nicht die grossen
Kapitalien diese Arbeitsteilung erst
ermöglichst? Das System der Konkur¬

renz und der Kapitalkreislauf selbst

treiben doch die intensive Arbeitsteilung

und eine immer expansivere
Produktion erst wirklich voran?
R. R.: Der Begriff Kapital ist vorbelastet

als Antithese zu einer sozialistischen

Gesellschaft. Umweltver-

Umweltschutz
per Portemonnaie
M,

Weg** zur; tu

1 liUmswrhm

Das Streitgespräch
zwischen Maya Berger und
Rudolf Rechsteiner bezieht
sich auf Aussagen in
Rechsteiners Buch «Umweltschutz

per Portemonnaie -
Wege zur sauberen
Wirtschaft», das im Unionsverlag

Zürich erschienen ist.

14



Streitgespräch

schmutzung ist aber nicht auf kapitalistische

Länder beschränkt. Der
Begriff Kapital ist für mich aufs engste
verbunden mit dem Begriff Technologie.

Kapital ist «geronnene Arbeit»,
aufgehäuft zu Maschinen, und diese

werden eingesetzt, um irgendeinen
Nutzen zu stiften. Ich sehe nicht, dass

Kapital an sich, also Technologie an

sich, der Feind der Menschen ist. Ich
kann mir unter Technologie sowohl
äusserst nützliche Dinge vorstellen als

auch schädliche. So wie wir es

geschafft haben, nach zwanzig bis dreissig

Jahren Friedensbewegung einen
Teil der Kriegstechnologie wegzuräumen,

so können wir auch eines Tages
der Umwelttechnologie zum Durchbruch

verhelfen. Neue Energien —

die, wohlgemerkt, teurer sind als die

heutigen Billig-Öl-Technologien -
würden dann für breite Massen Nutzen

stiften. Konkretes Beispiel, wo
mir auch die Kooperation mit Teilen
der Industrie sinnvoll scheint: Die
Firma Kolenko und die Firma Sulzer
können jetzt in Algerien ein
Sonnenkraftwerk bauen, das Strom für 9

Rappen pro Kilowattstunde herstellt.
Das ist für mich absolut revolutionär.
Auf einem Drittel der Fläche Algeriens

könnten wir die ganze
Weltenergieproduktion herstellen. Aber die
internen gesellschaftlichen Verhältnisse
sind nicht darauf ausgerichtet, diese

Techniken durchzusetzen.

M. B.: In Deinem Buch kritisierst Du
explizit die Technik als Hoffnungsträgerin

der Menschheit - beziehst dies

allerdings auf Gen-, Bio-, Atom- und
Informationstechnologien. Rein
technische Massnahmen genügen im
Umweltschutz je länger, desto weniger.
Wir alle müssten uns endlich vertraut
machen mit der «Philosophie der
marktwirtschaftlichcn Instrumente»,
schreibst Du. Der Markt, beziehungsweise

die marktwirtschaftliche
Arbeitsteilung, hat das System der
organisierten Verantwortungslosigkeit
jedoch erst ermöglicht, wie Du eben seiher

angedeutet hast. Soll jetzt ein und

derselbe Markt diese

Verantwortungslosigkeit dank markteigener
Mechanismen wieder fortzaubern, mit
unsichtbarer Hand («invisible hand»,
Adam Smith) wieder Verantwortung
ins System hexen und sich so aus eigener

Kraft retten können? (Vgl.
Kommentar I).

Ein Umweltwunder wäre
möglich, wenn
R. R.: Man muss klar sehen, dass der
Markt eigentlich erst der zweite
Schritt ist beim Umweltschutzkonzept,

das ich verfechte. Der erste
Schritt besteht darin, dass wir für
Emissionen, für die Beanspruchung
von Land usw. klare Schutzziele
festlegen. Das ist eigentlich der wichtigste
Schritt, und der hat mit Markt nichts

zu tun. Die Frage ist: Wie können wir
diese Ziele erreichen? An sich sind die
Ziele ja da, im Luftbereich zum
Beispiel, aber man versucht sie hin und
her zu schieben, zu untergraben — ich
denke zum Beispiel daran, wie der
Ständerat sich gegen die Restwassermengen

wehrt! -, und das ist ein
politischer Kampf.
M. B.: Dein Buch ist aber nicht in
erster Linie ein politisches Buch?

R. R.: Nein, mein Buch hakt bei den
Instrumenten ein und geht der Frage
nach, warum die Ziele so schlecht
erreicht werden. Das bisherige Instrument

der Gebote und Verbote bringt
darum wenig, weil es keine Signale
aussendet, zum Beispiel an die Luft-
verschmutzer. Das Instrument einer
Steuer dagegen sendet erstens ein
Signal an den Produzenten, das sagt:
Produziere anders, deine Emission
kostet Geld! Überlege dir, wie du
diese Emission senken kannst. Und es

sendet zweitens ein Signal an den

Konsumenten, indem es sagt:
Emissionen und alles, was der Natur schadet,

sind schlecht. Wenn du
schadenverursachende Güter konsumierst,
dann kostet dich das mehr als Alternativgüter,

die umweltfreundlich hergestellt

wurden.

Kommentar I:

Der «Markt an sich, das heisst die

Rückkoppelung vom Preis auf

Angebot und Nachfrage», sei

äusserst effizient, und im grossen und

ganzen funktioniere er auch trotz
Kartellen usw. Das ist auch schon

die ganze Weisheit, die unser
Gespräch über den «Markt» zutage
brachte. So wie «Markt» real exi-
siert, kann ihn offenbar niemand

so recht definieren; so wie er
allenfalls definierbar wäre, als Modell

nämlich, exisitiert er nicht —

und dennoch reden alle vom
Markt. Staunend werweisse ich,
was denn da abläuft.

Untersuchungen zeigen: Mit der
Grösse und der Nähe der Gefahr
wachsen die Widerstände, sie

einzusehen. Angesichts der drohenden

Klimakatastrophe, zum
Beispiel, könnten wir also kaum noch

auf Einsicht bauen. Bliebe also

zuletzt nur die List: Wenn wir
schon selber nicht fähig sind, uns

unseres Verstandes zu bedienen,
so sind wir doch noch schlau

genug, dem Markt uns anzuvertrauen,

damit er uns lenke. Also
legen wir unser Schicksal in seine

«unsichtbare Hand». Marktwirtschaftliche

Instrumente wirken im
stillen. Verbote und Gebote werden

überflüssig, weil der Markt
ihre Einhaltung selber besorgt.

Moral und Vernunft von einst, die

«schönen Werte im Menschen»,
können wir uns sparen. An ihrer
Stelle tritt der Markt: die automatische

Sozialtechnologie und ihr
Betriebsstoff, das Geld. Damit ist

endlich auch der Umweltschutz
rationalisiert - das heisst ebenso

«vernünftig gemacht» wie die
rationalisierte Arbeit, die ihn erfordert.

In der Tat, es ist ein verzweifeltes

Konzept.

15



Streitgespräch

M. B.: Du zweifelst also weniger am

gemeinsamen politischen Willen, als

an den bisherigen Versuchen, diesen

durchzusetzen. Wird jetzt alles zur
Instrumentenfrage?
R. R.: Ein Stück weit ja. Wenn ich
bedenke, wie einfach Umweltschutz ist,
wenn man die richtigen Instrumente
verwendet! Es gab im
Nachkriegsdeutschland das sprichwörtliche
Wirtschaftswunder. Ich glaube, dass auch

ein Umw eltwunder möglich wäre,

wenn wir die Instrumente dafür
einsetzen. Aber ich will damit nicht
sagen, dass der Kampf um die Schutzziele

schon geführt ist.

Umweltschutz oder
Wirtschaftswachstum?

M.B.: Die «wundertätigen»
Instrumente, die Du propagierst, sind
unzertrennbar mit dem System der
Marktwirtschaft verbunden.
Marktwirtschaft aber heisst Wachstum und
nochmals Wachstum! Lässt sich eine
wachstumsorientierte Wirtschaft
überhaupt ökologisieren, das heisst

begrenzen? Schliessen sich Wachstum
und Selbstbegrenzung nicht gegenseitig

aus?

R.R.: Ganz knapp gesagt: Einfach
jetzt Stillstand, kein Wachstum mehr,
das ist keine Lösung! Es muss weitergehen,

aber wir müssen das Ganze
umbauen. «Sclbstbcgrcnzung» ist das

Synonym für ein Schutzziel; das

heisst, wir machen nicht mehr alles,

was technisch machbar wäre. Wachstum

meint Wachstum der Löhne und
der Kaufkraft. Die entscheidende
Frage aber ist, was wir mit dem Geld

anfangen, wie wir den Warenkorb
ändern. Das Rezept heisst, die schlechten

Güter verteuern! Ein Beispiel:
Wenn ich eine Kohlendioxidabgabe
erhebe, anstatt 20 Rappen pro Liter
Öl 1 Franken verlange, dann fangen
die Leute an, auf ihrem Dach Sonnen-

energieanlagcn einzubauen, und es

wird weniger Öl verbrannt, schliesslich

weniger Öl importiert und es gibt

weniger Emissionen. Dabei haben wir
investiert — umweltfreundliche
Technologien sind sehr kapitalintensiv —,

haben Arbeitsplätze geschaffen,
wirtschaftliches Wachstum erzeugt, und
wir haben mehr Umweltschutz als

vorher. Es ist also überhaupt nicht so,
dass Wachstum zwangsläufig
umweltzerstörend sein muss. Kommt dazu,
dass die steigenden Einkommen, das

stetige Wachstum, im wesentlichen
ein Scheinphänomen sind, weil gleichzeitig

auch die Kosten steigen.

Soll jetzt auch die Natur
käuflich werden?

M. B.: Aber es ist doch nicht zu leugnen,

dass wir heute einen höheren
Lebensstandard haben als früher und vor
allem einen wesentlich grösseren Ver-
schleiss an Lebensressourcen — auf
Kosten der Dritten Welt und unserer
eigenen Überlebenschanccn. Und
selbst wenn bei steigendem Wachstum

auch die Kosten steigen, sagt der
Prozess etwas aus: Immer mehr Bereiche

werden der Geldwirtschaft
unterworfen, das heisst, sie werden
ökonomisiert. Frauen, zum Beispiel, gehen
heute arbeiten gegen Lohn und
bezahlen gleichzeitig ein Kindermädchen

RR.: und heute muss das Kind
nachher zum Psychiater usw., und wir
haben in der Statistik eine tolle
Entwicklung des Bruttosozialproduktes.
M. B.: Das Kind müsse zum Psychiater,

erwähnst Du und plädierst in Deinem

Buch gleichzeitig dafür, einen
weitern Bereich, die Natur, in die
Ökonomie einzubinden. Du rechtfertigst

dies mit dem Argument, die Umwelt

sei heute schon in weiten Bereichen

«käuflich zum Preise Null» und
forderst dagegen sozusagen einen
«gerechten» Preis für die Natur.
R. R.: Nein, ich gebe der Natur keinen
Preis. Das hast Du falsch verstanden.
Ich argumentiere so: Mit Emissionen
wird erst gehaushaltet, wenn sie Geld
kosten, das heisst, wenn Emissions¬

verzicht Geld bringt. Die Unternehmer

reagieren nun — weiss Gott! -
eben nicht auf schöne Worte, sondern

auf wirtschaftliche Gegebenheiten.
Das hat nichts mit einer Ökonomisic-

rung der Natur, sondern mit der

Ökonomisierung der Naturzerstörung zu

tun. Das heisst: Lasst die Natur in

Ruhe und reguliert die Interventionen,

machen wir diese gebührenpflichtig.

Es geht also nicht um die

«Käuflichkeit der Natur», sondern um
die Käuflichkeit der Emissionen.

(Vgl. Kommentar II).

Freiheit per Portemonnaie
oder Pflicht zur Moral!

M. B.: Es mag ja einleuchten, dass wir
nicht drumherumkommen, quasi
innerkapitalistisch zu denken, wollen
wir nicht wirkungslos bleiben. Trotzdem,

ich werde den Verdacht einfach

nicht los, Dein «Umweltschutz per
Portemonnaie» verfechte eine
trickreiche «Fünfer-und-Weggli»-Politik,
das heisst, die Gratismentalität gegenüber

der Umwelt werde nicht wirklich
in Frage gestellt. Nach Deinem Konzept

dauert ja der Wohlstand
unvermindert an, haben die Unternehmer
weiterhin ihre Profite, ist das Ganze

durchaus «sozial ausgewogen»... und

jetzt soll neu, dank Lenkungsabgaben,

auch noch die Wirtschaft sauber

werden. An unserer Lebensweise
brauchen wir dabei eigentlich nichts

zu ändern.

RR.: Grundsätzlich habe ich nichts

dagegen, wenn Du Deinen Lebensstil
ändern willst. Aber ich habe nicht ein

Buch darüber geschrieben, wie wir

anders Eier kochen sollen... und

dann fliegen wir im Sommer mit dem

Flugzeug in den Ycllowstone-Park!
M. B.: Dass es so nicht funktionieren
kann, ist mir auch klar. Meine Frage

ist aber diese: Warum diskutieren wir

nicht, wie wir unseren Vcrschleiss -
oft handelt es sich gar nicht mehr um

wirklichen Gebrauch — an Gütern
und Energie massiv reduzieren könn-

16



Streitgespräch

Kommentar II:
Zugegeben, ob man von der
«Käuflichkeit der Natur» oder
von der «Käuflichkeit der
Emissionen» ausgeht, macht einen

Unterschied,begründet letztlich
denjenigen zwischen blossem Repa-
raturansatzund Umweltschutz als

Prävention. Trotzdem behaupte
ich, «Umweltschutz per
Portemonnaie» basiere auf einem ge-
schäftsmässigen, berechnenden

Umgang mit der Natur — daran
ändert auch nichts, wenn
Rechsteiner einen «quasi religiösen
Respekt» vor der Natur bezeugt.
Einerseits bleibt Natur weiterhin
bloss als Objekt vorgestellt: «Sie

soll als Schatz und kreatives Kapital

bewahrt werden», und
folgerichtig wird dann auch gefragt,
wem die Natur gehöre, ob sie als

öffentliches Gut oder als Privateigentum

zu betrachten sei.

Anderseits ist zwar die Rede von
Partnerschaft zwischen Mensch
und Natur, von einer «neuen Mit-
geschöpflichkeit». Als Mitgeschöpf

jedoch bekommt die Natur
statt eines riesigen Gesichts
auffallend spiegelbildliche Züge zu
den Menschen selbst: Sie wird zur
«Sozial- und Vertragspartnerin»;
mit der «gewissermassen ein
ökologisch diktierter Tarifvertrag»
abzuschliessen sei, da sie mit der
Zeit streiken könnte.
Emissionsvermeidung ist ja auch nicht etwa
als mitgeschöpliche Wohltat
gedacht, sondern sie soll Geld bringen

- und «was Geld bringt,
macht Spass». Ökologische Preise
ihrerseits «begrenzen Verantwortung

auf menschliches Mass: Man
bezahlt seinen Preis, und damit ist
es gut». Das «menschliche Mass»
ist also identisch mit dem
kaufmännischen Mass. Vielleicht
kommt man damit wirklich weiter
im sogenannten Umweltschutz.

ten in gegenseitiger Verpflichtung
und Solidarität, so dass nicht die
bemühten einzelnen bloss die Dummen
sind? Warum soll diese Aufgabe an

die «unsichtbare Hand» des Marktes

delegiert werden?

R.R.: Weil ich den Leuten die Freiheit

lassen will. Ich will ihnen nicht
sagen, ihr dürft nicht mehr autofahren,
sondern will ihnen den Anreiz geben,
ein Solarmobil zu kaufen. Natürlich
wird ein Teil der Leute, wenn der
Verkehr teurer wird, damit reagieren,
dass sie weniger autofahren, weil sie

dann vielleicht lieber ein Buch lesen.

M. B.: Wir könnten ja darüber reden,
wie das Bücherlesen attraktiver zu
machen wäre anstelle des Autofahrens

...aber zu Deiner Freiheit, die
Du verteidigst: Das ist doch eine

Pseudofreiheit, ein Selbstbetrug,
wenn wir an die drohenden
Klimaveränderungen usw. denken. Schliesst
Du Formen von Rationierung aus?

R.R.: Nein. Ich würde sagen, der
Ökobonus ist eine Rationierung, aber
eine freiheitliche Rationierung.

M. B.: Kannst Du Dir allenfalls einen

«legitimen Totalitariusmus der
Gefahrenabwehr» (Ulrich Beck) vorstellen?

R.R.: In bestimmten Bereichen
vielleicht ja, aber totalitäre Gesellschaften

sind sehr unkreativ. Ich glaube,
zum Beispiel, dass die Ölpreise in den
70er Jahren, der sogenannte Öl-
schock, sehr viel mehr Öleinsparung
bewirkt haben, als dreihundert autofreie

Sonntage. Und ich will nicht,
dass bei jedem Menschen ein Polizist
in der Küche steht, der ihm sagt, was

er essen darf, welches Waschmittel er
brauchen darf... Das Portemonnaie
ist eben der empfindlichste Körperteil.

M. B.: Denkst Du nicht, wenn es

gelänge, die Umweltfrage in einer Art
«contract social» zu formulieren und
es damit Richtlinien gäbe für
solidarisches Verhalten — ich wusste dann.

ich beschränke mich jetzt nicht mehr
allein, die andern tun es auch —, dass

dann ein gesellschaftlicher Lernprozess

stattfinden könnte? Dann
brauchte es auch nicht die Polizisten,
es gäbe so etwas wie eine gemeinsame
Moral - ein altmodischer Begriff, der
heute fast ausschliesslich abschätzig
gebraucht wird. Aber Moral kann
man nicht einfach als einzelne Gebote
und Verbote installieren wie bisher.
Mit Moral meine ich eine Grundhaltung,

sie braucht ein kulturelles
Umfeld.

R. R.: Mir wäre es auch lieber, wenn
die Leute eine kulturelle Einstellung
hätten, die erlauben würde. Umweltschutz

freiwillig zu gestalten, wenn
Umweltschutz sich abstützen könnte
auf eine innere Verantwortlichkeit,
eine innere Ethik. Dies setzt aber eine
tiefreligiöse Gesellschaft voraus, und
die haben wir verlassen. Wir haben
Arbeit zum zentralen Wert erklärt
und damit den ganzen Rattenschwanz
von Problemen geerbt, die jetzt
unsere Lebensgrundlagen teilweise
kaputt machen.

M.B.: Lenkungsabgaben ändern
nichts an unserem Wertsystem. Du
versuchst mit Deinem Konzept aus

Not und Verzweiflung noch das Beste

aus unserer Misere zu machen, habe

ich den Eindruck.

R. R.: Ja, es ist ein verzweifeltes Konzept,

es ist nicht ein Konzept, das auf
die schönen Werte im Menschen
abstellt.

17


	Die Umwelt, das Portemonnaie und die Moral

