
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 68 (1989)

Heft: 5

Artikel: Konrad Farner zwischen Karl Barth und Leonhard Ragaz : die
Propheten und das Weltkind

Autor: Keller, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340739

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340739
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konrad Farner zwischen Karl Barth und Leonhard Ragaz

Die Propheten und das Weltkind
Franz Keller erinnert sich

«Prophete rechts, Prophete links,
das Weltkind in der Mitten.» So
hat der junge Goethe in ein
Stammbuch geschrieben, als er
mit Pfarrer Lavater und dem
Pädagogen Basedow von Koblenz
Richtung Köln aufgebrochen
war. «Prophete rechts, Prophete
links das Weltkind in der
Mitten», könnte man nun auch von
Farner sagen, als er ein Mal in
B»asel bei Barth im Seminar
gesessen ist und dann wieder in Zürich

im «Gartenhof» Ragaz hören

durfte. So wie der Zürcher
Pfarrer Lavater auf dieser Reise -
Goethe erzählt es in «Dichtung
und Wahrheit» im 3. Teil - ihn
belehrt hat über die Wiederkunft
Christi und anderseits Basedow
ihm sagte, man müsse die Kinder
nicht taufen, sondern erst die
Erwachsenen, hat auch Barth ein
streng reformiertes Christentum
verkündet, Ragaz aber einen
ketzerischen, revolutionären Glauben.

Konrad Farner hat sich von beiden

Theologen beeindrucken lassen

und ist mit ihnen auch in ein
dialektisches Gespräch getreten.
Er hat Karl Barth nicht nur als
Politiker bewundert, sondern
auch gewisse Züge von dessen
Theologie haben ihn angezogen,
obschon er als Marxist nicht gläubig

war. Erstens hat Barth nicht
an einen Helfergott geglaubt,
sondern betont, dass wir uns selber

helfen müssen, was einem
Marxisten natürlich sehr
entspricht. Ich habe aber kürzlich
den Berner Pfarrer Kurt Marti,
der bei Barth studiert hat, gefragt,
warum denn die Theologen dieser

Richtung doch noch beten. Er
hat mir in einem Brief geantwortet,

aus dem ich zitieren will: «Ich
nehme an, Sie wissen, dass der
"elfergott eine Karikatur Gottes

und Beten nicht als Bitten
reduzierbar ist. Beten ist auch Anrufung,

Dank, Lob. Dennoch enthält

Beten auch das Element
Bitten, denn im Bitten gibt der
Bittende, wiewohl er sich selber hilft,
zu, dass er nicht selber Gott und
oft am Ende seines Lateins ist,
jedenfalls nicht alles so machen
kann, wie es gemacht werden
sollte, weil der Mensch immer
auch schuldhaft handelt. Und
dann kommt es darauf an, um
was wir bitten. Vom Erfolg im
Geschäft, im Examen, in der Liebe

usw., von all dem privaten
Kram, Kleinkram enthalten zum
Beispiel die Bitten des Vaterunsers

nichts. Da erstreckt sich das
Bitten auf die grossen Dinge,
Reich Gottes, Heiligung Gottes,
Wille Gottes und auf unser tägliches

Brot, das heisst auf die
ökonomische, existenzielle
Lebensmöglichkeit aller Menschen.
Warum sollte man um diese grossen

Dinge nicht bitten und damit
signalisieren, dass sie uns am
Herzen liegen, obschon wir sie -
alle Selbsthilfe in Ehren - nicht
selber machen können. Dieser
Macherglaube ist doch wohl
technokratische, kapitalistische,
sozialistische Hybris.»
Das ist der Standpunkt eines
Barthianers: sich selber helfen,
wo es in unseren Kräften liegt,
auch Helfen zur Selbsthilfe, das
heisst wir müssen nicht einfach
Almosen geben, sondern das
System ändern, damit keiner mehr
betteln muss, weil Vollbeschäftigung

herrscht.
Ferner hat es Konrad Farner
gefallen, dass für Karl Barth Gott
unerkennbar ist, verborgen, uner-
fahrbar. Gott ist der ganz andere,
im Sinne des Faust-Wortes:
«Nach drüben ist die Aussicht
uns verrannt. Tor, wer dorthin die

Augen blinzelnd richtet. Sich
über Wolken seinesgleichen
dichtet.» Wir dürfen uns nach
Barth keineswegs irgendwelche
menschliche Vorstellung von
Gott machen. Aber natürlich hat
er als Christ an den ganz Andern
geglaubt, wogegen Farner als
Agnostiker - er nannte sich nicht
Atheist - die Frage nach Gott
offen liess. Er hat mir manchmal
schmunzelnd gesagt, er gelte
deswegen in gewissen Kreisen als der
Dr. Offenlassen.
Natürlich hat Karl Barth unserem
Freund auch als Politiker imponiert.

Konrad Farner hat in den
letzten Monaten des Krieges
miterlebt, wie der Christ sich zu den
Sündern und Zöllnern gesetzt
hat, nämlich zu den Kommunisten,

zu den Emigranten, die bei
uns lange eingesperrt waren im
Tessin oder gar in Witzwil, bis
Bundesrat von Steiger sie frei-
liess, als er sah, dass der Krieg zu
einem Sieg der Russen an der
Ostfront führt. Barth hat mit
bedeutenden Antifaschisten das
Komitee Freies Deutschland
gegründet, und er hat sich grosse
Mühe gegeben, auch in Deutschland

Theologen dafür zu gewinnen.

Ich zitiere aus einem Brief
an einen Pfarrer in Westdeutschland:

«Sie sollten sich statt sich
unter irgend eine Trauerweide zu
setzen, dieser Sache anschliessen.
Fürchten Sie sich nicht, wenn Sie
dort auch ein paar Kommunisten
begegnen. Sie werden im künftigen

Deutschland auch mit
Kommunisten leben müssen. Tun Sie
das in aller Freiheit schon jetzt.
Postfach Zürich Fraumünster.»
Oder das erstaunliche Wort von
Barth vier Jahre später vor dem
Berner Synodalrat. Die bürgerliche

Presse hat heftig reagiert, weil
er Folgendes zu sagen wagte:



«Was in der Sowjetunion ange-
fasst worden ist, das ist immerhin
eine konstruktive Idee. Solange
es im Westen noch eine Freiheit
gibt, wirtschaftliche Krisen zu
veranstalten, hier Getreide ins
Meer zu schütten, während dort
gehungert wird, so lange ist uns
jedenfalls als Christen verwehrt,
dem Osten ein unbedingtes Nein
entgegenzuschleudern.»
Nun zu Leonhard Ragaz: er war
schon in den zwanziger Jahren
für Farner eine vertraute Figur.
Farner erzählte, dass er erst durch
ihn vernommen habe, dass es
auch einen Karl Barth gebe, der
damals noch in Göttingen wirkte.
Der Marxist und der kämpferische

Christ Ragaz haben sich in
dieser Zeit gewiss oft gestritten.
Farner war für den Leninismus
und für den Stalinismus, Ragaz
aber damals gegen beides! Bei
Lenin hat er vier Dinge
abgelehnt: die Revolution, die Diktatur,

die Verstaatlichung der
Wirtschaft und - jetzt werden Sie
staunen - den Pazifismus Lenins.
Dieser wollte nach der
Oktoberrevolution 1917 sehr schnell mit
den Deutschen einen Separatfrieden

schliessen. Ragaz protestierte
und schrieb seinem Freund
Trotzki, man möge keinen Frieden

schliessen, denn sonst könnten

die Deutschen den Krieg
gewinnen, und das wäre eine
Katastrophe. Man kann das alles
nachlesen im 2. Band von «Mein
Weg», der Selbstbiographie von
Ragaz. Sie sehen, er war nie ein
absoluter Pazifist, sondern nur
ein relativer. Er hat die Gewalt
nur dort anerkannt, wo er keinen
andern Ausweg mehr sah. Die
Deutschen hatten trotz der Entlastung

an der Ostfront den Krieg
verloren. Aber dann kamen die
Revolutionen: im Januar 1919 in
Berlin der Spartakus-Aufstand,
im Frühling in München die
Räterepublik. Beide sind schnell
und kläglich gescheitert. Ragaz
hatte gewarnt. Schon im Juni
1917 war er entsetzt, als die eigene

Partei, die SP, der er seit 1912
angehörte, die Zimmerwalder

Linke unterstützt hat. 1915 und
später hatten in Zimmerwald und
Kiental internationale Konferenzen

der Sozialisten stattgefunden.
Lenin ist dort mit dem Berner
Robert Grimm zusammengestos-
sen, weil dieser die Parole der
Revolution nicht unterstützte. Lenin
wollte überall die Soldaten dazu
aufrufen, die Gewehre gegen die
eigenen Offiziere zu richten, um
den Bolschewismus einzuführen.
Grimm war nur für politische
Agitation bei uns und im
Ausland. Er konnte sich nicht vorstellen,

dass sich unsere Arbeiter und
auch jene, die Soldaten waren, in
einem Bürgerkrieg schlagen würden.

Aber jetzt war der
ausserordentliche Parteitag der SPS
bereit, die Genossen in den Krieg
führenden Ländern dazu zu
ermutigen. Ragaz hatte gewusst,
dass sie das Volk nicht hinter sich
haben würden, und bekam recht,
als nach dem Krieg die Versuche
in Berlin und München gescheitert

sind. Nur in Russland war die
Revolution im Herbst 1917
gelungen, aber Ragaz lehnte die
Diktatur des Proletariates ab.
In seiner «Neuen Schweiz» empfahl

er die Demokratie vor und
nach dem parlamentarischen
Sieg der Linken, auch in der
Wirtschaft! Keine Verstaatlichung,

sondern einen
genossenschaftlichen Sozialismus. Gewiss
war er wie die Bolschewisten für
die allgemeine Abrüstung. Alle
Beschlüsse sollten vom Völkerbund

gefasst und überwacht werden.

Es ging ihm immer um den
Weltfrieden. Der Völkerbund ist
zustande gekommen, es gab
Abrüstungskonferenzen, doch die
Deutschen haben bald nach der
Machtübernahme der Nazis den
Bund verlassen und rüsteten zum
Krieg.
Was hat Ragaz gegen den
Faschismus geraten? Als dieser in
Deutschland noch nicht an der
Macht war, hat sich seine Politik
wiederum von der Politik der
Kommunisten und Sozialisten
unterschieden. Er war für die
Volksfront, als die Parteien noch

lange nicht so weit waren. Immer
hat er weiter gesehen. 1931 hat er
an einem Kongress der religiösen
Sozialisten sogar die Frage
aufgeworfen, ob man nicht der KP
beitreten sollte, um sie davon
abzuhalten, die Sozialdemokraten als

Sozialfaschisten zu beschimpfen.
Dass die KP atheistisch war,
bildete für ihn kein Hindernis, hoffte

er doch auf Toleranz, als die

Kommunisten längst noch nicht
so weit waren.
Immer wieder hat ihm die
Geschichte Recht gegeben. Die
Kommunisten sind schon vor
dem Zweiten Weltkrieg auf die

Volksfront eingeschwenkt und
haben die Kirche nicht mehr
bekämpft.

Was hat aber Ragaz geraten, als

der Faschismus auch in Deutschland

an der Macht war? Wiederum

riet er einen andern Weg als

seine Partei. Als diese im neuen

Programm von 1935 zwar die

Diktatur aus dem Programm
strich, aber nun die Armee bejahte,

weil sie Hitler als eine Weltgefahr

erkannte, schlug er einen viel

einfacheren Weg vor, um die Nazis

von einem Krieg abzuhalten:
weltweite wirtschaftliche Sanktionen.

Hätte man Deutschland
nicht mehr beliefert, so wäre es zu

keiner Kampfkraft gekommen.
Doch die Kapitalisten dachten

nur an ihre Profite, und Hitler

konnte 1939 losschlagen. Jetzt

war auch Ragaz für die
Landesverteidigung und für den inneren

Widerstand. Unter seinem
Einfluss ist im neuen Programm der

SPS vier Jahre vor dem Krieg nur

die Diktatur gestrichen worden,

während man den Genossen in

faschistischen Ländern geraten

hat, nach siegreichem Widerstand

eine Diktatur des

Übergangs aufzurichten.
Der Satz lautet folgendermassen:
«Die Grundlage der SPS ist die

Demokratie. So sehr aber in den

Ländern mit faschistischer Diktatur,

in denen alle Freiheiten des

Volkes unterdrückt sind, der
illegale, revolutionäre Kampf in
allen seinen Spielarten und am Ta-



ge nach der Revolution in diesen
Ländern die Diktatur des Übergangs

als ein Gebot
selbstverständlicher Notwehr und
Selbstbehauptung anzuerkennen ist, so
falsch und verhängnisvoll wäre
es, würde sich die sozialdemokratische

Volksbewegung unter den
ganz andern geschichtlichen und
politischen Verhältnissen unseres
Lindes diese Mittel und diese
Ziele sich zu eigen machen.»
Ragaz politisierte immer wieder
differenziert und weitblickend.
Nach dem Krieg hatte nur die
PdA Verständnis für die Diktatur
des Proletariats im Osten
aufgebracht, ohne sie auch bei uns zu
fordern, beides war auch im Sinn
von Ragaz. Es kam zu einer
gewissen Annäherung an die PdA,
wie er sich in «Mein Weg»
ausdrückt. Schon in Marxens «Kritik
des Gothaer Programms» von
1875 heisst es, dass ein demokratisches

System, wie man es im
«Zukunftsstaat» Schweiz findet,
den friedlichen Übergang zum
Sozialismus ermögliche! In
einem Interview hat Marx einen
Aufstand in einem solchen Land
als Dummheit bezeichnet. Doch
eine solche Verfassung hat es in
Osteuropa höchstens in der
Tschechoslowakei gegeben. Daher

hat Ragaz die in allen andern
Oststaaten 1945 entstandenen
«Volksdemokratien» begrüsst,
was zur Spaltung der religiös-sozialen

Bewegung geführt hat. Ich
habe die Auseinandersetzungen
miterlebt, mich dabei sogleich zu
den prosowjetischen SP-Genos-
sen um Hugo Kramer gestellt
und wurde 1948 Mitarbeiter der
von ihm redigierten parteikritischen

Zeitschrift «Zeitdienst».
Wir sagten wie Ragaz ja zur
Demokratie im Westen, aber auch ja
zum «demokratischen Zentralismus»

im Osten! Kramer, Pinkus
und ich müssten daher 1950 die
Partei verlassen. Aber wie Ragaz
vertrauten wir darauf, dass aufdie
Phase der Diktatur einmal die
höhere Phase folgen wird, die
v°n Lenin erst Kommunismus
genannt wurde und die heute Pe¬

restroika heisst! Ein letztes Mal
hat Ragaz die Entwicklung richtig
vorausgesehen, bevor er am
6. Dezember 1945 gestorben ist.
«Russland unterwegs» hiess das
Buch seines theologischen Kollegen

Fritz Lieb, das er noch
bewundernd als Neuerscheinung in
den Händen hielt als Bestätigung
für seine Zuversicht. Lieb wurde
Präsident der Gesellschaft
Schweiz-Sowjetunion und gehörte

auch zu den Theologen, die
von Konrad Farner verehrt wurden,

nicht nur wegen ihrer
prokommunistischen Politik,
sondern auch wegen ihres Christentums.

Noch bleibt die Schilderung der
revolutionären Theologie von
Leonhard Ragaz. Theologie ist nicht
für jeden Marxisten interessant,
aber Konrad Farner hatte tiefes
Interesse dafür. Er hat auch die
Streitgespräche der Theologen
nicht einfach als ein Pfaffengezänk

verlacht, sondern er hat sich
gefragt, warum streiten sich diese
Schriftgelehrten über so unwägbare

Dinge wie Heiliger Geist,
Dreifaltigkeit, Gottes Immanenz
und Transzendenz. Ich habe sein
Interesse geteilt, aber wir wurden
von vielen Genossen ein wenig
belächelt. Manche fanden, Farner

sei gar kein richtiger Marxist.
Ich selbst zählte mich damals
noch zu den Religiös-Sozialen.
Farner gestand mir einmal, dass

er gerne glauben würde und am
liebsten Jesuit wäre. Dieser
Orden hat sich sehr fortschrittlich
entwickelt. Was Thomas Mann
im «Zauberberg» als Kunstfigur
in der kaiserlichen Vorkriegszeit
von 1913 beschreibt, ist Wirklichkeit

geworden. Sein Naphta ist
ein Jesuit, der nicht nur Jude,
sondern auch Kommunist ist und
dem Proletariat die Rolle
zuschreibt, den Schrecken zu bringen,

damit auf Erden das Reich
Gottes entsteht. Damit hat der
Dichter die Entwicklung des
Ordens vorausgesehen. Heute gehören

nicht nur Jesuiten, sondern
auch die Dominikaner zu den
Theologen der Befreiung. Wir ha¬

ben vor einem Jahr Frei Betto in
Zürich erlebt, der wie Boff nach
Moskau ging und erklärt hat,
man sei dort auf dem Weg, den
auch ganz Lateinamerika gehen
sollte. Schon Farner kannte solche

revolutionären Mönche und
beneidete sie um ihre Unabhängigkeit

von Familie und Existenzkampf.

Ich möchte noch auf den
theologischen Streit zwischen Ragaz
und Barth eingehen. Er hat Konrad

Farner und mich fasziniert.
Die Rede von Ragaz am Kongress

von 1931 ist gedruckt worden.

Darin steht über die dialektische

Theologie von Barth zum
Beispiel: «Der gewaltige Fehler
dieser Theologie ist, dass sie an
die Stelle der Botschaft vom Reiche

Gottes das Theologumenon
von der Rechtfertigung aus dem
Glauben allein gesetzt hat.»
Ragaz fährt weiter: «Der dialektischen

Theologie werfen wir vor,
dass sie nicht genug zwischen
Gemeinde und Kirche
unterscheidet. Das Absolute ist nichts
Abstraktes, über der Welt
Schwebendes, sondern etwas Konkretes,

ins Heisch Kommendes,
Lebendiges. Darum dürfen wir
durchaus im Geiste der Bibel
sagen, es ist heute Gottes Forderung,

dass wir dem Sozialismus
sein Recht geben, dass wir das

gottvergessene System des
Kapitalismus bekämpfen.»
Der lebendige Gott, der so zu
den Menschen spricht, wird im
Johannes-Evangelium Paraklet
genannt, auch Geist der Wahrheit.

In den «Neuen Wegen»
4/45 widmete Ragaz dem Para-
kleten einen grossartigen Aufsatz.
Er zitiert zuerst den berühmten
Satz, wonach Christus seinen
Jüngern einen Grösseren
verheisst, der mehr kann als er. Dazu

schreibt nun Ragaz: «Es liegt
darin wieder eine Beschränkung
dessen, was Jesus selbst in seiner
geschichtlichen Erscheinung tut.
Erinnern wir uns daran, was seine
Wunder bedeuten, nämlich
Zeichen, dass das Reich angebrochen

ist. Aber es soll ja wachsen.
19



In dem Masse, als dies geschieht,
können die Zeichen sich erfüllen,
sie können aus blossen Hinweisen

Vollwirklichkeiten werden.»
Er sagt es aber nicht nur theoretisch,

sondern bringt Beispiele:
«Die Krankenheilungen Jesu,
sind sie nicht ein Hinweis auf
einen gewaltigen Kampf gegen die
Macht der Krankheit überhaupt?
Ist nicht schon der vor allem
durch Christus inspirierte Kampf
der ganzen echten Medizin eine
solche Erfüllung?»
Damit ist kühn ausgesprochen,
dass die Hingabe und die Mittel
unserer Ärzte ein grösseres Wunder

sind als das Handauflegen
und Totenerwecken Christi. Damit

haben sich die Zeichen
erfüllt, womit Ragaz aber nicht
sagen will, dass die Erfüllung nicht
weiter gehe. Auch die Speisung
der Fünftausend war für ihn nur
ein Zeichen für die kommende
soziale und politische Entwicklung.

Wir lesen: «Oder die
Speisung, hat sie sich nicht zum
Sozialismus und Kommunismus
ausgeweitet? (Nehmen wir diese
Wörter nicht im Parteisinn!)»
Der Geist der Wahrheit ist so tief
in die Menschen gefahren, dass
in der «Geschichte der Sache
Christi» vom Reich Gottes als

«Menschwerdung Gottes» bei
allen hingebenden und schöpferischen

Menschen die Rede ist.
Diese werden auch Söhne Gottes
genannt. Es sind die Gottmenschen

der Mystik, die laut
Apostelgeschichte 17, 22-31 schon in

der vorchristlichen Zeit als Dichter

und Denker aufgetreten sind.
Solche Gottmenschen sind nach
Ragaz sogar die marxistischen
Atheisten, wenn sie sich mit Leib
und Seele für ihre Sache einsetzen!

Christus sei inkognito bei
ihnen, heisst es in der «Geschichte»

Daher setzte Ragaz auch
so grosse Hoffnung aufdie UNO,
deren Gründung er im Juni 1945
noch erlebte. Aber schon im Pa-
raklet-Aufsatz steht der
hoffnungsvolle Satz: «Wenn heute

der Friedensgedanke über
San Franzisko steht, ist das nicht
eine Fortsetzung des Werkes Jesu
weit über die Möglichkeiten des

geschichtlichen Jesu hinaus?»
Mochten damals wie heute noch
die Schweizer (bis aufweiter blik-
kende Ausnahmen) und andere
Völker dieser Vereinigung
fernstehen, so hat sie doch an Ansehen

und Ausdehnung gewonnen
und immer wieder zur Lösung
von schweren Konflikten
beigetragen. Ragaz hat kaum mehr
erwartet, denn er wusste, dass der
Teufel nicht ohne schweren
Kampf überwunden wird. Auch
in bezug auf den Osten hat seine
Zuversicht jetzt recht bekommen.
In der «Geschichte» heisst es

darüber: «Es ist möglich, dass die
Sache Christi in dieser zu einem
neuen Geschichtstag erwachten
Welt des Ostens eine neue
Gestalt annimmt, die viel grossartiger

und Christus viel angemessener
sein wird, als die bisher in der

westlichen Welt geschehene,

denn es ist wohl eine grosse
Tatsache, dass gerade die Wahrheit
vom Reiche Gottes und von der
Nachfolge Christi namentlich
auch nach ihrer, im tiefsten Sinne,

sozialen Seite hin in der
ungeheuren Welt der Chinesen wie
auch in der ebenfalls zu einem

neuen Geschichtstag erwachten
slawischen Welt, die wir auch hie-
her rechnen dürfen, eine
Empfänglichkeit findet, die viel offener

für das Absolute ist, als die
sich stark in sich selbst abschliessende

Welt des <christlichen>
Abendlandes.» Er hofft noch

jetzt wie 1931 auf ein Erwachen
des christlichen Geistes auch in
China und Russland, wo eine
atheistische Revolution noch im

Gange bzw. bald 30 Jahre
siegreich war. Er glaubt also, dass aus

einem unbewussten Messianismus

ein bewusster werden könnte.

Aber schon vier Seiten später
macht er eine Einschränkung:
«Es muss eine neue Gemeinde
werden Diese kann sich auf
zweierlei Weise bilden. Sie kann
sich durch eine Revolution aus

den heutigen Kirchen erheben

Sie kann aber, und muss

wohl auf alle Fälle daneben, freiere

Formen annehmen, in
mannigfacher Gestalt aus der vom
Hauche des Geistes bewegten
Welt erstehen.» Das steht am

Schluss des Buches und ist seine

letzte Erkenntnis: Neben dem

mystischen Sozialismus wird der

humanistische weiter leben!

Grundwerte der Sozialdemokratie in Diskussion

Einfache Theorien für eine
komplizierte Wirklichkeit
Von Tobias Kästli

Neben den «Teflonsozialisten»
gibt es innerhalb der SPS auch
sogenannte «Birchermüesli-So-
20

zialisten». Während erstere glauben,

der technische Fortschritt,
der sich gegen uns gewandt hat,

könne mit Hilfe von sozialdemokratischen

Experten, die den

Staat und die Partei als ihre

Steuerungsinstrumente einsetzen,

wieder in den Dienst der

Menschheit gezwungen werden,

suchen die letzteren im Feminismus,

im religiösen Sozialismus,
in einem ökologisch uminterpretierten

Marxismus und im
Anarchismus die Elemente zusammen,

die unsere «Risikogesellschaft»

(Ulrich Beck) wieder auf

eine gesündere Grundlage stellen


	Konrad Farner zwischen Karl Barth und Leonhard Ragaz : die Propheten und das Weltkind

