
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 67 (1988)

Heft: 9

Artikel: Für die Partnerschaft zwischen Gesellschaft und Natur : Naturpolitik
statt Umweltpolitik

Autor: Bierter, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Für die Partnerschaft zwischen Gesellschaft und Natur

Naturpolitik statt Umweltpolitik
Willy Bierter über die ökologische, kulturelle und soziale Weiterentwicklung

Jene Aktivitäten und Massnahmen, die wir gemeinhin als Umweltschutz

bezeichnen, werden bald einmal an ihre Grenzen stossen, wenn
sie es nicht schon getan haben. Das ist der Ausgangspunkt, von
welchem der gelernte theoretische Physiker. Ökonom und Zukunftsarbeiter

Willy Bierter den Weg unter die Füsse nimmt, der uns zu mehr
Autonomie und Solidarität führen soll, weg vom Umweltschutz und
Naturerhalt hin zur sozialen Umgestaltung und Naturpolitik.

Zunächst die Frage: Was will
der Umweltschutz hauptsächlich

zu schützen und zu bewahren

versuchen?
Schichten wir Natur bzw.
«natürliche Umwelt» in
-unbelebte Ressourcen
(mineralische Stoffe usw.),
- Energiequellen,
- biogeochemische Zyklen und
- biologische Ressourcen wie
Tier- und Pflanzenarten,
Ökosysteme (z.B. Wald), Hydro-,
Litho- und Atmosphäre,
so geht es beim Umweltschutz
bzw. Naturerhalt grundsätzlich
um
- einen sparsamen und sorgfältigen

Gebrauch der nichterneu-
erbaren, nicht oder kaum
substituierbaren unbelebten
Ressourcen und Energien und
- die Erhaltung und Bewahrung

der biogeochemischen
Zyklen und aller biologischen
Ressourcen.
Der wichtigste Grund für den
ersten Aspekt ist, dass die
unbelebten Ressourcenvorräte
und Energiequellen für uns
zwar nützliche Dinge darstellen,

als wichtige Inputs für
Produkte und Dienste, mit denen
wir unser Leben angenehmer
und unbeschwerlicher gestalten

können, dass aber ihre
Nutzung und ihr Verbrauch Umwelt

und Natur in Form von
Abwärme, Abfällen und
Schadstoffen beeinträchtigen
und schädigen.
Der Grund für den zweiten

Aspekt ist, dass biogeochemische

Zyklen und biologische
Ressourcen mit Zuständen
lebensnotwendiger Art und
komplexen Systemen, in denen
lebenswichtige Funktionen
ablaufen, zusammenhängen.

Die offizielle Umweltpolitik?

Sie beschäftigt sich im wesentlichen

mit dem, was am Ende
als «Abfall» aus dem Wirt-
schaftsprozess herauskommt,
was Unternehmen, Haushalte,
Verkehr usw. an beeinträchtigenden

und schädigenden
Stoffen an die Umwelt abgeben.

Sie will erreichen, dass die
Mengen dieser anfallenden
Schad- und Abfallstoffe bis zu
einem bestimmten Grad verringert

werden. Durch Festlegung
von Abgabestandards für
Schad- und Abfallstoffe sollen
Emissionen und Umweltbelastungen

vor allem durch den
Einsatz von Filteranlagen aller
Art - sogenannte «end of pi-
pe»-Techniken wie Rauchgaswäsche,

Entschwefelungs- und
Entstickungsanlagen, Abfall-
beseitigungs- und Kläranlagen,
Abgaskatalysatoren usw. -
reduziert werden. Ihre Aufmerksamkeit

gilt also vorwiegend
dem Ende der Produktions-
und Konsumprozesse und nur
in den seltensten Fällen ihnen
selber. Deshalb geniesst diese
Art von Umweltpolitik auch zu
Recht den Ruf, primär sym¬

ptombekämpfend zu sein, d.h.
über weite Strecken den nach
wie vor wachsenden und vor
allem qualitativ sich verschärfenden

Problemen und Risiken
atemlos hinterherzurennen, ohne

sie je wirklich einholen,
geschweige denn bewältigen zu
können. Kurz: Die offizielle
und herkömmliche Umweltpolitik

im Sinne einer nachtrabenden
Putz- und Aufräumkolonne

vermag den genannten Zielen

von Umweltschutz und
Naturerhalt überhaupt nicht
gerecht zu werden und genügt
bereits heute weder den daraus
gebotenen ökologischen wie
ökonomischen Massstäben.
Um nur ein Beispiel dafür zu
geben: Die wachsende
Belastung von Wasser, Luft und
Boden mit Metallen, die durch
menschliche Aktivitäten
freigesetzt werden, könnten für
künftige Generationen zu einer
ernsten Bedrohung werden.
Zwei Wissenschafter aus Kanada

und Norwegen, Jerome
O. Nriagu vom Staatlichen
Wasserforschungs-Institut in
Burlington/Kanada und Jozef
M. Pacyna vom Norwegischen
Institut zur Erforschung der
Luftverschmutzung in
Lilleström, sind bei ihrem Versuch
einer weltweiten Bestandesaufnahme

über Emissionen aus
den verschiedensten
Produktionsprozessen zu den folgenden

groben Schätzwerten über
metallische Emissionen
gekommen: Im Mittel werden
jedes Jahr 120 000 Tonnen Arsen,
72 000 Tonnen Antimon,
1 160 000 Tonnen Blei, 30 000
Tonnen Cadmium, 2 150 000
Tonnen Kupfer, 110 000 Tonnen

Molibdän, 470 000 Tonnen
Nickel, II 000 Tonnen Queck-



Silber, 79 000 Tonnen Selen,
71 000 Tonnen Vanadium und
2 340 000 Tonnen Zink in
Böden und Gewässer getragen.
«Natur», Bd. 333, S. 134. Um
die Bedeutung solcher Zahlen
beurteilen und mit anderen
Schadstoffen vergleichen zu
können, errechneten die
Forscher die Wassermenge, die nötig

wäre, um die Abfälle auf
Trinkwasserqualität zu verdünnen.

Nach diesem Massstab
sind die jährlich in die
Biosphäre entlassenen Metalle
giftiger als alle radioaktiven und
organischen Abfälle zusammen.

Diese Ergebnisse zeigen
mit aller Deutlichkeit, dass eine
als blosse «Filterpolitik»
konzipierte Umweltpolitik nicht
nur viel zu kurz greift, sondern
gemessen an den Zielsetzungen
von Umweltschutz und Naturerhalt

praktisch schon gescheitert

ist.
Dieser Sachverhalt ist die eine
Seite der Medaille. Die andere
Seite wird von der ökologischen

Bewegung geprägt. Ein
Grossteil ihrer Anhänger ortet
die wesentlichen Ursachen für
die Umweltproblematik in den
Natur- und Technikwissenschaften,

so wie sie sich im
Laufe der letzten Jahrhunderte
entwickelt haben.

Wissensproduktion und
Technologieentwicklung

In der Tat ist Wissenschaft und
Technologie in diesem
Jahrhundert zur zentralen Produktiv-

und Innovationskraft
geworden. Die beschleunigte
wissenschaftliche Wissensproduktion

und Technologieentwicklung
hat massgeblich zu einer

praktisch ununterbrochenen
Produktivitätssteigerung
geführt, hat Gesellschaft und Natur

einer beschleunigten
Technisierung und Ökonomisierung
unterworfen, wodurch auch
das Tempo des Verbrauchs von
Rohstoffen und Energien stetig
gestiegen ist, die Stoff- und

Energieumsätze der für die
Deckung der lebensnotwendigen

Bedürfnisse erforderlichen
Güter und Dienste gegenüber
früher um ein Vielfaches
zugenommen haben sowie neue
Produkte und Dienste für neue
Bedürfnisse in den Bereichen
Gesundheit, Wohnen.
Kleidung, Transport und Kommunikation

hinzugekommen sind.
Heute haben diese vom
Menschen induzierten Stoff- und
Energieumsetzungen Grössen-
ordnungen erreicht, die regional

und teilweise bereits global
mit den natürlichen biogeoche-
mischen Prozessen und Zyklen
vergleichbar geworden sind,
und gravierende Auswirkungen

auf Wasser, Luft, Boden
und die gesamte Biosphäre
haben.

In diesem Prozess haben sich
Wissenschaft und Technologie
selbst sehr stark verändert: Der
Grad von Arbeitsteilung und
Spezialisierung hat enorm
zugenommen und zur Aufsplittc-
rung in zahllose Subdisziplinen
geführt, die Zahl wissenschaftlicher

Experten und Spezialisten

ist viel schneller gewachsen

als die Bevölkerung, noch
schneller wuchs nur noch die
von ihnen produzierte
Informationsflut. Die Wissensproduktion

und Technologieent-
wicklung wurde immer
systematischer einer strategischen
Planung und Organisation
unterworfen. Dabei haben grosse
institutionelle Einrichtungen
wie Wissenschaftsfabriken,
Denkfabriken usw. einen ganz
wesentlichen Anteil an der
Herausbildung der
schaftlich-technisch-industriellen

und militärischen
Superstrukturen und der Durchdringung

komplexester Bereiche
der Natur und sozialer Prozesse.

Beck formuliert die Dominanz

wissenschaftlich-technischer

Superstrukturen emphatisch

so: «Technik und
Naturwissenschaft sind zu einem
wirtschaftlichen Unternehmen

von grossindustriellem
Zuschnitt ohne Wahrheit und
Aufklärung geworden. Vergleicn.
bar der mittelalterlichen
Weltmacht Kirche ohne Gott. Ebenso

wie die inquisitorische K_ir.
che den Gottesbeweis ist die
regierende Wissenschaft ^^Wahrheitsbeweis schuldig ge.
blieben. Mehr noch: Sie hat in
der ganzen Breite ihres Sieges.
zuges - unfreiwillig - den Qe.
genbeweis erbracht.»
Die Mitglieder der ökologi-
sehen Bewegung möchten nun
- zumindest jene, die nicht aut
das methodische Rüstzeug Von
Wissenschaft und Technik
verzichten wollen - den jetzjoen
Zustand der Wissenschaften
dadurch verändern und
überwinden, dass zumindest die mit
Natur-. Umwelt- und Technikfragen

befassten Wissenschaften
um die Disziplin Ökol0aje

erweitert werden. Es ist
deshalb seit einiger Zeit die Rede
von der Ökologie als Leitwi«.
senschaft.: Die Hoffnung ;„,
dass dadurch die zersplitterter
und parzellierten WiSsen.
Schaftsdisziplinen und -subdisziplinen

sich wieder unter
einem gemeinsamen Dach zu.
sammenbringen Hessen. jnr£
Ergebnisse «umweltverträglj.
eher» und «umweltnützlicher»
würden und die WissenschafteI
nicht mehr die Naturbeherrschung,

sondern einen ökologisch

behutsamen und pflegli-
chen Umgang mit der Umwell
und der Natur zum Ziel ihrer
täglichen wissenschaftlicher
Arbeit machen würden. ]3je
stille Meinung: Erst ökologie-
(an)geleitete Wissenschaft
führt zu ganzheitlichem Ujm.
weltschutz und umgekehrt!

Kann die Ökologie diese Rolle
übernehmen'

Welche Vorstellung von Natur
liegt ihr zugrunde? Nun, über
weite Strecken orientiert sich
die wissenschaftliche Ökologie
am Paradigma ungestörter Na-



tur. Ihre Konzepte,
Untersuchungsmethoden und
Modellbildungen entstammen noch
weitgehend dem Ideal der
herkömmlichen Naturwissenschaft.

Die ideale Natur für die
Ökologie ist eine unveränderte,
eine nicht-zu-betretende, eine
ursprüngliche, eine
«menschenfreie» Natur. Von der
menschlichen Handlung wird
abgesehen, was «natürlich» die
höchste Norm klassischer
Naturwissenschaft ist, nämlich die
Objektivität. Der Mensch wird
als blosser Störfaktor angesehen,

der in die Natur, in die
verschiedensten Ökosysteme
eingreift und sie aus dem
Gleichgewicht bringt. Daraus
leitet sich das Ansinnen dessen
ab, was man als klassischen
Umweltschutz und Naturerhalt
bezeichnen könnte: Noch
vorhandene belebte Natur soll
geschützt werden. Schützen und
Bewahren heisst Eingrenzen,
eben die belebte Natur, aber
heisst gleichzeitig auch
Ausgrenzen, Fernhalten. Ferngehalten

wird der Mensch als

«Störfaktor», menschliches
Handeln wird nur als Störaktion

in natürlich verlaufenden
Prozessen gesehen und wird als

«menschlicher Eingriff» mit
unbekanntem Restrisiko
gebrandmarkt.
Wir können die gravierenden
ökologischen Probleme nicht
mit Hilfe der klassischen
Naturwissenschaften lösen, die
Natur vorwiegend als zu
beherrschendes und lediglich
ausbeutbares Substrat ansehen
und bloss jene Wechselbeziehungen

von herauspräparierten
Natursegmenten und

technischen Apparaten betrachten
und nicht systematisch die
gesamten Wechselwirkungen
zwischen Mensch bzw. Gesellschaft

und Natur.
Wir lösen sie aber auch nicht
mit einer rein biologisch-öko-
logistischen Naturauffassung,
die menschliches Handeln und
gesellschaftliche Prozesse le¬

diglich als Störungen von
Ökosystem-Funktionen betrachten
und eine Vorstellung von Natur

als einem selbstgesteuerten
System hegen, das erst durch
den Schädling Mensch aus
dem Gleichgewicht geworfen
wurde.
Auch ein dritter Weg scheint
mir weder gangbar noch
wünschenswert zu sein: nämlich die
Welt zu parzellieren und in Na-
tursegmente aufzuteilen, die
entweder weiterhin ausgebeutet

werden oder die vor
jeglichem menschlichem Zugriff
gänzlich geschützt und bewahrt
würden, Dieser Weg wäre eine
grandiose Fiktion!

Gescheilerte Filterpolitik

Es braucht andere Leitvorstel-
lungen als solche, die auf An-
thropozentrismus oder Biozentrismus

beruhen. Für ihre
Entwicklung gehen wir von den
folgenden drei Thesen aus, die
keineswegs neu und revolutionär

sind, sondern lediglich
pragmatisch-reale Gegebenheiten

und Postulate explizit
benennen:
1. Umweltschutz und Naturerhalt

sind zwar wichtig, aber sie
reichen bei weitem nicht aus.
Die blosse Ein- und Ausgrenzung

von scheinbar noch intakter

Natur dürfte kaum ausreichen

einer nach wie vor unge-
zähmten wirtschaftlichen und
wissenschaftlich-technischen
Dynamik dürften auch solche
«Naturschutzreservate» nicht
standhalten.
Dasselbe gilt für die im wesentlichen

als «Filterpolitik»
konzipierte Umweltpolitik, die
gleichsam im Umkehrverfahren

wirtschaftliche Aktivitäten
aller Art ein- und ausgrenzt, sie
so belässt wie sie sind und
lediglich dafür besorgt ist, dass
keine zu grossen Emissionen
via die diversen Rohre und
Kamine in die Umwelt gelangen.
Diese Filterpolitik muss man

bereits heute als gescheitert
betrachten.

2. Wir müssen anerkennen,
dass der Mensch in die Natur
eingreift, um Naturstoffe zu
gewinnen und daraus Gebrauchswerte

anzufertigen. «Die
Ansicht, dass der <edle Wilde) als
Jäger und Sammler oder primitiver

Ackerbauer in Harmonie
mit der Umwelt lebt, einer
Ethik der Bewahrung der Natur

folgt und die kurzsichtige
zerstörerische Ausbeutung
vermeidet, wie sie in Industriegesellschaften

grassiert, stellt sich
immer mehr als Mythos heraus.
Der Mensch war in der Vergangenheit

meist nicht aus einsichtiger

Selbstbeschränkung,
sondern aufgrund seiner Schwäche
und Machtlosigkeit für die ihn
umgebende Natur weniger
verheerend als heute.»'
Wie das geschieht, in welcher
konkreten Form und in
welchem Umfang Eingriffe in die
Natur stattfinden, darüber
entscheiden nicht zuletzt
gesellschaftliche Werte und Normen
und ebenso die gesellschaftlich
organisierte und vermittelte
Form, wie wir leben und arbeiten.

3. Die nachhaltige Lösung der
vielfältigen ökologischen
Probleme verlangt tiefgreifende
Veränderungen unserer
Lebensweisen.

Lebensstil und Naturverzehr

Die letzte These ist die zentralste.

In diesem Jahrhundert sind
die Lebensweisen der überwiegenden

Mehrheit der Bevölkerung

in den meisten Industrieländern

revolutioniert worden.
Der «american way of life» hat
sich durchgesetzt. Die Schaffung

des Konsumenten als
wohl grösste Revolution!? Damit

verbunden waren Lockungen,

Versprechungen,
Hoffnungen und Wünsche nach
einem von Plackerei, Mühe und
Arbeit befreiten Leben. Immer
mehr Güter halfen auch die Ar-



beit im Haushalt zu rationalisieren.

An die Stelle von Eigenarbeit

und Selbstversorgung
traten käuflich erwerbbare Güter

und Dienste. Die Güter werden

immer weniger aus direkten

«natürlichen» Naturmaterialien,

sondern aus «künstlichen»

Naturmaterialien wie
Kunststoffe. Aluminium usw.
hergestellt, was den Einsatz
von grösseren Energie- und
Rohstoffmengen erforderlich
macht, Müllberge auftürmt
und zu rasant ansteigenden
Umweltbelastungen führt.
Dieser warenintensive Lebensstil

bedeutete gegenüber früher
eine massive Ausdehnung und
Beschleunigung des Naturverzehrs.

Ein immenser
Landschaftsverbrauch für
Siedlungs-, Gebäude-, Industrie-
und Verkehrsflächen war die
Folge. Diese dehnen sich auch
heute ungebrochen weiter aus.
Mit der Verringerung der
Haushaltsgrösse und der starken

Zunahme der Wohnfläche
pro Kopf braucht es mehr
Landschaft, mehr Haushaltsgüter.

Autobestände und
gefahrene Personenkilometer
nehmen zu und die öffentlichen

Infrastruktureinrichtungen
ebenfalls. Dies alles

verbraucht Landschaftsflächen,
Ressourcen und Energien, aber
es verbraucht und zerstört via
Emissionen aller Art die
biologischen Ressourcen. Dies ist
die zu bedenkende Kehrseite
der im Namen der Emanzipation

vorangeschrittenen und
vorangetriebenen Entfaltung
des einzelnen Individuums, seines

privaten Eigentums, der
Unabhängigkeit seiner privaten

Sphäre. Mit anderen Worten:

«Die eigene Wohnung als
Ort einer privaten Sphäre, in
der man, ohne auf andere
angewiesen zu sein und weitgehend
geschützt von sozialen
Kontrollen, sein eigenes Leben
leben kann, ist eine zentrale
Voraussetzung für die Entfaltung
von Individualität. Der Ver-
-1

such, die Trends zu immer
kleineren Haushalten und immer
grösseren Wohnflächen zu
stoppen, kämpft daher nicht
nur gegen rücksichtslosen
Landschaftsverbrauch,
vergnügungssüchtigen Konsumismus
und grossstädtische Vereinzelung,

sondern auch gegen die
historische Errungenschaft
individueller Unabhängigkeit.»4
Dass die Lösung ökologischer
Probleme Änderungen unserer
Lebensweisen erforderlich
macht, zeigt sich allein schon,
wenn wir an eine etwas
umweltverträglichere Haushalt-
führung denken, wenn wir
weniger Energie verbrauchen, mit
dem Wasser weniger
verschwenderisch umgehen, die
Haushaltabfälle getrennt
sammeln und überhaupt weniger
Abfälle entstehen lassen und
Gifte in Umlauf bringen wollen.

Dies alles verlangt mehr
und nicht weniger Arbeit, mehr
und nicht weniger Verbindlichkeiten,

vor allem eine viel grössere

Aufmerksamkeit für diese
Dinge, grösseres Wissen über
diese Zusammenhänge und
generell mehr verantwortliches
Denken und Handeln. Ein
Stück Notwendigkeit scheint
liebgewonnene und endlich
erkämpfte Freiräume wieder
zurückzudrängen. Deshalb
geschieht so wenig, und deshalb
wird jede ökologische Politik
scheitern, die die Versprechen
von individueller Autonomie
und einem von Arbeitsmühen
entlasteten Leben ignoriert
oder nicht ernst nimmt -
vielleicht nicht zu Unrecht.

Bedarfan ethischer Debatte

Über Veränderungen unserer
Lebensweisen muss öffentlich
debattiert werden, darüber, wie
ein gutes, qualitätsvolles
menschliches Leben für alle
aussehen könnte, so dass die
Grundlagen menschlicher
Existenz nicht nur unter unseren
Füssen zusammenbrechen.

sondern dass es innerhalb eines
Gesamtzusammenhanges
Mensch-Natur zu einer
ausgewogenen Stoffwechselbezie-
hung kommt und dass vor
allem versucht wird, Natur auch
selbstlos weiterzuentwickeln
weil Natur ein menschlicher
Grundwert ist und zu den
notwendigen Bestandsstücken
eines «guten Lebens» gehört.
Wie ein gutes und qualitätsvolles

menschliches Leben konkret

aussehen soll. Aussageil
darüber können nur das Ergeb-
nis ethischer und politischer
Debatten und Entscheidungen
sein, bei der politische und
soziale Werte und Massstäbe ai.
so die Kultur eines Gemeirtwe.
sens, die zentrale Rolle spie|e_
ebenso wie die gesamte ökoi0^
gische Problematik. Weder die
Natur noch die NaturwiSs„
schaften, also auch nicht die
Ökologie, sagen uns, wie e-
weitergehen könnte, wie wjr ie.
ben sollten, damit die N|atur
nicht zusammenbricht, sie sa„t
uns höchstens, dass es so nichi
weitergehen kann, sie setzt
serem Tun allenfalls Grenzen
aber daraus ergeben sich keine
positiven Hinweise, wie eme
andere Kultur aussehen naü«
te, damit die Menschen
menschenwürdig überleben i^g-
nen. «Die Vorstellung v
ewigen Kreislauf der Natur
dessen Gesetze die Menschen
sich in Demut anzupassen
hätten, taugt allenfalls zur Begj-Qj,
düng eines ökologischen
Autoritarismus, dessen Gefährlichkeit

darin läge, dass er selber
nirgends Grenzen finden würde.»

Es gibt nicht jene natürliche
Ordnung, aus der sich un-

bezweifelbare Maximen richtigen
Handelns gewinnen Hessen

- unbezweifelbar, weil jenseits
menschlicher Subjektivität und
jenseits des Pluralismus der
Interessen begründbar, auch
wenn zugegebenermassen die
Vorstellung einer natürlichen
Ordnung «und von natürlichen
Gleichgewichtszuständen, aus



denen sich praktische Normen
ableiten Hessen, etwas
Entlastendes gegenüber den
Interessenwidersprüchen und poHtischen

Konflikten der
Gesellschaft»" hat.
Das qualitativ Neue ist, dass
ein gutes Weiterleben aller
Menschen nicht nur eine Frage
der Auseinandersetzung mit
der Natur ist, sondern heutzutage

fast noch mehr eine
Auseinandersetzung mit uns
Menschen selbst, d.h., ein gutes
Weiterleben muss auch gegen
unsere eigene Kultur gesichert
werden. Dies bedeutet Konflikte

zwischen ökologischen
Notwendigkeiten und wichtigen
emanzipatorischen Gehalten
unserer Kultur. So sind eben
viele Aspekte unserer Lebensweisen,

die Schädigungen der
natürlichen Umwelt bewirken,
mit alten Hoffnungen auf die
Befreiung von mühseliger
Arbeit, Zwängen und
Verbindlichkeiten verbunden. «Dieser
Konflikt zwischen
Emanzipationsinteressen und
Überlebensinteresse ist keineswegs
unaufhebbar. Zuvor aber muss
er offengelegt und diskutiert
werden. Nur wenn es gelingt,
ein neues, identitätsstiftendes
Bild von städtischer Kultur zu
formulieren, in dem das Streben

nach einem angenehmen
Leben mit den Grenzen seiner
natürlichen Grundlagen
versöhnt ist, kann das ökologisch
Notwendige auch politisch
machbar, mehrheitsfähig
werden.»

Naturpolitik -
Na turschutzpolitik

Veränderungen unserer
Lebensweisen implizieren
Veränderungen im gesellschaftlichen
Bereich. Unsere täglichen
Verhaltens- und Handlungsweisen
verändern die Natur und Umwelt

laufend. Solange die
Gesellschaft bleibt, was sie jetzt
ist, ändern sich auch unsere
Verhaltens- und Handlungs¬

weisen nicht, wodurch Natur
und Umwelt weiter geschädigt
werden, und das, was Umwelt-
und Naturschutz zu schützen
versuchen, wird immer kleiner.
«Ein weiterer Grund dafür,
dass Naturpolitik nicht auf
Dauer Naturschutzpolitik bleiben

kann, Hegt in der Tatsache,
dass sie auf lange Sicht selbst
ihren eingeschränkten Zweck
nicht erreichen kann: Jedes zu
schützende Naturstück ist von
anderen umgeben und wird
deshalb zwangsläufig durch
Veränderung, durch
Verschmutzung und durch
produktive Umgestaltung in
Mitleidenschaft gezogen. Schliesslich

bedeutet Naturschutz unter

den Bedingungen von
Naturknappheit nur, dass
bestimmte Naturstücke einer
besonderen Nutzung zugeführt
werden, nämlich in der Regel
der Nutzung als Erholungsgebiet.»'

Soziale Umgestaltung

Die drei bisherigen Thesen
rufen nach einer vierten These:
Umweltschutz und Naturerhalt
müssen zu einer sozialen
Umweltgestaltung und Naturpolitik

erweitert werden. Weshalb?
Der Mensch ist ein Naturwesen.

Es ist darauf angewiesen,
mit der Natur eine dauernde
Stoffwechselbeziehung zu
unterhalten und dadurch notwendig

Teil des Stoffhaushaltes der
Natur zu werden. Dadurch
wird die Natur verändert, sie ist
nicht mehr einfach und
notwendig so wie sie ist, sie wird
zur «humanisierten» Natur,
die Gesellschaft drückt ihr
durch mehr oder weniger be-
wusstes Eingreifen in biogeo-
chemische Zyklen, natürliche
Energiekreisläufe, Ökosysteme,

Landschaften usw. einen
sozialen Stempel auf. Die
Vorgänge der Natur werden
gestört, beeinflusst und
durchbrochen durch den
gesellschaftlich veranstalteten Stoff¬

wechsel. So wird Natur immer
mehr zur Umwelt, zu kultivierter

Natur. Aber: Kultivierte
Natur bedarf der andauernden
menschlichen und gesellschaftlichen

Anstrengungen, um
ihren Zustand als
menschenfreundliche Natur zu bewahren.

«Das ist eine sehr einfache
Wahrheit, aber sie hat weitgreifende

Konsequenzen. Wer
entscheidet, tut dies niemals allein
über eine lebenswerte Umwelt,
sondern immer auch über den
Menschen, der in dieser Umwelt

leben kann und will - und
den diese Umwelt zu ihrer
Kultivierung voraussetzt: Mit jeder
Entscheidung über eine lebenswerte

Umwelt wird auch über
eine Art zu leben und zu arbeiten

entschieden. Im
ökologischen System der Beziehungen

zwischen Mensch und Umwelt

sind beide Pole Produkt
menschlicher Geschichte, also
prinzipiell variabel, und über
die damit eröffneten Möglichkeiten

lässt sich nur nach
Massstäben urteilen, die an einem
Bild vom gewünschten und
nicht an einem Bild vom
natürlichen Leben orientiert sind.»"
Gerade weil jede Entscheidung
darüber, wie wir leben und
arbeiten wollen, mitentscheidet,
wie lebenswert unsere Umwelt
und die Natur sein wird und
umgekehrt, weil ökologisch
verträgliche Lebensweisen
Veränderungen im Bereich von
Technik und Arbeit1" und der
Art und Weise unseres
Wirtschaftens1 im weitesten Sinne
notwendig machen, ist eine
soziale Umweltgestaltung und
Naturpolitik notwendig. Um
unser Haus wieder in Ordnung
zu bringen und zu halten, muss
umgebaut und neu gestaltet
werden - es lediglich schützen
und bewahren wollen, wäre
schon fast selbstmörderisch.

Gefahr der Gegenevolution

Dass wir von Umweltgestaltung
und von Naturpolitik re-



den, hat eben damit zu tun,
dass es nicht mehr nur um die
Erhaltung von relativ
ursprünglicher Natur gehen
kann, sondern um eine
Weiterentwicklung von Natur. Dies
sollten wir aus eigenem
menschlichen Interesse heraus
tun. Ein wichtiger Aspekt dabei
betrifft vor allem die akute
Gefahr der Gegenwehr der Natur
oder die Gegenevolution. Der
Mensch hat sich derart «erfolgreich»

in der Natur ausgebreitet
und sie zurückgedrängt,

dass jetzt droht, dass sie in
mannigfaltiger Form
zurückschlägt. Deshalb darf es nicht
länger nur um Umweltpolitik
im bisherigen Sinne, um die
Einordnung der menschlichen
Gesellschaft in diese heute vor-
findliche Natur gehen, sondern
um bewusste Gestaltung und
Entwicklung von Natur. Damit
stellt sich die Frage, wie eine
Gesellschaft Natur gestalten
will, wie Natur sein soll.
«Entsprechend werden wir neben
eine Politik, die die künftige
Möglichkeit von Gesellschaft
und Natur im Sinne von Erhaltung

sichert, noch eine andere
Politik treten lassen, die auf eine

wünschenswerte, weiterentwickelte

Natur hin orientiert
ist.
Umwelt ist schliesslich nur jene
Natur, die für uns wichtig ist, in
der wir uns durch ökologische
und gesellschaftliche
Beziehungen eingebunden haben.
Umwelt bedeutet somit eine
gewisse Festschreibung von Natur

aus einer bornierten, durch
die heutigen Verhältnisse
beschränkten Sichtweise.
Naturpolitik statt Umweltpolitik
bedeutet demgegenüber vor allem
Offenhalten von
Entwicklungsmöglichkeiten: Schliesslich
kann Natur unter - heute kaum
zu erwähnenden - Umständen
für uns gerade dann besonders
wichtig werden, wenn wir
selbstlos weiterzuentwickeln
versuchen, ohne uns dabei an
Privat-, Klassen-, Staats- oder

angeblichen Gattungsinteressen
zu orientieren. Dies bedeutet

jedoch nicht einfach eine
Absage an den Anthropozen-
trismus, wie sie Klaus Michael
Meyer-Abich in seinem Buch
«Wege zum Frieden mit der
Natur» vorschlägt. Von den
«Interessen», die eine Natur an
sich hat, können wir nämlich
nichts wissen, wohl aber kann
es ein menschliches Interesse
daran geben, dass es diese Natur

an sich überhaupt gibt. Dies
kann ein Interesse an der Mit-
produktivität der Natur sein
oder auch ein ästhetisches
«Interesse».1'

Wenn man in diesem
Zusammenhang überhaupt das Bild
der Versöhnung von Ökonomie
und Ökologie bemühen will, so
kann dies nur bedeuten: «unser
ganzes Handeln und
Wirtschaften so fortzuentwickeln
und umzugestalten, dass auch
mit einer global verschmelzenden,

wirtschaftlich-industriell
hochaktiven Multi-Milliarden-
Menschheit ein Zustand erhalten

bleibt, der insofern den
natürlichen Ökosystemen
entspricht, als der die
Lebensfreundlichkeit, die Lebenstauglichkeit

der Biosphäre
aufrechterhält. Dies wird
allerdings ein Zustand sein, der
umfassend vom Menschen
abhängt und beeinflusst wird,
dass es selbstmörderisch wäre,
darauf zu vertrauen, dass er
sich immer wieder von selber
herstellt, was immer wir auch
tun oder lassen. Es wird also
allenfalls eine begrenzte, gefährdete

Harmonie sein, deren
Absicherung ständig alle unsere
Einsichten und Fertigkeiten
fordern wird. Der Mensch hat
sich die Erde Untertan
gemacht, und es ist unabdingbar
notwendig, dass er nun in Obhut

nimmt, was er bisher nur
überwältigte. Das wird gewiss
nicht leicht sein, aber es sieht
so aus, als gäbe es - ausser in
zornigen Träumen - kaum
Alternativen.»"

Von der Zerstörung zur
Selbstzerstörung

Mit der Schädigung und
Zerstörung von Umwelt und Natur
durch das ökonomisch-industrielle

Handeln der Menschen
werden unsere Lebensgrundlagen

gefährdet und zerstört - arn
Ende zerstören wir uns selber
was der Natur aber gleichgühio
ist. Damit werden aber aUch
kulturelle Entfaltungsmögljch_
keiten eingeschränkt. Die
Lösung ökologischer Probleme
muss keineswegs notwendige,-,
weise mit einer Einschränkung
kultureller Entfaltungsmöglichkeiten

verknüpft sein. Wird
sie das, d.h. werden die
ökologischen Probleme nur zu lösen
versucht unter Inkaufnahme
von mehr Zwängen. weniger
individueller Autonomie Un(j
mehr sozialen Ungerechtig^g..
ten, so dürften die Lösungsver
suche scheitern. Auch mit bloss
defensivem Umweltschutz Und
Naturerhalt dürfte die gin-
schränkung kultureller Entfal-
tungsmöglichkeiten nicht auf.
zuhalten sein, auch nicht mit
einer Beschwörung einer «]\|a.
tur-an-sich» (die es nicht gibt
weil Natur weitestgehend jm!
mer schon vom Menschen
mehr oder weniger umgestaltete,

domestizierte oder zivilisjer-
te Natur ist). Sowohl zur i ö-
sung ökologischer Probleme
als auch zur Erweiterung kultureller

Entfaltungsmöglichkeiten
bedarf es einer Erweiterung

von Umweltschutz und Naturerhalt

zu einer sozialen ym.
Weitgestaltung als auch einer
aktiven Naturpolitik, die auf
eine Weiterentwicklung von
Natur abzielt. Die Erweiterung
kultureller Entfaltungsmöglichkeiten

meint das Anstreben
eines guten, qualitätsvollen
Lebens für alle, das ökologische
Verhaltensweisen mehr
wünschenswert als notwendig
erscheinen lässt. So kann auch
eine dynamische Praxis der
Erhaltung der Handlungsbedin-



gungen in die Zukunft gelingen
und aufrechterhalten werden.
Dazu brauchen wir so etwas
wie eine Erweiterung der Theorie

der Internalisierung negativer

externer Effekte zu einer
Theorie der Produktion positiver

externer Effekte, was z.B.
- die Entwicklung umweit- und
sozialverträglicher Technologien,

- die Aufforstung zwecks
Wiederherstellung früherer
Artenvielfalt, aber auch die Verlangsamung

des CO -Anstiegs usw.
anbelangt.

Wissenschaft hat nicht
ausgedient

Soziale Umweltgestaltung und
Naturpolitik bedarf nach wie
vor der wissenschaftlichen
Forschung und Entwicklung. Auch
wenn Wissenschaft und
Forschung mit ihrem über weite
Strecken hohen Grad an
Arbeitsteilung und Spezialisierung

und auch dem Dünkel
vieler Wissenschaftler, die
behaupten, sie könnten alle
Probleme lösen, ein gerüttelt Mass
zu der entstandenen gesamten
ökologischen und sozialen
Problematik beigetragen hat, so ist
doch nicht zu sehen, wie unser
ganzes Haus umgebaut, neu
gestaltet und wieder in Ordnung
gebracht werden kann ohne
neue wissenschaftlich-technische

Entwicklungen. «Die
Suche nach neuen Einsichten und
Problemlösungen hat längst
aufgehört, ein schöner Luxus
neugieriger Erkenntnissuche
zu sein. Wir brauchen die
Wissenschaft, wenn wir überleben
wollen, und deshalb gilt es,
nicht nur von den
Verantwortungsgrenzen der Forschung zu
reden, sondern auch von den
Verantwortungspflichten zur
Forschung.»"
Die Wissenschaften können
die herausfordernden und
komplexen Aufgaben, die sich
mit der Gestaltung von Umwelt
und Natur stellen, um so besser

lösen, wenn vorgängig «alter
Schutt» weggeräumt wird.
Nennen möchte ich hauptsächlich

zwei Punkte:
1. Man muss sich sehr davor
hüten, naturwissenschaftliche
Aussagen, die einen Zustand
oder Abläufe in der Natur
beschreiben, unzulässig als
Begriff oder Modell dafür zu
postulieren, wie etwas in der
Gesellschaft sein sollte. So ist z. B.

der Begriff «Gleichgewicht» in
der Ökologie ein rein beschreibender:

trotzdem wird er oft so
umgedeutet und ausgeweitet,
als ob «Gleichgewicht» der
einzig wünschenswerte
Zustand überhaupt darstelle.
2. Vorstellungen einer Natur
«an sich», die wir im
Fortschreiten der Naturwissenschaften

immer genauer erkennen

können, unabhängig vom
jeweiligen gesellschaftlichen
Umfeld, ist eine erste Fiktion:
Wie jede menschliche
Wahrnehmung sind auch
naturwissenschaftliche Methoden-,
Modell- und Hypothesenbildung
in hohem Masse geprägt von
gesellschaftlichen und kulturellen

Werten. Die zweite
Fiktion betrifft die Vorstellung, die
Natur an sich habe eine
bestimmte Ordnung, die sich in
der menschlichen Erkenntnis
lediglich abbilde. Dahinter
steckt noch das Bild einer im
Grunde statischen, ewig
gleichbleibenden, im Gleichgewicht
ruhenden Natur - die Natur als
Automat. Da sind Unordnung,
Chaos, Ungleichgewichte und
Irreversibilitäten bestenfalls als
momentane Störungen, als
Ärgernisse zu betrachten. Diese
Anschauung hat sich vollständig

geändert. Abgesehen
davon, dass wir Menschen der
Natur über weite Strecken
unsere Vorstellungen von
Ordnung auferlegen und sie so zu
unserer Umwelt präparieren,
haben sich das Bild von der
Natur und die Naturwissenschaften

grundlegend geändert.

Das Interesse verlagert

sich vom Einfachen zum
Komplexen, vom Statischen zum
Dynamischen, von der
Substanz zu den Beziehungen, vom
Toten zum Lebendigen:
Entwicklung, Diversifikation,
Instabilitäten, Schwankungen
usw. sind Schlüsselbegriffe
geworden." Und noch etwas sehr
Wichtiges dabei: Das menschliche

Wissen über die Natur
und das Verhältnis zu ihr wird
immer offen, relativ unbeständig

und unabgeschlossen bleiben.

Mit anderen Worten, eine
dritte Fiktion sollten wir
verabschieden bzw. gar nicht erst
entstehen lassen: jene einer
möglichen Vollkommenheit
menschlichen Wissens über das
Verhältnis zwischen Mensch
und Natur, wie es z. B. in manchen

systemtheoretisch-ökologischen

Abhandlungen und
Darstellungen anklingt. Jede
Vorstellung einer Natur «an
sich», von ihr selbst innewohnenden

Zielen der Evolution
(wie bei Teilhard de Chardin)
und eines in ihr angelegten Sinnes

lässt historisches und
dialektisches Denken nicht zu und
damit auch keine Fragen nach
dem Verhältnis
Mensch-Gesellschaft-Umwelt-Natur,

geschweige denn Antworten im
Sinne einer sozialen Umgestaltung

und Naturpolitik.

Bescheidenheit. Offenheit.
Skepsis

Soziale Umgestaltung und
Naturpolitik bedarf eines
Wissenschaftsverständnisses, das mit
den Stichworten Bescheidenheit,

Skepsis und Offenheit
charakterisiert werden kann.
Mit anderen Worten:
Wissenschaftliches Wissen über Natur
und Umwelt und über unser
Verhältnis zu ihnen weiss um
seine eigenen Grenzen, seine
Unabgeschlossenheit und Un-
abschliessbarkeit. um die relative

Unbestimmbarkeit des

menschlichen Umwelt- und
Naturverhältnisses, also dar-

7



um, dass die Natur nie in den
Griff zu bekommen ist, und
weiss vor allem, dass Fragestellungen

und Methoden den
Gegenstand, das Erkenntnisobjekt

verändern und umgestalten.

Heisenberg gehörte mit zu
den ersten theoretischen Na-
turwissenschaftern, die einen
vorsichtigen Zugang zur Natur
formulierten: «Im Blickfeld
dieser Wissenschaft steht
vor allem das Netz der
Beziehungen zwischen Mensch und
Natur, der Zusammenhänge,
durch die wir als körperliche
Lebewesen abhängige Teile der
Natur sind und sie gleichzeitig
als Menschen zum Gegenstand
unseres Denkens und
Handelns machen. Die Naturwissenschaft

steht nicht mehr als
Beschauer vor der Natur,
sondern erkennt sich selbst als Teil
dieses Wechselspiels zwischen
Mensch und Natur.»1 Die
Einsicht in die Abhängigkeit der
Naturerkenntnis vom
erkennenden Menschen und seinen
kulturellen und sozioökonomischen

Einflüssen veranlasste
Heisenberg einmal zu der
Schlussfolgerung, dass das
naturwissenschaftliche Weltbild
aufhört, «ein eigentlich
naturwissenschaftliches zu sein»18,
und zum anderen zu einer
Skepsis gegenüber den
Naturwissenschaften und den Grenzen

ihrer Erkenntnismöglichkeiten."
Natur war für ihn

immer auch das Unbekannte, das

nur unzulänglich Erfassbare, in
das einzugreifen auch verheerende

Folgen haben kann.
«Die in der Ökologiediskussion

oft pauschalkritisierten
Naturwissenschafter sind im
Gegensatz zu so manchen
politischen oder sozialen Ökologen
also weit entfernt vom arroganten

Anspruch, Natur <an sich>
erkennen zu können. Diese
Skepsis gegenüber einem
Erkenntnismodell, das den
Menschen als Kontrolleur einer zu
kontrollierenden Natur
gegenüberstellt und zudem von der

Vorstellung einer potentiellen
Erkennbarkeit der Natur, wie
sie <an sich> ist, ausgeht, lässt
auf eine Mentalität schliessen,
die sich von den herrschaftlichen

der traditionellen
Naturwissenschaften ebenso
unterscheidet wie von der Arroganz
vieler heutiger Ökologen. Eine
solche Mentalität verbindet eine

grössere <ökologische
Sensibilität» und Rationalität mit
dem Verzicht auf den
Anspruch, mit dem Feststellen
von ökologischen Kreisläufen,
Gleichgewichten usw. das
schlechthin gültige Erklärungsmodell

gefunden zu haben.»"

«So also steht es: Unsere Welt
ist ein Bild, das mit sehr armseligen

Mitteln, mit unseren paar
Sinnen, hergestellt ist. Diese
Welt aber, die Natur, in ihrer
Sprachlosigkeit und
Unaussprechlichkeit, ist unendlich
reich gegen unsere sogenannte
Weltanschauung, gegen das,
was wir als Erkenntnis oder
Sprache von der Natur
schwatzen (Landauer).»

«An die Stelle der einen absoluten

Welterklärung und der
qualvollen vergeblichen Versuche,

ihrer habhaft zu werden,
treten Bilder der Welt, deren
verschiedene ergänzend
nebeneinander herlaufen können,
Bilder, von denen wir wissen,
dass sie nicht die Welt <an

sich), sondern die Welt für uns
sind... (Landauer).»

Partnerschaft zwischen
Gesellschaft und Natur

Eine soziale Umweltgestaltung
und Naturpolitik, die eine mit-
kreatürliche Solidarität
zwischen Menschen und Naturwesen,

ein gleichberechtigtes
Verhältnis zwischen Gesellschaft
und Natur anstrebt, muss
Gesellschaft und Natur gleichrangig

behandeln. Es bedarf nicht
nur der Natur-, sondern ebenso
der Sozialwissenschaften.

Denn die menschliche Gesellschaft

greift in die Natur ein.
um aus ihr primär Stoffe zu
gewinnen, aus denen sie Qe.
brauchswerte herstellt. Zum
Verständnis dieser Aspekte von
menschlicher und gesellschaftlicher

Umgestaltung und
"Weiterentwicklung von Natur müssen

soziale Prozesse untersucht
werden, die gesellschaftlichen
Normen und nicht Naturgeset.
zen unterliegen. Im Vordergrund

müssen daher problem-
und vor allem auch
praxisorientierte Forschungsansätze
stehen Schaffung neuer
gesellschaftlicher Institutionen
für die Bewältigung der vielfältigen

Aufgaben beantwortet
werden. Denn «die Gestaltuno
der Natur ist selbst zu einem
politischen Problem geworden
doch es fehlen uns die Institutionen,

durch die Naturpoh»^
bewältigt werden könnte So
vollzieht sie sich denn bisher in
den Formen spontaner Proteste
auf der einen Seite und Von
Verwaltungsgerichtsproze.sSen
auf der anderen Seite. Sollte
der < Naturfrage» für unser
Jahrhundert eine ähnlich eno-
chale Bedeutung zukommer
wie der sozialen Frage für das
19. Jahrhundert, so wäre es Zeit
für die Konflikte über die
gesellschaftliche Gestaltung von
Natur ähnliche Institutionen
zu schaffen, wie wir sie für den
Austrag des Konflikts zwischen
Arbeit und Kapital haben.».-4

Natur als Grundwert

Soziale Umweltgestaltung un(j
Naturpolitik als ein Handeln
das sich an «mitkreatürljcher
Solidarität» zwischen
Menschen und Naturwesen, an
einem partnerschaftlichen yer.
hältnis zwischen Gesellschaft
und Natur orientiert, ist nicht
nur vom Eigeninteresse des
Menschen am Erhalt seiner
natürlichen Existenzgrundlagen
geleitet, sondern ebenso davon,
die Menschen - uns selber - für



eine Weiterentwicklung der
Natur sowohl zu begeistern als
auch ein Stück weit zu
verpflichten, weil der Reichtum
der Natur eben mehr ist als ein
blosser «Steinbruch» für unsere

«Lebens-Mittel» - und auch
mehr als nur Erholungsgebiet
-, sondern auch als menschlicher

Grundwert angesehen
werden kann, der jenseits rein
rationaler und funktionaler
Aspekte zu den wichtigen Dingen

eines qualitätsvollen und
guten Lebens gehört. Das
bedeutet, dass unser Zugang zur
Natur nicht nur ein rein ver-
nunftmässiger und instrumen-
teller sein kann. Es geht aber
auch nicht um einen Verzicht
auf eine kritische Vernunft, auf
eine Beschränkung von
Rationalität und kritischen Diskurs
im Namen einer «Heiligung
der Natur» oder «Wiederverzauberung

der Welt». Was
vielmehr gefordert ist, ist

• die Anerkennung der Grenzen

der Vernunft, das
Selbstverständnis der Vernunft, die
weiss, dass sie nicht das Ganze
ist,
• die Skepsis gegenüber
erkenntnistheoretischen und
praktischen Vorstellungen, die
Natur «in den Griff zu bekommen».

Gefordert ist positiv vor allem
die Offenheit gegenüber
• einem nichtrationalen
Naturerleben, einer unmittelbaren
Naturerfahrung,
• dem «Anderen der
Vernunft»^' - das ist die Natur, der
menschliche Körper, die Phantasie,

das Begehren, die Gefühle

- einem eher gefiihlsmässi-
gen Antizipieren von ökologischen

Zusammenhängen.
Dies kann so etwas wie das
Entstehen einer «sozial-ökologischen

Sensibilität» fördern.
Vielleicht führt der Weg wie bei
Landauer2' über das Nicht-
Aufgeben, die Beibehaltung
und Bejahung der kritischen
Vernunft, aber gleichzeitig
begleitet von der Einsicht in ihre

Begrenztheit und der Skepsis
an ihr, zu einer «Mystik, die
eine Natur- und Welterfahrung
eröffnen will, die über die
sprachlichen und rationalen
Begrenzungen hinaustritt»2',
zwischen der Szylla eines ratio-
nal-funktionalistischen An-
thropozentrismus und der Cha-
rybdis eines reinen Biozentrismus

bzw. Ökologismus
hindurch. Es wäre auch die explizite

Anerkennung, dass der
Mensch ein Naturwesen mit
einer Naturgeschichte ist und
nicht ausschliesslich als
Vernunftwesen begriffen werden
kann.

Haben und Sein

Das über das Mensch-Natur-
Verhältnis Gesagte lässt sich
anhand der von Erich Fromm
geprägten Kategorien von
«Haben» und «Sein» noch
etwas anders ausdrücken: «Dem
<Haben> entspräche die Mentalität,

die Natur als Nicht-
Menschliches zunehmend unter

die Ordnung und Kontrolle
des Menschen bringen zu wollen;

die Natur erscheint als
Ressource, als blosses Mittel
und Material. <Haben> bedeutet

somit Herrschaft. Mit <Sein>

hingegen ist das Anerkennen
des anderen als anderes zu
kennzeichnen. Dem <Sein>

entspräche eine Mentalität, die
nicht darauf ausgerichtet ist,
hierarchische, zwangsintegrati-
ve Ordnungen zu schaffen und
Selbständigkeiten zu zerstören,
sondern auch Fremdes, nicht
zu Integrierendes in seiner
Selbständigkeit zu belassen.
<Sein> zielt auf Komplementarität,

Vielfalt und Anerkennung
auch dessen, was nicht unter
die gewohnte Begrifflichkeit zu
subsumieren ist. Dem <Sein>

entspricht, um mit Landauer zu
sprechen, der Verzicht auf den
begrifflichen Totschlag der
lebendigen Welt und seine politische

und ökonomische
Realisierung. »w

Sinnlichkeit gehört dazu

Oder mit noch ganz anderen
Worten: Neben der kritischen
Vernunft müssen unsere Sinne,
unsere Sinnlichkeit wieder viel
stärker ins Spiel gebracht werden.

Die Pflege und Entwicklung

unserer Sinne und unserer
Sinnlichkeit gehört vielleicht
mit zu den wichtigsten Beiträgen

zu einer sozialen
Umweltgestaltung und Naturpolitik.
«Eine sinnlicher reagierende
Gesellschaft wäre nie imstande
gewesen, die verödeten Städte,
die abstossenden, schmutzigen
Häuser, die ausgesucht hässli-
chen Kirchen, die Abraumhalden,

die stinkenden Flüsse, die
Schrotthaufen zu ertragen, die
das Erscheinungsbild des
nachindustriellen Westens prägen

und schliesslich auch in
den Osten exportiert wurden.
Nur wenn die Menschen erst
einmal lernen, die Welt sinnlich

zu betrachten, werden sie
lernen, sich ihrer anzunehmen,
das heisst sie nicht nur zu
betrachten, sondern sie zu befühlen,

sie zu riechen, sie zu
schmecken. Piaton - wie jeder
Anhänger unbedingter Autorität,

etwa Stalin oder Skinner in
unserem Jahrhundert oder
auch die protestantische Kirche

(die sich als Sachverwalterin
einer autoritären Gottheit

sieht) - verurteilt mit Strenge
den sinnlichen Menschen, den
Liebhaber des schönen
Anblicks und des schönen Klanges.

Man muss wohl einräumen,

dass ein rein sinnliches
Leben, in dem Sinnlichkeit nie
zur Liebe entfacht wird (zu
einer Liebe, die Verantwortung
und Sorgfalt im Gefolge hat),
arm, untermenschlich und zur
Lösung ökologischer und
anderer Probleme unfähig ist.
Andererseits aber führt der
Versuch, übermenschlich zu werden,

indem man die Sinnlichkeit

völlig ausschaltet, zu
einem Leben, das nicht weniger
arm, nicht weniger unter-

9



menschlich und ganz und gar
zerstörerisch ist im Hinblick
auf das Verhältnis von Mensch
und Natur.»0 Mit mehr
Sinnlichkeit dürfte man nicht
zuletzt auch der zunehmenden
Abstraktheit der Politik
entgegenwirken. Jedenfalls ist Mey-
er-Abich zuzustimmen, wenn
er sagt: «Die Politik ist zu
abstrakt geworden. Sie vernachlässigt

die Sinnenwelt im Denken

wie im Handeln. Gerade in
der Politik müsste nicht nur
erörtert, sondern auch gesehen
werden, was not tut. In der
Umweltkrise die Politik zu
versinnlichen ist heute eine politische

Aufgabe der Ästhetik.»"

Portmann: Natur als
Erscheinung

Wissenschaftliche Ansätze, bei
denen rationale und sinnliche
Elemente ineinandergreifen -
und wo neben der Gewinnung
von Erkenntnissen über
Naturzusammenhänge die Selbsterkenntnis

des Wissenschafters
und Forschers eine gleichrangige

Rolle spielt -, gibt es schon
länger: Man kann sie u.a. in
der goetheanischen
Wissenschaftskonzeption und der darauf

basierenden anthroposo-
phischen Methode finden, aber
auch bei den Arbeiten des Basler

Zoologen Adolf Portmann.
Adolf Portmann nimmt - wie
die Anthroposophen auch -
«Natur als Erscheinung» ernst
und versucht aus Naturerscheinungen

Gesetzmässigkeiten zu
erkennen. Portmanns
Forschungsarbeiten suchen die
Nähe zur lebensweltlichen
Erfahrung der Natur und leiten
von den biologischen Einsichten

über zu pädagogischen,
künstlerischen, metaphysischen

und religiösen Fragen.
Damit wird die Kluft zwischen
«objektivem» Wissen und
lebensweltlicher Bedeutsamkeit
vermieden. Portmann geht bei
seinen Forschungsarbeiten von
den Erscheinungen aus und
10

fragt, was sie ausser der Selbst-
erhaltungsfunktion noch für
einen anderen Sinn haben. Er
zeigt an vielen Beispielen, dass
die ungeheure Vielfalt und
Komplexität der Erscheinungsformen

sich mit dem rationalen
Prinzip des geringsten Aufwandes

und der Nützlichkeit für
die Selbstdarstellung allein
nicht in Einklang bringen
lassen. Vielmehr muss man davon
ausgehen, dass fast die Hälfte
des genetischen Materials für
die Organisation der Erscheinung

eines Lebewesens
gebraucht wird. Die vielen
Erscheinungsweisen, die gar keine

Erhaltungsfunktion haben
können (z.B. die farbigen
Pflanzen und Lebewesen in der
Tiefsee, die kein Auge sieht?),
dieser «unökonomische»
Reichtum dient der Selbstdarstellung

jeder Art in ihrer
Besonderheit. Die Selbstdarstellung

muss zwar den Bedingungen
der Selbsterhaltung genügen,

lässt sich aber statt als Mittel

als Zweck der Selbsterhaltung

denken. «Der Stoffwechsel
dient der Erhaltung des

Individuums; und wie hoch wir
auch seine Bedeutung
einschätzen, so müssen wir uns
doch vom Gedanken
durchdringen lassen, dass der
Organismus nicht dazu da ist, um
Stoffwechsel zu treiben,
sondern dass Stoffwechsel von ihm
betrieben wird, auf dass diese
besondere Lebensform in
Individuen wirklich sei. da sei. Der
Organismus betreibt
Stoffwechsel, damit seine spezifische

Seinsweise in Einzelwesen
sich eine Weile lang in der
Erscheinung behaupten kann.
Das besondere Gebilde, das
hier und jetzt als diese Pflanze,
jenes Tier vor uns ist, ist als
Ganzes mehr als die Ordnung
von Prozessen, die es am Leben
erhält. Wir wollen versuchen,
den Unterschied dieser Ansätze

zum Verstehen des Lebendigen

der heute herrschenden
Deutung vom Stoffwechselwe¬

sen gegenüberzustellen! £r_
scheinen schlechthin in
kennzeichnender Form, in
typischem Verhalten ist ein Glied
der frühesten Weltbeziehung
zu der jeder Keim der apparativen

Lebensstufe sich ausformt
Weltbeziehung ist nicht nur auf
Austausch von Stoffen angelegt,

sondern auch Darstellung
der Sonderart im
Erscheinungsbild. Der grösste Anteil
der Farbenfülle, die uns Botanik

und Zoologie schildern
empfangt seine umfassende
Deutung nicht von den elementaren,

erhaltenden Funktionen
her, sondern zuallererst aus
dem Faktum dieser Selbstdarstellung.»

Selbsterhaltungs-
mechanismen sind bei PQrt
mann also nicht blosse
Funktionen, sondern Ausdruck des
Lebensvollzugs als Zweck der
sich darstellenden Lebendigkeit.

Portmann verweist u
auf den Gesang der Grasrnük-
ke, dessen vollendete Gestalt
gerade dann erklingt, «Wenn
die Geschlechtstätigkeit, (jer
Zwang der Arterhaltung,
aufhört. Die verschiedenen Laut
gebilde aber, die ganz bestimmten

Funktionen der Brutzeit
zuzuordnen sind, erweisen sich
als vergröberte und herausgelöste

Teilstücke des vollen Artgesangs:

sie werden darum auch
etwa als <Motivgesänge>
bezeichnet. Der erwähnte vollendete

Gesang ertönt auch in der
Einsamkeit, wenn kein dem
Zwang der Lebenserhaltung
dienendes Ziel verfolgt wird, in
entspannter Ruhe, meist
verborgen im Gebüsch. Dieses
Singen - das Jugendlied wie
der Herbstgesang - ist die
akustische Weise, durch welche
dieses kleine Wesen sich selber
in seiner Besonderheit
darstellt.»'"

Portmann öffnet mit seinen
Forschungsarbeiten und der
gleichzeitigen Wiedereinbettung

sinnlicher wie rationaler
Elemente in das wissenschaftliche

«Verstehen» die Möglich-



keit, die je eigene Selbstdarstellung
der Lebewesen als Äusserung

ihrer spezifischen
Weltbeziehung alle Dinge, Pflanzen
und Tiere als Sprache der Natur

zu deuten - der Mensch wäre

das sprachliche und sinnliche

Sprechen dieser Sprache,
die Voraussetzung dazu: die
Empfänglichkeit des
Menschen für Natur, für Sinnlichkeit.

Damit sollte es auch möglich

sein. Selbstdarstellung und
Weltbeziehung, Selbständigkeit

und Weltzuwendung,
Autonomie und Solidarität
zusammenzudenken?

Die Frage nach dem « Wie»

Wie kann eine soziale
Umweltgestaltung und Naturpolitik
mehrheitsfähig werden und
sich allmählich durchsetzen? -
Diese ausserordentlich schwierige

Frage nach dem «Wie?»
und dem «Wie weiter?»: Wir
werden sie nicht beantworten -
und letztlich auch nicht
beantworten können -, sondern sie
zum Schluss nur noch kurz
«umschleichen».
Vor dem Hintergrund des bisher

Gesagten dürfte deutlich
geworden sein, wie eine soziale
Umweltgestaltung und Naturpolitik

nicht mehrheitsfähig
werden kann: grundsätzlich
gesprochen, wenn damit eine
Einschränkung kultureller
Entfaltungsmöglichkeiten verbunden

ist. Mit anderen Worten:
Die Lösung ökologischer
Probleme ist zum Scheitern verurteilt,

wenn sie unter Inkaufnahme

von mehr Zwängen, weniger

individueller Autonomie
und zu Lasten sozialer Gerechtigkeit

geschieht.
Mangelnde soziale und
wirtschaftliche Gleichheit lassen
jene nach den bisherigen
Früchten wirtschaftlichen
Wachstums streben, die noch
kaum Gelegenheit hatten, sie
zu kosten. Bei diesen Leuten,
und auch bei jenen völlig am
Rande unserer Gesellschaft Le¬

benden, die kaum mehr hoffen,
aus dem Elend ihres Alltags
herauszukommen, werden
moralische Appelle für eine gute
Umwelt, nach entsprechenden
Verhaltensänderungen zum
Schutze der Natur und nach
dem Kauf umweltfreundlicher,
aber teuerer Produkte, wohl
auf taube Ohren stossen. Gerade

soziale und wirtschaftliche
Ungleichheiten bildeten
bislang einen entscheidenden
Antrieb für die wirtschaftlichen
Expansions- und
Beschleunigungskräfte und damit gleichzeitig

wachsende Schädigung
und Vergiftung von Umwelt
und Natur.
Auch die ausschliessliche
Förderung einer guten Umwelt
und intakten Natur über das
Steuerungsmedium Geld, also
bloss über den Markt, dürfte
ebenfalls beschränkt sein.
«Umweltschädigendes Verhalten

durch hohe Preise zu
bestrafen hat sozial und kulturell
einen negativen Effekt: Beden-
kenlosigkeit wird zum Privileg
für diejenigen, denen die
Kosten kein Problem sind. Das hat
sich schon bei den Versuchen
gezeigt, das Parkplatzproblem
in den Innenstädten dadurch
entschärfen zu wollen, dass die
öffentlichen Parkgelegenheiten
stark verteuert wurden. Nicht
ein genereller Umstieg auf den
öffentlichen Nahverkehr war
das Resultat, sondern die
Erleichterung der Parkplatzsuche
für die Reichen.
Das umweltbewusste Verhalten
wird so in einer Gesellschaft, in
der individuelle Freiheit aufs
engste mit der Kaufkraft
verbunden ist, zu einem zweitklassigen,

negativ stigmatisierten
Verhalten deklassiert. Wer sich
freiwillig so verhält, erntet
höchstens ein verständnisvolles
aber mitleidiges Lächeln.
Wie Moral bei den an den
Rand der Gesellschaft
Gedrängten versagen muss, so
versagt Geld in einer von sozialer

Ungleichheit geprägten Ge¬

sellschaft gegenüber der
Oberschicht. Und leider kann man
die Steuerungsmedien Geld
und Moral nicht einfach addieren,

im Gegenteil, sie können
sich gegenseitig ausschliessen.
Beispielsweise waren nach der
Einführung von Honoraren für
das Blutspenden weniger
Menschen bereit, sich Blut abnehmen

zu lassen. Die Bezahlung
entwertete die moralische Geste

des freiwilligen Spendens;
sie war aber andererseits nicht
hoch genug, um die Erosion
altruistischer Motive durch
materielle Anreize auszugleichen.
Die Honorare müssten daher
drastisch erhöht werden.»"1

Gutes Leben für alle

Eine gute und für alle Naturwesen

lebenswerte Umwelt
kann und wird es nur geben
können - so haben wir behauptet

-, wenn erstens gemeinsam
darüber befunden wird, was
denn ein gutes und qualitätsvolles

menschliches Leben
ausmacht, das die Versöhnung mit
Natur umfasst, und zweitens,
wenn es dieses gute Leben für
alle gibt. Erst dann können
auch die notwendigen sozialen
Veränderungen, die für dieses
gute und ökologisch verträgliche

Leben konstitutiv sind, als
überwiegend wünschenswert
und nicht nur als notwendig
und einschränkend angesehen
und empfunden werden. Aber
eben: Es wird auch Kontrollen
geben, und da wir sie in der Regel

als äussere Zwänge und
Kontrollen, u.a. in der Form
von staatlich erlassenen Geboten

und Verboten und sie
durchsetzenden, kontrollierenden

und sanktionierenden
Instanzen, nicht mögen und wollen,

braucht es mehr innere
Kontrollen, braucht es einen
weiteren Schub im allgemeinen
historischen Prozess der
Verinnerlichung von Kontrollen."
«Ein halbwegs wirksames
System der Trennung verschiede-



ner Müllsorten setzt neben
Wissen vor allem verantwor-
tungsbewusstes Handeln voraus.

Wie leicht wirft man eine
Batterie in den falschen Eimer,
und wie ungern klaubt man sie
aus dem Dreck dann wieder
heraus, wenn es doch keiner
kontrollieren kann. Wieviel
Moral muss verinnerlicht sein,
damit man der Versuchung
widersteht, seine Verpflichtungen
mal zu vergessen, das Altöl
nicht in die Kanalisation zu
giessen, das Holz nicht mit der
zwar giftigen, aber doch so
bequemen Farbe anzustreichen
oder den kranken Nachbarn
mal heute nicht zu besuchen
und statt dessen ins Kino zu
gehen.

Die Geschichte der Urbanisierung

ist die Geschichte der
Entlastung von Verbindlichkeiten.
Man kann in Urlaub fahren,
weil man keine Hühner und
Schweine mehr zu versorgen
hat und weil die Alten und
Kranken im Altersheim und
Krankenhaus gepflegt werden.
Zugleich aber ist die Geschichte

der Urbanisierung auch die
Geschichte der Aufrichtung
von Kontrolle und Selbstdisziplin,

ein Prozess der Zivilisation,

den Norbert Elias als
einen machtgeleiteten Prozess
der Verinnerlichung von Zwängen

analysiert hat. Es wurden
Scham- und Peinlichkeitsschwellen

errichtet, die im
Vergleich zu früheren ländlichen
Lebensweisen extreme Fähigkeiten

zur Selbstkontrolle von
körperlichen und psychischen
Reaktionen verlangen.
Das Programm einer ökologischen

Stadttechnik wird die
Schraube dieses Prozesses der
Zivilisation weiterdrehen.
Neue Schwellen von Scham
und ein universalistisches
Gewissen müssen in den
Menschen aufgerichtet werden, will
man nicht ein beängstigendes
System von Strafen und
Überwachen schaffen, um von aussen

kontrollieren zu können,
12

dass jeder auch an seinem
privatesten Ort so handelt, wie es
ein globales Denken
erfordert.»"

Neues gemeinsames Lernen

Die Ziele einer sozialen
Umweltgestaltung und Naturpolitik

- eine Versöhnung, ein
partnerschaftliches Verhältnis mit
der Natur und ein gutes,
qualitätsvolles menschliches Leben
für alle - lassen sich durch ein
gemeinsames Lernen auf allen
Ebenen - der einzelnen Individuen,

kleiner Gemeinschaften,
Unternehmen, Regionen,
gesellschaftlicher Institutionen
und Organisationen - realisieren.

Dieses Lernen wird strek-
kenweise eine schwierige, kon-
flikthafte und anstrengende
Angelegenheit sein, Ängste
und Widerstände erzeugen,
z. B. Ängste vor Einschränkungen

der eigenen
Entfaltungsmöglichkeiten. Aber ohne
einen breiten gesellschaftlichen
Diskurs über eine ökologische
Neuorientierung unserer
Lebensformen, neue Formen der
Organisation sozialer Realität,
über die Entwicklung umwelt-
und sozialverträglicher
Technologien, neue Inhalte und
Formen lebendiger Arbeit",
über eine Förderung der
Dezentralisierung gesellschaftlicher

Strukturen usw., wird Umwelt

und Natur Stiefkind bleiben

und die Schädigungsprozesse
rasch weiter voranschreiten.

Kein politisches
Steuerungszen trum

Eine soziale Umweltgestaltung
und Naturpolitik wird nur
mehrheitsfähig werden können,

wenn - so lautete unsere
These - sie mit weiteren sozial-
kulturellen Entfaltungsmöglichkeiten

verknüpft ist, wenn
Wahlmöglichkeiten und
Gestaltungsräume in den
verschiedensten Lebensbereichen

geschaffen werden. Denken
wir z.B. nur an das Gestalten
des Zusammenspiels von
lebendiger Arbeit, Technik und
Organisation in einem
Unternehmen oder an das zeitliche
und kräftemässige Arrangieren
von Erwerbsarbeit, Hausarbeit,
sozialen Verpflichtungen und
von Erholungs- und Musse-
stunden im Leben des Einzelnen

oder der Familie, so wird
deutlich, dass solche im
Zusammenhang mit der Frage
nach einem guten Leben
stehenden Probleme zwar den
Charakter des Nichtpolitischen
verloren haben, ohne jedoch
politisch im bisherig-klassischen

Sinne zu werden. Mit
anderen Worten: Das Nichtpoiitj_
sehe - eben wie wir leben und
arbeiten wollen, ohne dass
Umwelt und Natur dabei
kaputt gehen - wird immer wichtiger

und immer politischer
Für alle diese Fragen gibt es
das politische Steuerungszentrum

nicht mehr, das in alter
Manier unsere Probleme for.
muliert, zurechtrückt Und
«löst». Das Neue ist. dass sich
Gestaltungswille und
Gestaltungsmacht immer mehr «unten»

ansiedeln, im Bereich der
Subpolitik", dass Gestaltunes-
räume in allen lebensweltü-
chen Bereichen - und da spielen

Umwelt und Natur eine
immer zentralere Rolle, vor allem
auch im Verbund mit Fragen
nach einer lebensgerechten
Arbeit und Technik - «unten»
geschaffen und erkämpft werden
- und noch mehr geschaffen
und erkämpft werden müssen
Gerade dieses Erstarken des
Gestaltungswillens und der
Gestaltungsmacht von unten
also der Subpolitik, dieses
gleichzeitige Fehlen des politischen

Steuerungszentrums -
und das vergebliche Suchen
und Rufen nach ihm - und das
Gewicht des Nichtpolitischen
gehören mit zu den wichtigsten
Charakteristika unserer heutigen

Industriegesellschaft. Das



mag für manche Ohren nach
Zerfall und Niedergang tönen,
muss es aber keineswegs, ganz
im Gegenteil. «Denkbar sind
auch neue Zwischenformen
wechselseitiger Kontrolle, die
den parlamentarischen Zentralismus

meiden und doch
vergleichbare Rechtfertigungs-
zwänge schaffen. Vorbilder
hierfür lassen sich durchaus in
der Entwicklung der politischen

Kultur in Deutschland in
den vergangenen zwei
Jahrzehnten finden: Medienöffentlichkeiten,

Bürgerinitiativen,
Protestbewegungen usw. Diese
verschliessen ihren Sinn, solange

man sie auf die Prämissen
eines institutionellen Zentrums
von Politik bezieht. Dann
erscheinen sie als untauglich,
defizitär instabil, ja möglicherweise

an der Grenze der
ausserparlamentarischen Legalität
operierend. Wenn man jedoch
den Grundsachverhalt der
Entgrenzung von Politik in den
Mittelpunkt stellt, erschliesst
sich ihr Sinn als Formen
experimenteller Demokratie, die
auf dem Hintergrund durchgesetzter

Grundrechte und
ausdifferenzierter Subpolitik neue
Formen direkter Mitsprache
und Mittkontrolle jenseits von
zentralisierten Steuerungs- und
Fortschrittsfiktionen erproben.»

¦'"

Dass es also das politische
Steuerungzentrum nicht mehr
gibt, muss im Grunde genommen

als sehr positiv gewertet
werden, denn es bedeutet das
Aufbrechen von vielerlei
Monopolen, z.B. das
Rationalitätsmonopol der Wissenschaft
oder das Politikmonopol der
Politik. «Politik ist nicht länger
der einzige oder auch nur der
zentrale Ort, an dem über die
Gestaltung der gesellschaftlichen

Zukunft entschieden
wird. Alle Zentralisations-
vorstellungen von Politik
stehen in einem umgekehrt
proportionalen Verhältnis zum
Grad der Demokratisierung

einer Gesellschaft. (Auch)
Wirtschaft, Wissenschaft usw.
können nicht länger so tun, als
täten sie nicht, was sie tun: die
Bedingungen gesellschaftlichen

Lebens zu verändern und
mit ihren Mittein Politik zu
machen. Das ist nichts Unanständiges,

nichts, das es zu verbergen

und zu verheimlichen gilt.
Es ist vielmehr die bewusste
Gestaltung und Wahrnehmung
der Handlungsspielräume, die
die Moderne inzwischen
erschlossen hat. Wo alles verfügbar,

Produkt von Menschenhand

geworden ist, ist das Zeitalter

der Ausrede vorbei. Es
herrschen keine Sachzwänge
mehr, es sei denn, wir lassen
und machen sie herrschen. Das
bedeutet sicherlich nicht, dass
nun alles so oder so gestaltet
werden kann. Aber es bedeutet
sehr wohl, dass die Tarnkappen

der Sachzwänge abgelegt
und deshalb Interessen,
Standpunkte, Möglichkeiten
abgewogen werden müssen.»"1
Will man also Wahlmöglichkeiten

und Gestaltungsspielräume
für eine soziale

Umweltgestaltung und Naturpolitik
schaffen, nutzen und ausbauen,

so muss man schwergewichtig

die Einflussmöglichkeiten
der Subpolitik ausbauen,

stärken und rechtlich
absichern. Mit anderen Worten, es

muss vor allem darum gehen,
«möglichst viele Orte der
Auseinandersetzung, Mitbestimmung

und Verhandlung zu
schaffen» und so «das Niveau
der (Mobilisierung) einer
Gesellschaft zu erhöhen, so dass
für alle Beteiligten bislang feste
<Bestände> in den Horizont des
Veränderbaren einrücken und
die Bereitschaft zum Risiko,
zur Annahme von Unsicherheit
gesteigert wird, indem ihnen
dafür die Sicherheit geboten
wird, neue Optionen entwik-
keln zu können, über deren
eventuelle Realisierung sie
mitentscheiden.»41 Es sollen viele
Artikulations- und Verhand¬

lungsmöglichkeiten geschaffen
werden, damit die Bürgerinnen
und Bürger die Chance und
sogar die Verpflichtung haben,
sich über soziale Umweltgestaltung

und Naturpolitik zu
verständigen und sie zu praktizieren.

Autonomie und Solidarität

Die beiden zentralen Werte,
um die es meines Erachtens bei
all den erforderlichen Lernprozessen

gehen muss, sind
Autonomie und Solidarität. Autonomie

bedeutet ein bewusstes
Verhältnis zum anderen.
Autonomie kann man nur wollen,
wenn man sie für alle will, und
ihre Verwirklichung ist nur als
kollektives Unterfangen denkbar.42

Deshalb wird eine
Umweltgestaltung erst sozial, wenn
Autonomie auf allen Ebenen
angestrebt wird, Natur mit
eingeschlossen. Dies heisst ja
sagen zur Erprobung einer weiteren

Stufe der Emanzipation im
Prozess des gesellschaftlichen
Fortschritts, wo aktiv nach
einer Balance zwischen
menschlichen Emanzipationsinteressen

und Überlebensinteressen,

nach der Versöhnung
eines angenehmen Lebens mit
den Grenzen seiner natürlichen
Grundlagen gesucht wird. Dies
ist nicht in einem rauschhaften
«historischen» Aufbruch zu
bewerkstelligen. Dieser Prozess
braucht Mut, Kraft,
Beharrlichkeit, Zuversicht, Zeit und
vor allem jene lebendige
Solidarität aller, die Autonomie
befördern will, die wiederum den
Humusboden für lebendige
Solidarität bildet.
Je mehr Menschen sich hier
engagieren, um so grösser ist die
Chance, dass eine soziale
Umweltgestaltung und Naturpolitik

vorankommt. Praxis ist dabei

gefragt, wobei das, was
angestrebt wird, die Entwicklung
von Autonomie nämlich, in
einer inneren Beziehung zu
dem stehen muss, womit es an-

13



gestrebt wird, der Ausübung
diese Autonomie. Dazu
braucht es keine grossen Theorien,

Programme oder Generalpläne,

sondern Taten, Experi¬

mente, organisatorische und
institutionelle Innovationen.
Der Schweizer Dichter Ludwig
Hohl hat das ungefähr so
ausgedrückt: Das Höhere als eine

grosse Idee sind die aus ihr
entsprungenen kleinen Ideen, und
das noch Höhere sind die kleinen

Taten, die aus den kleinen
Ideen entsprungen sind.

1 Beck, U.: «Frankensteins
Fortschritte: Naturwissenschaft heute
oder: Die Herrschaft der Widerlegten»,

Magazin der Basler Zeitung,
Nummer 42, 17. Oktober 1987.

2 Trepl, L.: «Ökologie - eine grüne
Leitwissenschaft?», in: Kursbuch

74, 1983, S. 6 bis 27.
3 Mark!, H.: «Die Natur schlägt

zurück», in: «Die Zeit», Nr. 50, 4.
Dezember 1987, S. 82.

4 Häussermann, H./Siebel, W: «Die
Stadt war immer auch eine Maschine.

Ökologische Forderungen
stehen oft im Widerspruch zu den
Vorzügen urbanen Lebens», in: «Die
Zeit», Nr. 23, 3. Juni 1988, S. 45 bis
47.

1 Ebenda
6 Ebenda
' Ebenda
" Böhme, G./Schramm, E.: «Soziale

Naturwissenschaft. Wege zu einer
Erweiterung der Ökologie», Frankfurt

1985, S. 12.
' Häussermann, H./Siebel, W.,

a.a.O.
10 Bierter, W: «Plädoyer für eine

demokratische Technikkultur», Vortrag

an der Fachkonferenz der IG
Metall «Wie wollen wir morgen
arbeiten und leben? Perspektiven der
sozialen Gestaltung von Arbeit und
Technik», 6./7. Mai 1988 in Frankfurt.

' Bierter, W.: «Wirtschaftsstile oder:
Wie wollen wir morgen arbeiten
und leben», Werkstattbericht im
Rahmen des Projekts «Basler Regio
Forum», Syntropie-Stiftung für
Zukunftsgestaltung, Liestal, April
1988.

12 Böhme, G./Schramm, E.: a.a.O.,
S. 12/13.

14

1 Markt, H., a.a.O.
• Markt, H., a.a.O.
; Birnbacher, D. (Hrsg.): «Sind wir
für die Natur verantwortlich?», in:
Ders. (Hrsg.): «Ökologie und
Ethik», Stuttgart 1980, S. 107.

Prigogine, 1./Stengers, L: «Dialog
mit der Natur. Neue Wege
naturwissenschaftlichen Denkens»,
München/Zürich 1981.

' Heisenberg, W.: «Das Naturbild
der heutigen Physik», Hamburg
1955, S. 21.

' Ebenda, S. 21.
' Ebenda, S. 23.

1 Cantzen, R.: «Weniger Staat - mehr
Gesellschaft. Freiheit - Ökologie -
Anarchismus», Frankfurt 1987,
S. 187.

Landauer, G,: «Skepsis und Mystik.
Versuche im Anschluss an Mauth-
ners Sprachkritik», Münster/Wetzlar

1978, S. 6.
Landauer, G.: «Zur Geschichte des
Wortes <Anarchie»», in: Valeske,
H.-J. (Hrsg.), Gustav Landauer,
Entstaatlichung. Wetzlar 1978, S. 8.

1 Bierter, W. et al.: «Praxisorientierte
ökologische Forschung (POEF).
Vorschlag zur Förderung und
Neuorientierung der Umweltforschung
in der Schweiz», Schweiz.
Arbeitsgemeinschaft für Umweltforschung
(SAGUF), Schriftenreihe Nr. 13,

Bern 1983.
' Böhme, G.: «Die Reproduktion von

Natur als gesellschaftliche Aufgabe»,

in: Böhme, G./Schramm, E.

(Hrsg.): «Soziale Naturwissenschaft.

Wege zu einer Erweiterung
der Ökologie», Frankfurt 1985,
S. 103/104.

' Altner, G: «Schöpfung am
Abgrund», Neunkirchen-Vruyn, 1977.

W..

4 Böhme, H./Böhme, G: «Das Aride
re der Vernunft». Frankfurt 1983

:7 Landauer, G.: «Skepsis und Mystik
Versuche im Anschluss an Mauth
ners Sprachkritik». Münster Wet7
lar, 1978.

:" Cantzen, R.: a.a.O., S. 188.
-'' Ebenda S. 216.
)n Passmore, J.: «Den Unrat beseiti

gen. Überlegungen zur ökoloei!
sehen Mode», in: Birnbacher n
(Hrsg.): «Ökologie und Ethik»
Stuttgart 1980, S. 232/233.

" Meyer-Abich, K.M.: «Kritik der
Sinne, Erinnerung der Sinne» :n.
Zeitschrift «Poiesis» 4/1988. S. 7

1; Portmann, A.»«Neue Wege der
Biologie», München 1960, S. 217f

" Ebenda, S. 220.
14 Häussermann, H./Siebel,

a.a.O.
" Elias, N.: «Über den Prozess der

Zivilisation. Soziogenetische und psv-
chogenetische Untersuchungen»
Band I und TI, Frankfurt 1976.

16 Häussermann, H./Siebel, \y
a.a.O.

J' Bierter, W. et al.: «Keine Zukunft
für lebendige Arbeit? Ein Szena
rio», Zürich 1988.

" Beck. U.: «Risikogesellschaft. ,\u{
dem Weg in eine andere Moderne»
Frankfurt 1986.

" Ebenda, S. 368.
4" Ebenda, S. 371/372.
41 Evers, A./Nowotny, H.: «Über den

Umgang mit Unsicherheit. Die
Entdeckung der Gestaltbarkeit von Ge
Seilschaft», Frankfurt 1987, S. 270.

4: Castoriadis, C: «Gesellschaft als
imaginäre Institution. Entwurf einer
politischen Philosophie». Frankfurt
1984, S. 172 ff.


	Für die Partnerschaft zwischen Gesellschaft und Natur : Naturpolitik statt Umweltpolitik

