
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 67 (1988)

Heft: 5

Artikel: Vom verlorenen Vertrauen zu Volk und Gott : Gottfried Keller und Karl
Marx

Autor: Keller, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340616

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340616
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


che, die seinen Bericht so
überzeugend macht. Er wird, wenn
auch nicht gleich nach dem
Tod der Mutter, das Land für
immer verlassen. Er geht in die
DDR, um dann spätestens mit
seinem 1976 in der BRD
erschienenen Buch «Die Partei
hat immer recht» auch dort
nachhaltig Anstoss zu erregen.
Danziger hatte sich, bevor er
den neugegründeten Staat Israel

verliess, um sich seinen
kommunistischen Freunden in
einem neuen Deutschland anzu-
schliessen, rund fünfzehn Jahre
lang in der Nähe von Ramat-
Gan durchgeschlagen, man
wird es wohl nicht anders
bezeichnen können. Seine
verschiedenen Versuche, als
Schriftsteller Fuss zu fassen,
misslangen. Immerhin erschien
kurz vor Kriegsausbruch (und
danach stark zensiert) seine
Reportage über die Flagannah,
der er angehörte, in der er, um
des Erfolgs willen, um jeden
Preis den Eindruck erwecken
wollte, «die Mitglieder der
Hagannah» seien «nationale

Heilige». Obwohl sich Danziger

alle Mühe gab, sich selbst
zu verleugnen und diese
«propagandistische Närrischkeit»
so freundlich wie unkritisch zu
gestalten, gelang es ihm auch
diesmal nicht, die Kritiker
fernzuhalten; wie ihm dies auch
nicht gelungen war, als er in
der bis 1939 in Berlin erscheinenden

«Jüdischen
Rundschau» eine Fortsetzungsserie
über seine Erfahrungen im
Kibbuz veröffentlichte; wie es

ihm, kurz gesagt, nie gelang.
In vielen Momenten vermag es

Danziger, dessen Buch 1980

zum ersten Mal erschien, einem
erfrischend genau die Gefühle
zu vermitteln, die er als junger
Mensch hatte, der erdrückt war
von dem nicht aus der Welt zu
schaffenden Gefühl, allein zu
sein. Allein unter lauter Männern

- Frauen waren, wie er
schreibt, Konkurrentinnen von
Mutter und Schwester -, die
Gewehre trugen und sich wichtiger

nahmen, als er sich selber
nehmen konnte. Danziger kam
sich in seiner ganzen Existenz

in diesem Land überflüssig
nutzlos vor, ohne doch genau
beschreiben zu können, weshalb

es so war. Die Ungerechtigkeiten,

die er sah, am eigenen

Leib zu spüren bekam, an
den Arabern begangen sah, waren

einige der Gründe, weshalb
der das Land schliesslich v er
liess; über den Grund, der den
Ausschlag gab, kann auch er
nichts Genaues sagen. Wer
könnte es. Vielleicht setzte siCrl
sein Unbehagen, seine «Talent
losigkeit» aus zu vielen Mo
menten zusammen.
«Ich wollte fort. Ich vvolite
meine Kraft nicht an eine aus
sichtslose Sache verschvven
den. Damals hielt ich sie fur
aussichtslos.» Oder wie es Mo
ritz Ölbaum im Nachwort jn
anderen Worten etwa gleich
beschreibt: «Warum kommen
Stimmen immer von da ,,,„» wo
man gerade nicht ist.»

Carl-Jacob Danziger. Kein Talent r-
Israel. (Kleine jüdische Bibliothek
Greno Taschenbuch Nr. 69. DM 1q __'

Vom verlorenen Vertrauen zu Volk und Gott

Gottfried Keller und Karl Marx
Max Keller über Manuskripte aus vergessenen Schubladen

Bereits in den beiden Frei-
schärlerzügen in der Mitte der
40er Jahre des letzten Jahrhunderts

sind junge Leute nach
Luzern gezogen, denen man
nachsagte, sie seien Kommunisten.
Darunter befand sich aus
Zürich ein Arbeitsloser, der sich
bisher ohne Erfolg als Maler
und Dichter versuchte und in
den Altstadtkneipen mit
Handwerksburschen verkehrte, die
für eine neue Lehre schwärmten,

welche die wohlhabenden
Bürger wie ein Gespenst
erschreckte. In der «Berner
Schulzeitung» Nr. 44/1845

konnte man lesen, dass «ein
gefährliches Element, das früher
nicht bekannt war, in die unteren

Regionen der Gesellschaft
eingetreten ist, nämlich der
Kommunismus und Socialis-
mus». Der junge und im
doppelten Sinne des Wortes kleine
Mann liess sich damals nicht
träumen, dass er einmal auf
einer Banknote abgebildet sein
würde. Oder doch? Es ist nämlich

von ihm ein Gedicht von
1844 erhalten, das erst nach
dem Tod in das Gesamtwerk
von Gottfried Keller aufgenommen

wurde und «Morgen¬

traum» heisst. Drei Harfnerin
nen singen darin von einem
Baum, der im Meer emp0r
wächst, um an einem Morgen
das «Wellendach» zu sprengen.

Dadurch wird des «Baumes
Riesenkron voll Blütenglanz

und Duft» zum Hindernis
für das Meerschiff, vor dessen

Hochmut «alle Aleerbe-
wohner fliehen». Die letzten
Strophen der 2. Harfnerin lauten:

O Maienlust, o Freiheitsbaum
So jugendlich und grün'
Wie wirst du. alter Menschen.
träum.



Nun ewig, ewig blühn!
Nun fahre her. du stolzes Schiff.
Es harret dein ein Blumenriff,
Daran du scheitern musst.
Schon schlingt das grüne
Laubgeflecht

Sich fest um dich herum!
Dich überspinnt das
Lenzgeschlecht

Mit Liebe um und um!
Hat der Dichter diese Verse nie
drucken lassen, weil er sie später

zu romantisch fand, oder
war es Resignation, da er bald
erkennen müsste, dass der
Blütentraum nicht so schnell in
Erfüllung ging? Schon die beiden
Freischärlerzüge waren
gescheitert. Sie brachten aber
Keller die Bekanntschaft des
radikalen Arbeiterführers
Treichler, dessen Sprachrohr
«Allgemeines Noth- und
Hülfsblatt» ihm nun für politische

Mitarbeit offen stand. Die
beiden jungen Männer versprachen

sich von einem Sieg der
Radikalen einen baldigen
Übergang zum Kommunismus.
Sic standen im Banne eines
christlichen deutschen
Kommunisten, der damals in Zürich
weilte, doch 1844 von der
konservativen Regierung
ausgewiesen wurde. Sie konnten
diesem Gesellen - es war Wilhelm
Weitling - nur deshalb nicht
ganz zustimmen, weil er seinen
Kommunismus mit dem
Anarchismus verband. Aber Keller
schrieb 1843 in sein Tagebuch,
dass Weitlings «Garantien der
Harmonie und der Freiheit»
mit Geist und Feuer geschrieben

seien, und rief den
Kommunisten zu: «Wenn ihr ganz
gleichmässige Erziehung vom
Staate aus, Sorge für allgemeinen

Verdienst vom Staate aus,
allgemeine Versorgung der
Verdienstunfähigen und
Hülflosen vom Staate aus verlangt,
dann bin ich mit Leib und Seele

bei euch!»
Aber die Hoffnung, dass die
Mehrheit der Radikalen dieses
Ideal unterstütze, wurde bereits
1846 erschüttert, als Zürich

zwar eine liberale Regierung
hatte, diese aber ein Gesetz
gegen «kommunistische Umtriebe»

erliess, aufgrund dessen
Treichlers Zeitung und
Vortragstätigkeit verboten wurden.
Nicht nur die gemässigten
Liberalen atmeten auf, sondern
noch mehr die Konservativen,
unter denen es im Emmental
ebenfalls einen Dichter gab,
der in einem Gesellenroman
die Zürcher Szene beschrieben
hatte. Jeremias Gotthelf erzählt
darin, dass Weitling den armen
Teufeln eingeredet habe, dass
sie berufen seien, «Verstand
und Freiheit zu bringen in die
Welt, eine ganz neue Weltordnung

zu gründen, wo jeder nur
zu arbeiten brauche, was er
angemessen finde, und dafür kriege,

wessen er sich würdig hielte.

Ach, wie sie gerührt wurden,
und wie sie glühten bei all den
Faseleien, die so geistig tönten,
deren Hintergrund aber doch
nichts war als Bratwürste nach
Herzenslust, Weiber nach
Belieben, Wein, so viel jeder
ertragen möge, und alles gratis.»
(Wanderungen des
Handwerksgesellen Jakob durch die
Schweiz, 1845.) Seinen Spott
weiter führend, schreibt Gotthelf

dem deutschen Kommunisten

eine Vision zu, die wahr
geworden ist: «dass es dann
von hier aus, wenn mal der
Anfang gemacht sei, weitergehen
müsse bis nach Russland hinein,

ja durch Sibirien, durch
China mitten hindurch bis ganz
zuhinterst in die Welt.»
Gänzlich enttäuscht war Gottfried

Keller erst, als die bürgerlichen

Revolutionen in den
Nachbarländern Deutschland
und Frankreich so bald der
Gegenrevolution erlagen und
auch in der Schweiz der
Sonderbundskrieg den Konservativen

zwar eine Niederlage
brachte, aber im neuen Staat
keine Mehrheit für die Linken.
Die Kapitalisten bekamen die
Oberhand und gründeten Banken,

Bahnen und Fabriken, in

denen Frauen und Kinder täglich

so lange arbeiten müssten,
dass sie nie die Sonne sahen.
Jetzt änderte der Dichter ein
Revolutionslied, das er im
August 1845 voll Siegesgewissheit
gesungen und mit der
Überschrift versehen hatte: «Ca
ira!» Es hatte zuerst folgenden
Schluss gehabt:
Ich sah ein Volk, das bang gelitten

Durch tausendjähr'gen schlimmen

Traum.
Ich hab dasselbe Volk
erwachend

Im Morgenglanz daraufgesehen
Und gründlich fest sein Tagwerk
machend:
Ich sing ihm zu: Es wird schon
gehen!
Diesen Schluss liess Keller auch
nie drucken, dafür einen ganz
anderen, der das Volk zwar
zuerst als Braut mit glühenden
Wangen feiert, aber dann eine
jähe Wendung nimmt:
Doch wenn es nicht von Güte
strahlet
Wie eine hochbeglückte Braut.
So ist sein Lohn im ausgezahlet
Und seine Freiheit fährt ins
Kraut.
Ein böses Weib, ein giß ger Drache

Und höses Volk sind all ein
Fluch.
Und traurig spinnt die beste Sache

Sich in ihr graues Leichenluch!
Noch hatte der Dichter in der
3. Strophe gesungen: «Ja bring
den ganzen Menschen mit!»,
und nun müsste er erkennen,
dass dieses verheissungsvolle
Volk einem bösen Weibe
gleicht. Statt den Kommunismus

hat eine Mehrheit den
Kapitalismus gewählt. Keller verlor

jetzt nicht nur das Vertrauen

zum Volk, sondern unter
Feuerbachs Einfluss auch den
Glauben an Gott.
In den gleichen Jahren, nach
den gescheiterten Revolutionen

in Paris und Berlin, gab es
auch in London einen Arbeitslosen,

der von den gleichen
21



Hoffnungen beseelt gewesen
und nun ebenso enttäuscht
war: Karl Marx, nur um ein
Jahr älter als Keller, jetzt auch
träumend und schreibend, und
auch ein Gottloser. Als der
Zürcher 1843 schon müssig in
den Wirtsstuben herum sass,
war Marx noch für wenige
Monate Redaktor der «Rheinischen

Zeitung» in Köln. Es war
ein liberales Blatt, aber wie der
radikale Keller hoffte auch der
deutsche Jude, dass ein freies
Volk die Gerechtigkeit wählen
werde. In einem Artikel gegen
das preussische Pressegesetz
schrieb er, von der Aufklärung
beseelt, den Satz: «Das Wesen
der freien Presse ist das
charaktervolle, vernünftige, sittliche
Wesen der Freiheit.» Und als
Keller ein Jahr darauf seinen
«Morgentraum» träumte, aber
nie veröffentlichte, war Marx
seines Postens bereits ledig und
schrieb in Paris ebenfalls ein
visionäres Manuskript, das
auch er bis zu seinem Tode in
der Schublade Hess. Es wurde
erst 1932 entdeckt und ins
Gesamtwerk aufgenommen unter
dem Titel «Ökonomisch-philosophische

Manuskripte aus
dem Jahre 1844».
In diesem Manuskript lebt eine
utopische Hoffnung, die ganz
an den Kellerschen Traum vom
«Blumenknäuel» erinnert, der
die alte Gesellschaft verwandelt.

Die Sprache ist aber hoch
philosophisch. Die Not des
Volkes wird mit dem Hegel-
schen Begriff der Entfremdung
zu erfassen gesucht. Dem
Fabrikarbeiter ist nicht nur das

Endprodukt fremd, sondern
auch der eigene Beitrag aus
wenigen Handgriffen, denn dieser
ist ihm zuwider. Da ihm weder
die Maschine noch die Ware
gehört, wird er ausgebeutet. Ist
der Kampf um die Demokratie
aber einmal gewonnen, so
erwartet auch Marx, dass sich eine

Mehrheit für den volkseigenen
Betrieb aussprechen wird,

der eine sichere Stelle und ei¬

nen rechten Lohn gewährt.
Auch der 26jährige Denker
zählt auf den ganzen Menschen
und redet, an Rousseau gemahnend,

von einer «bewusst und
innerhalb des ganzen Reichtums

der bisherigen Entwicklung

gewordene(n) Rückkehr
des Menschen für sich als eines
gesellschaftlichen, d. h. menschlichen

Menschen. Dieser
Kommunismus ist als vollendeter
Naturalismus Humanismus,
als vollendeter Humanismus
Naturalismus». Es heisst weiter,

dass die Entfremdung als
Widerstreit zwischen «Existenz
und Wesen» sich auflöse. Der
Mensch werde durch die
Selbstverwaltung wieder sich
selbst, also der ganze Mensch
sein.
Die Hoffnung, dass der Arbeiter

den Kommunismus wählt,
gründet schon beim jungen
Marx nicht nur auf den
ungerechten Zuständen. Bereits in
der Einleitung zu einer Kritik
der Hegeischen Rechtsphilosophie

hat er gezeigt, wie man
den Arbeiter revolutionär
stimmt: «Man muss den wirklichen

Druck noch drückender
machen, indem man ihm das
Bewusstsein des Druckes
hinzufügt. Man muss diese versteinerten

Verhältnisse dadurch
zum Tanzen bringen, dass man
ihnen ihre eigene Melodie
vorsingt.»

Aber kann nach der
Machtübernahme auch der geschlagene

Kapitalist umgestimmt
werden, und wie kann das
siegreiche Proletariat zu internationaler

Solidarität gebracht
werden? Man singt in den
sozialistischen Ländern das Lied vom
neuen Menschen dem Volke
unermüdlich vor, und doch ist
sein Besitzdenken noch nicht
überwunden, so dass man ihm
mit dem Leistungslohn
entgegenkommen muss. Würde die
Entwicklungshilfe an ärmere
Bruderländer nicht vom autoritären

Staat geleistet, so könnte
man kaum von Solidarität re¬

den. Marx hat bald eingesehen
dass nach dem Sieg über der
Klassenfeind dessen Parteiet
verboten werden müssen, da
mit er nicht wieder zur Mach
kommt.
Dass auch die Arbeiter von de
Partei geführt werden müssen
weil diese mehr von Politik ver
steht, haben Marx und Engelschon

1848 im Kommunisti
sehen Manifest gesagt.
Die Hoffnung, dass ein «ßi,,
menknäuel» das Meerschif
der Reaktion und des Eigen
nutzes aufhalten und versöh
nen könnte, haben Gottfrje,
Keller und Karl Marx bald auf
gegeben. Weder die bürger],
che noch die sozialistische r>e
mokratie entwickeln sich natur
notwendig zu einem vollen(j
ten Humanismus. Marx forder
te daher die Diktatur des Proie
tariats, das aber wieder von de
Partei geführt wird. Und Kelle
wollte es bei der repräsemari
ven Demokratie bewenden las
sen, denn er sah voraus, cja".
fortschrittliche Gesetze. f-
vom Parlament dem Volk:
Annahme empfohlen werden
von diesem abgelehnt vv erder
könnten. Wie mancher Bundes
rat hat seit der Einführuno ap
Referendums Volksentscheid
schon bedauert und nur mj
Mühe seinen Groll auf a„.
«böse Weib», den Souveran
unterdrückt! Keller hat w;(
Marx das Vertrauen zu Qot
und Volk verloren.
Wo ein Bürgerkrieg, wie etw.
der Sonderbundskrieg, e:n
bürgerliche Demokratie

gebracht hat. wollten aber wede
Keller noch Marx den Sozialis
mus mit Gewalt schaffen!
Marx hat die Schweiz den «7U
kunftsstaat» genannt. Schot
im Manifest zielt die Gewal
nur auf die Königs- oder vaj
sermacht, aber nach derei
Überwindung wird erwartet
dass das befreite Volk mit gros
ser Mehrheit demokratisch der
Kommunismus wählt. In de
«Kritik des Gothaer pro



gramms» schreibt Marx 1875,
dass in einem Zukunftsstaat,
der «Staatsform der bürgerlichen

Gesellschaft der Klassenkampf

definitiv auszufechten
ist». Ist dieser aber gewonnen,
so wird erst die Diktatur errichtet.

So stand es auch noch im
Programm der Schweizer
Sozialdemokraten bis 1935.

Der reife Marx denkt nicht
mehr an eine naturnotwendige
Vermenschlichung. Er sieht
1875 voraus, dass man in einer
ersten Phase eine kommunistische

Gesellschaft haben wird,
«nicht wie sie sich auf ihrer
eigenen Grundlage entwickelt
hat, sondern umgekehrt, wie sie
eben aus der kapitalistischen
Gesellschaft hervorgeht, also in
jeder Beziehung, ökonomisch,
sittlich, geistig, noch behaftet
ist mit den Muttermalen der
alten Gesellschaft, aus deren
Schoss sie herkommt».
Die Entfremdung des
Menschen wird jetzt nicht mehr nur
mit den ungerechten Verhältnissen

erklärt, sondern auch als
«Erbsünde» erkannt. Das wurde

von Rousseau noch nicht
gesehen, hat dieser doch
sowohl der feudalen als auch der
bourgeoisen Gesellschaft nur
vorgeworfen, sie biete ein
«Bild künstlicher Menschen
und künstlicher Leidenschaften,

die das Werk dieser neuen
Verhältnisse sind und die keine
Wurzel in der Natur haben».
Jetzt aber erscheinen Hab- und
Herrschsucht auch als
Erbstück aus der alten Gesellschaft.

In dieser Auffassung
klingt die «Zoologische
Philosophie» des Franzosen de La-
marck (1744-1829) nach, welche

die Vererbung erworbener
Eigenschaften gelehrt hat.
Offenbar ist Marx wie Keller und
der junge Nietzsche jetzt in den
70er Jahren bestürzt gewesen
über den Geschäftsgeist, der
besonders in Deutschland nach
dem Sieg über Frankreich 1871

erwacht ist. Nietzsche, der zu
Beginn der Konjunktur zusam¬

men mit Wagner das
Menschengeschlecht mit Musik und
Kunst zum Sozialismus erziehen

wollte, notierte jetzt, dass
auch der Arbeiter «denselben
besitzsüchtigen bürgerlichen
Sinn» habe, wenn es ihm besser
geht. Und Keller furchtet im
«Fähnlein der sieben Aufrechten»:

«Es könnten sich auch
bei uns, wie jetzt schon anderwärts,

bald einmal grosse Mengen

Geldes zusammenhängen,
ohne auf tüchtige Weise
erarbeitet und erspart worden zu
sein.» Was Keller hinzufügt,
spricht Marx aus dem Herzen:
«Dann wird es gelten, dem
Teufel die Zähne zu weisen.»
Unter solchen Eindrücken ist
die Kritik des Gothaer
Programms 1875 entstanden. Diese
entarteten Menschen bedürfen
einer strengen Umerziehung,
aber auch des Leistungslohnes,
den Marx zwar ungerecht, aber-
vorläufig nötig findet. Also mit
Peitsche und Zuckerbrot soll
die angeborene Entfremdung
bekämpft werden, in der Hoffnung

auf neue Generationen,
die bessere Anlagen mitbringen,

weil ihre Eltern gut erzogen

wurden. Je mehr Zucker
vorhanden sein wird, um so
mehr wird auf die Peitsche
verzichtet werden können. Die
Diktatur ist nur als Übergang
vorgesehen. Sie wird von einer
«höheren Phase» abgelöst,
nachdem «die knechtende
Unterordnung der Individuen unter

die Teilung der Arbeit,
damit auch der Gegensatz geistiger

und körperlicher Arbeit
verschwunden ist; nachdem
die Arbeit nicht nur Mittel zum
Leben, sondern selbst das erste
Lebensbedürfnis geworden;
nachdem mit der allseitigen
Entwicklung der Individuen
auch die Produktivkräfte
gewachsen und alle Springquellen

des genossenschaftlichen
Reichtums voller fliessen.»
Konnte vorher jeder zwar seine
Fähigkeiten entwickeln, aber
nur nach dem Erfolg entlöhnt

werden, so kann die Gesellschaft

jetzt auf ihre Fahne
schreiben: «Jeder nach seinen
Fähigkeiten, jedem nach seinen
Bedürfnissen!»
Politisch sieht nach dem reifen
Marx die höhere Phase aber
nicht wie ein romantisches
«Reich der Freiheit» aus,
sondern es heisst jetzt ganz
schlicht: «Die Freiheit besteht
darin, den Staat aus einem der
Gesellschaft übergeordneten in
ein durchaus untergeordnetes
Organ zu verwandeln.»
Verlangt der geringere Bildungsund

Produktivitätsstand der
ersten Phase mehr Staat, so heisst
in der zweiten Phase die
Losung: Weniger Staat! Von
einem Absterben des Staates ist
erst bei Engels und Lenin die
Rede. Noch ist im realen
Sozialismus der 2.und 3. Welt der
Staat ein übergeordnetes Organ
und wird deshalb noch nicht
kommunistisch genannt, denn
Lenin wollte dieses Wort für
die höhere Phase aufsparen,
worin der Staat absterben soll.
Aber er wollte diesen Vorgang
nicht versprechen, sondern nur
erhoffen. Vgl. Lenin: Staat und
Revolution, 1917.

Die «allseitige Entwicklung
der Individuen» kann nicht
bedeuten, dass alle Talente gleich
gross sind, denn es heisst ja,
dass jeder nach seinen besonderen

Fähigkeiten beschäftigt
werden soll. Doch wird jedem
mehr als ein besonderes Talent
zugeschrieben, so dass die
Teilung der Arbeit aufhört. Die
Abwechslung der Beschäftigung

trägt dazu bei, dass die
Arbeit zum «ersten Lebensbedürfnis»

wird. Trotzdem hält
Marx an der Forderung nach
viel Freizeit fest, denn man soll
auch Zeit zum Angeln und
Rezensieren haben, wie er sich
ausdrückt. Das Velofahren
wird erst später Mode, erst
recht das Autofahren. Aber
man spielt auch Klavier und
macht Gedichte. Die schöpferische

Begabung wird in der
2.1



marxistischen Anthropologie
ebenso zum Wesen des
Menschen gezählt wie das Bedürfnis

nach sozialer Verantwortung.

Rückkehr zum menschlichen

Menschen bleibt die
Hoffnung, auch wenn inzwischen

die «Erbsünde» erkannt
ist. Der Marxismus erstrebt den
«vollendeten», also klassischen

Humanismus, erwartet
ihn aber nicht mehr naturnotwendig

wie der junge Marx. Es
braucht Erziehung und Förderung.

Von den geistigen Bedürfnissen

werden die materiellen
unterschieden, die ebenfalls als
vielseitig und doch nicht
gleichförmig erkannt werden.
Daher soll die höhere Phase
nicht jedem das Gleiche,
sondern das Seine verschaffen.
Diese Forderung erschien 1875
noch erfüllbar, waren die
technischen Bedürfnisse, wie
erwähnt, noch sehr gering!
Umstritten ist der «historische
Materialismus», den der junge
Marx 1846 in der Schrift «Die
deutsche Ideologie» entwickelt
hat. Doch auch sie ist in der
Schublade geblieben. Ihr
Grundgedanke wird aber 1859

zusammengefasst, doch nur im
Vorwort zur «Kritik der politischen

Ökonomie», auf wenigen
Seiten, so dass Sätze entstanden,

die in die marxistische
Ideologie Verwirrung gebracht
haben, z.B. der Satz: «Es ist
nicht das Bewusstsein des

Menschen, das ihr Sein,
sondern umgekehrt ihr
gesellschaftliches Sein, das ihr
Bewusstsein bestimmt.»
Diese knappe These erweckt
den Eindruck, als ob Marx jetzt
keinen Unterschied zwischen
Wesen und Existenz mehr kenne.

Blendet man aber nur zwei
Zeilen zurück, so erkennt man,
dass Marx nicht jedes
Bewusstsein, sondern nur
«bestimmte gesellschaftliche Be-
wusstseinsformen» im Auge
hatte, die er etwas später als
«ideologische Formen» be-
24

zeichnet, die einen «juristischen

und politischen Überbau»

über die Basis bilden. Sie
werden noch ergänzt durch die
entsprechenden «religiösen,
künstlerischen oder
philosophischen Formen». Wieder
kann das nicht heissen, dass
alles, was Religion, Kunst,
Philosophie ist, nur gesellschaftlichem

Interesse dient. Auch
Liebe und Herzeleid lösen dem
Künstler die Zunge und lassen
den Frommen dankbar oder
bittend die Hände falten. Auch
Krankheit und Trauer, der «alte,

stumme Fels, das Schicksal»,

um mit Hölderlin zu
sprechen, lassen «des Herzens Woge»

zu künstlerischer Schönheit

aufschäumen. Aber jeder
Künstler und Denker, Prophet
oder Magier, wird auch durch
Not und Unrecht in heiligen
Zorn versetzt. Hölderlins
Hyperion ist nicht nur Eremit,
sondern auch Revolutionär.
Wenn man Marx genau liest,
findet man auch in seinem
historischen Denken keinen
Widerspruch zum klassischen
Humanismus. Welchen Einfluss
das Geld hat, weiss nicht nur
Plato. sondern auch Erasmus
von Rotterdam, der im «Lob
der Torheit» von Plutos, dem
Gott des Reichtums, sagt: «Er
ist, trotz Hesiod und Homer
und auch trotz Jupiter selbst,
allein der Menschen und Götter

Vater; ein Wink seiner
Brauen genügt, um jetzt wie
ehedem die ganze Welt mit
allem, was heilig und unheilig
darinnen ist, auf den Kopf zu
stellen; sein Wille beherrscht
den Krieg, den Frieden, Armeen,

Räte, Gericht, Versammlungen,

Heiraten, Verträge,
Bündnisse, Gesetze, Künste,
Kurzweil, Arbeit - der Atem
geht mir aus.» Werden Krieg
und Frieden ausschliesslich
Plutos zugeschrieben, so steht
indessen vor den weiteren
Hauptwörtern kein bestimmter
Artikel mehr, womit Erasmus
zugibt, dass nicht alle Heiraten,

Gesetze, Künste usw. um des
Geldes willen entstehen. Auch
Marx führt nur Krieg und Frieden

auf ökonomische Interessen

zurück, die kulturellen
Erscheinungen aber nur zum Teil.
Nicht nur das geschilderte
Vorwort hat zu einem Streit der
Marx Deutung geführt, son.
dem auch die Thesen des jungen

Marx zu Feuerbach. Aber
auch diese Skizze von I84.5 isl
in der Schublade geblieben
worin sie erst nach seinem Tod
von Engels gefunden und dessen

Schrift über Feuerbach une
den Ausgang der klassischer
deutschen Philosophie (]ges
beigefügt wurde. In der 6. The.
se wird ein Jahr nach dem
Manuskript über Existenz unc),
Wesen dieses auf einmal nui
noch als «Ensemble der
gesellschaftlichen Verhältnisse»
definiert. Der VulgärmarxismuJ
hat den Satz mit jenem aus den1
Vorwort zur ökonomischen Ar
beit über das Sein und das
Bewusstsein verbunden und zu
einem Dogma gemacht, das alle.'
Schöpferische im Menscher
auslöscht. Dabei ist diese 6
These wie der andere sat;
ebenfalls als falsche Verallge
meinerung zu erkennen, wenr
man zur 4. These zurückgeht
Hier wird nämlich wieder dei
gleiche Unterschied zwischer
Existenz und Wesen gemach
wie ein Jahr zuvor, aber jetz
mit dem Begriff der Selbstzer
rissenheit. Es geht um Feuer
bachs Behauptung, dass di*
Religion Selbstentfremduns
bedeute. Marx stimmt zwar zu
aber erblickt auch in der «weit
liehen Grundlage», also in
Menschen, der zu seiner Erlö
sung die Religion braucht, wie
derum ein «Sichselbst-Wider
sprechen», das in seinem «Wj
derspruch verstanden und so
dann durch Beseitigung de:
Widerspruchs praktisch revo
lutioniert werden muss». Zun
Verständnis des Widerspruch»
dient uns das frühere Parise
Manuskript, das Engels abe



noch nicht bekannt war, wurde
es doch erst 1932 entdeckt: Der
Arbeiter wie der Arbeitgeber
sind in zwei Seelen zerrissen,
besonders in der Arbeit nicht
sich selber, der Arbeiter, weil er
nur Handgriffe zu machen hat,
der Besitzende, weil er ein
schlechtes Gewissen verdrängen

muss. Daher können beide
Trost im Glauben finden.
Aber der revolutionäre Arbeiter
will seine Zerrissenheit sozial
überwinden. Seine Existenz ist
entfremdet, aber sein Wesen,
das darunter leidet, will sich
verwirklichen. Es ist dieser
menschliche Mensch in ihm,
der Gerechtigkeit sucht und
schafft. Auch der Arbeitgeber,
der soziale Massnahmen trifft,
ist von Humanität beseelt, insofern

er nicht nur aus Angst vor
der «sozialen Unrast» handelt,
wie er sich dann ausdrückt.
Immer drücken die ganzen sozialen

Verhältnisse auf die Seele,
prägen sie aber nicht, denn sie
wehrt sich ja dagegen. Nur
wenn sie sich anpasste, würde
ihr Wesen ihnen entsprechen.
Solche Unterwürfigkeit gibt es

bei manchem kleinem Mann
wie die Herrschsucht beim
Gebieter. Es sind die «Muttermale
der alten Gesellschaft». Aber
gegen eine solche Existenz
wehrt sich beim Revolutionär
die innerste Seele, sein Urwe-

sen! Schon ein Jahr nach den
Thesen zu Feuerbach steht in
der «Deutschen Ideologie» für
das Wesen des Menschen un-
missverständlich: «Originelle
und freie Entwicklung». Und
1875 erwartet Marx ein allseitig
entwickeltes Individuum, dessen

Fähigkeiten angeboren,
aber durch Familie und Staat
zu fördern sind.
Der vulgärmarxistischen
Auslegung der Anthropologie ist in
der DDR vom Ordinarius für
Philosophie in Berlin der
Kampf angesagt worden. Im
Buch von G SHehler «Über
den Wert der Individualität im
Sozialismus» steht folgender
entscheidender Satz: «Die
Gesellschaft - und gerade die
sozialistische - kann dem Einzelnen

die Verantwortung für sein
Denken und Tun nicht abnehmen.

Das Individuum ist kein
passives Produkt von
Umwelteinflüssen.» Wer den menschlichen

Menschen als Natur übersieht

und nicht darauf zählt,
dass dieser in glücklich veranlagten

Naturen sogar vorwiegt,
leistet einer autoritären
Pädagogik und einer bürokratischen

Politik Vorschub, die
dem Kind und dem Bürger zu
stark misstrauen. Aber gewisse
Dissidente fallen gern ins
romantische Extrem und glauben,

die Menschheit sei so

menschlich, dass sie ohne
Zwang Opfer bringt für
Sozialismus und proletarischen
Internationalismus.
Was der reife Marx vertritt, ist
das Menschenbild der Klassiker.

Dass nicht Gott, sondern
die Not der «erste Gesetzgeber»

ist, steht schon bei Schiller.

Dass Kunst und Religion,
Philosophie und Staatsform
«Blüten und Früchte, nicht
Boden und Wurzeln» sind, findet
sich bereits im «Hyperion».
Und der gottlose Faust von
Goethe glaubt wie Marx an die
Selbsterlösung in zwei Stufen.
Als er sich nach der Erblindung
vom ausbeuterischen Handelsherrn

zum Frühsozialisten
wandelt und dem Meer fruchtbares

Land abtrotzen will,
redet er wie ein Diktator:
«Des Herren Wort, es gibt allein
Gewicht.
Vom Lager auf, ihr Knechte!
Mann für Mann!
Lasst glücklich schauen, was ich
kühn ersann.»
Aber wenn das «paradiesisch
Land» geschaffen sein wird,
soll das Volk sich selbst bestimmen.

Der letzte Wunsch des
Gebieters lautet:
«Solch ein Gewimmel möcht ich
sehn.

Auf freiem Grund mit freiem
Volke stehn.»

Oskar Lafontaine als Fussballspieler

Umverteilung der Verantwortung
Die Gesellschaft der Zukunft, kritisiert von Elisabeth Vogelheim

Misst man Oskar Lafontaine an
seinen eigenen Worten, müsste
die Debatte über den Abbau
der Massenarbeitslosigkeit
durch Arbeitszeitverkürzung
ohne Lohnausgleich schon in
anderer Form geführt werden,
als das momentan zu erleben
ist. Denn: «In einer demokrati¬

schen Gesellschaft aber kann
sich ein normativer Konsens
nur im breiten gesellschaftlichen

Diskurs einstellen. Wir
brauchen in stärkerem Masse
eine politische Debattenkultur,
die dem Geist der antiken Polis,

jener Wiege der Demokratie,

entspricht.» So sein An¬

spruch, den er in seinem Buch
«Die Gesellschaft der
Zukunft» formuliert.
Das Buch erscheint zum
gleichen Zeitpunkt, zu dem Lafontaine

mit seinen umstrittenen
Äusserungen zur Arbeitszeitverkürzung

die Medienöffentlichkeit

beherrscht. Das politi-
25


	Vom verlorenen Vertrauen zu Volk und Gott : Gottfried Keller und Karl Marx

