
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 67 (1988)

Heft: 2

Artikel: Diskussion eines umstrittenen Begriffspaares : "Feminismus" versus
"Sozialismus"

Autor: Berger, Maya / Witzig, Heidi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion eines umstrittenen Begriffspaares

«Feminismus» versus «Sozialismus»
Zwei Beiträge von Maya Beiger und Heidi Witzig

« Wir nehmen die Frauenfrage ernst!» bekundet die SP Baselland und
hal ihren Parteitag im vergangenen November der Frage gewidmet:
«Feminismus - Sozialismus, wie gehen wir damit um '.'» Zwei Referate

von Maya Berger (zur Begriffserklärung) und Heidi Witzig (historische

Zusammenhänge) dienten der Einführung in die Diskussion.
Wir drucken hier die beiden überarbeiteten Beiträge ab.

I. Menschenbilder meinen
Männerbilder
Alle reden davon: von
«Paradigmawechsel», von «Wende-
Zeit» und «Wende-Denken»,
von «Umdenken» nicht
zuletzt in Kreisen der Wirtschaft.
Die historische Wende wird
dort ins Auge gefasst, gar der
kommende Bewusstseins-

sprung, der kosmische Wandel
(ich denke dabei an die New-
Age-Welle unter den neuen
Managern). Alle sind sie auf
der Suche nach dem Neuen,
denn so wie bisher kann es

offensichtlich nicht mehr weitergehen.

Diese Erkenntnis ist
allerdings längst nicht mehr neu.
Dass es an der Zeit ist zum
Wenden, zum Umkehren und
nicht nur im Denken und Fühlen!

-, darüber sind sich
mittlerweile viele einig, bloss wohin

uns die Wende führen möge,

darüber streiten sich
verschiedenste Geister und
unterschiedliche handfeste Interessen.

Die Rede vom Paradigmawechsel

ist zwar Mode, aber
eben auch mehr als nur dies,
und es ist zu prüfen, was sie für
die linke Diskussion meint. Als
Paradigmawechsel innerhalb
der Linken bezeichnete z.B.
kürzlich der «Tages-Anzeiger»
den «allmählichen Übergang
von sozialen Problemstellungen

zu ökologischen».
Wenn aber, wie am jüngsten
Parteitag der SP Baselland, die

Begriffe Sozialismus \ersus
Feminismus ins Zentrum rücken,
stellt sich die Frage: Was steht
jetzt wirklich zur Diskussion,
Übergang zu ökologischer
Problemstellung, der offenbar
bereits in Gang ist, oder neuerdings

zu feministischer
Problemstellung, oder gar Übergang

zu beiden zugleich? Leider

ist zu vermuten, dass sich
die beiden Probleme in die
Quere kommen werden, dass
der gute Wille allein, ökologische

und feministische Probleme

zugleich lösen zu wollen,
nicht genügt ganz abgesehen
von der Schwierigkeit bei der
praktischen Umsetzung. Zum
Beispiel ist eine Gleichberechtigung

der Frauen in den
Industrieländern denkbar bei
fortgesetzter Umweltzerstörung
und fortgesetzter Ausbeutung
der sogenannten Dritten Welt,
d.h. auch der dortigen Frauen.
Die Probleme sind miteinander
verknüpft, und dementsprechend

können auch die Diskussionen

über Sozialismus, Ökologie

und Feminismus nicht
getrennt geführt werden.

Zum Umgang
mit den Begriffen

«Sozialismus - Feminismus,
wie gehen wir damit um?», so
die Ausgangsfrage am Basel¬

bieter Parteitag. Dazu ein paar
methodische Bedenkpunkte:
«Sozialismus» ist nicht gleich
«Sozialismus», weder auf der
Ebene der abstrakten Definitionen

noch im Konkreten, d. h.

in der Geschichte selbst. Erinnert

seien all die Linienkämpfe
innerhalb der sozialistischen
Bewegung in den letzten 150

Jahren, die blutigen
Auseinandersetzungen auch, wo Sozialisten

- im weitesten Sinne des
Begriffs verstanden - sogar
Sozialisten totgeschossen haben.
Man denke an den sogenannten

realen Sozialismus heute,
mit dem viele, die sich selbst als
Sozialisten verstehen, nichts
gemeinsam haben wollen.
Nicht anders steht es um den
Begriff Feminismus. «Feminismus»

ist nicht gleich «Feminismus».

Es gibt erbitterte
Linienkämpfe unter Frauen, die sich
selbst als Feministinnen verstehen,

gegenseitige Polemik.
Verachtung...
Wir kommen also nicht drum
herum, zur Kenntnis zu
nehmen, dass die Begriffe
«Sozialismus», «Feminismus» bereits
historisch und theoretisch
vereinnahmt und besetzt sind.
Wäre aber nicht ein unbefangener,

spontaner Umgang mit
den Begriffen denkbar,
unbefruchtet von der Last der
Geschichte und der vorgeprägten
Definitionen? - sind wir doch
schliesslich auf der Suche nach
Neuem und könnten die
Begriffe mit selbst produzierten
Inhalten zu füllen versuchen!
Wahrscheinlich wird uns dabei
aber nur allzubald zu schaffen
machen, was ich mit
«vorschneller Konkretion» bezeichnen

möchte. Ich meine damit,
dass durch die Begriffe, wie frei

>>



und unbefangen wir uns auch
dünken, je ganz bestimmte
Assoziationen ausgelöst werden -
insbesondere durch den Begriff
«Feminismus»! Da tauchen
dann blitzschnell ganz konkrete

Frauenbilder auf und damit
verbunden auch schon je
bestimmte, vorgefasste Urteile,
Vor-Urteile also. Diese sind bis
zu einem gewissen Grad wohl
immer clanspezifisch. erfah-
rungs- und geschlechtsabhängig-

Ausser um die historische
Vorprägung der Begriffe haben wir
uns also auch um unsere
subjektiven Erfahrungen und
unsere Parteinahme zu kümmern,
sollen diese nicht bloss als
hinterrücks eingeschmuggelte
Assoziationen die Begriffsdefinitionen

verzerren. So bleibt
auch mir nichts anderes als der
Versuch des augenkneifenden
Überblicks auf die Geschichte,
im Bewusstsein, dass ich dabei
gleichzeitig Stellung beziehe
und von subjektiver Erfahrung
nicht abstrahieren kann.
Weil ich mich kurz fassen
muss, möchte ich zwei
Metaphern gebrauchen bzw. zwei
Bilder oder Vergleiche, die mir
typisch scheinen für die
Vorstellungen von Mensch und
Welt, wie sie im 19. und
20. Jahrhundert wirksam waren

und noch sind. Ich meine 1.

die Figur des Prometheus -
eine Figur aus der Mythologie also

- und 2. die Herr-Knecht-Fi-
gur, die berühmt geworden ist
seit der Philosophie Hegels. Es
sind dies beides paradigmatische

Figuren, die herrschende
Denkmuster und Ideologien
zusammenfassen und verkörpern.

Sie sind bedeutsam
geworden vorab in Literatur und
Philosophie, und vielleicht ist
es etwas unüblich, sie so
unvermittelt in eine politische
Diskussion einzubringen. Meine
These lautet, dass die beiden
Figuren ein klassenübergreifendes

Menschen- und Weltbild

charakterisieren, das also

typisch ist auch für den
Sozialismus. Ein Menschen- und
Weltbild aber letztlich, in
welchem Frauen höchstens
noch am Rande vorkommen,
ein Weltbild, das also ge-
schlechtsausschliessend bleibt.

Prometheus - das Bild
vom Menschen überhaupt

Prometheus, der berühmte
Flalbgott und Titanensohn aus
der griechischen Mythologie,
lehnt sich auf gegen den mächtigen

Göttervater Zeus: «Ich
kenn nichts Ärmres/ Unter der
Sonn', als euch, Götter»,
polemisiert er im Goethegedicht
und verweigert den Göttern die
Ehre. «Ich dich ehren?
Wofür?» trotzt er gegenüber
Zeus. Prometheus will sich ein
Geschlecht und mit diesem eine

Welt nach eigenem Bilde
formen. Durch List raubt er
schliesslich den Göttern auch
noch das Feuer, das den
Sterblichen bisher vorenthalten war
und mit dessen Hilfe erst sich
menschliche Kultur und Technik

entwickeln konnte.
Modern bzw. aufgeklärt
gesprochen ist Prometheus die
mythische Verkleidung des Homo

faber der sich wohl in der
Renaissance idealtypisch
verwirklicht. Dieser ist Erfinder,
Theoretiker und Praktiker
zugleich, der Prototyp des Ingenieurs,

der planmässig einwirkt
auf die Natur, sie umwandelt in
eine zweite, veränderte Natur:
eine «gezähmte» oder
«beherrschte» Natur, die dem
Menschen nicht mehr bedrohlich

ist. eine menschgemässe
Natur also, nach den Massen
des Menschen.
Die Furcht von den Menschen
zu nehmen und sie als Herren
über Natur und Naturmächte
einzusetzen, dies war gemeinsames

Ziel sowohl des aufstrebenden

Bürgertums wie später
der Sozialisten, die sich um das
gemeinsame Erbe betrogen
sahen. Als Erben aber waren sie

sich verwandt durch den
Gedanken der Aufklärung, der
allem «Fortschritt» voranleuchten

sollte: Menschliches Mass
so der Aufklärungs-«Glaube»
könne sich nur durchsetzen
gegen Aberglaube und feindselige

Natur dank der Macht des
Wissens, das anstelle blosser
Einbildung zu treten habe. Der
Mensch solle und könne sich
befreien aus seiner «selbstverschuldeten

Unmündigkeit»,
indem er «sich auf den Kopf, das
ist auf den Gedanken stellt»
d.h. abstützt und indem er den
Mut aufbringe, sich seines
«eigenen Verstandes zu bedienen».

Erst wenn er dies tue
werde das Tageslicht, das
«Reich der Vernunft» anbrechen.

Verstand, Vernunft, Ratio

sollen also Licht bringen \n
den blinden, dunklen
Naturzusammenhang.

Im Prometheus-Mythos ist der
Gedanke der Aufklärung ne_
reits vorweggenommen. pro_
metheus hat den Mut, sich seines

eigenen Verstandes zu
bedienen so raubt er z. B. mit
List das Feuer -. er macht sich
mündig und furchtlos gegenüber

den mythischen Mächten
und wird Herr seiner selbst, wie
hart ihn dieser Kampfauch
ankommt.

Was im Mythos Kampf gegen
die Götter heisst, heisst modern
bzw. aufgeklärt gesprochen'
Kampf gegen die wilde. unoe-
zähmte Natur, die den IVlen_
sehen als Unmündigen. Natur-
verfallenen gefangen hält.
Vernunft, Ratio sind die ent.
scheidenden Waffen im KaITmf
um die Befreiung von Naturoe-
walt. Der mündige Mensch still
nicht länger von der Natur
beherrscht werden, er befreit sich
indem er selbst Natur zu
beherrschen beginnt. Damit ist
das Herrschaftsverhältnis Um.
gekehrt nicht aber aufgen„
ben! Naturbeherrschung, darin
sind sich Vertreter aus dem
sozialistischen wie aus dem
kapitalistischen Lager durchaus ei-



nig, heisst: Wir müssen uns die
Natur zunutze machen. Dies
aber bedeutet: vernünftige
Produktion, Vernünftigmachung
der Produktion, d.h. rationelle
Produktion, letztlich möglichst
effiziente Produktion, also
industrielle Produktion - und die
haben wir ja jetzt!
Dieser gemeinsame Traum von
Kapital- und Arbeitervertretern,

der Traum von der
rationalen Produktion, ist ohne
weiteres historisch belegbar. (Vgl.
dazu als eindrückliches
Beispiel: «... aber was ist denn
das, der (irrationale Rest»? Zur
Rationalisierungsdiskussion in
der Weimarer Republik und
heute» von Christel Neusüss
in: Beiträge zur feministischen
Theorie und Praxis, Nr. 12/
1984. Vgl. weiterführend dazu:
Neusüss, «Die Kopfgeburten
der Arbeiterbewegung...»,
Rasch und Röhring 1985.)
Soweit also der Versuch, in
historischen Siebenmeilenschritten
die Prometheus-Figur zu
konkretisieren. Prometheus
verstanden als das herrschende
Bild des Menschen überhaupt,
und zwar klassenübergreifend.

«Promethine» gibt es nicht!

Prometheus kann nie und nimmer

Promethine (Prometheia)
sein! Das heisst ein weiblicher
Prometheus, ein weiblicher
Homo faber ist nicht vorgestellt
in diesem Menschenbild. FYau-

en sind aus diesem Bild
ausgeschlossen. Die Befreiung des
Menschen von der Natur meint
lediglich die Befreiung des
Mannes. Frauen aber werden
mit Natur verglichen oder
gleichgesetzt, vor allem auch
aufgrund ihrer Gebärfähigkeit:
sie sind wild, unberechenbar,
d.h. irrational und müssen
daher beherrscht werden. Historisch

gesehen, hat das

Hexenprozesse bedeutet, heute stehen
in diesem Zusammenhang die
Gen- und Reproduktionstech-
nologien zur Diskussion.

Mit der Rationalisierung, d.h.
Vernünftigmachung der
Produktion werden Frauen verwiesen

in den Bereich der
sogenannten Reproduktion. Sie
sind verantwortlich nicht für
Rationalität und Vernunft,
sondern für Emotionalität und
Beziehungen, die aus der vernünftigen

Produktion ausgelagert
wurden.

Das Herr-Knecht-Paar, Kampf
um Herrschaft als Bild der
Wirklichkeit überhaupt

Wie mittlerweile offensichtlich
ist, hat die historische
Wirklichkeit das Versprechen der
Aufklärung nicht eingelöst.
Anstelle der proklamierten
Gleichheit zum Beispiel gab es
Besitzende und Besitzlose,
Kapitalisten und Lohnarbeiter.
Das einst erträumte Reich der
Vernunft erwies sich schliesslich

als «vernünftig» allein
noch im Sinne von nützlich
und interessenkonform für die
Besitzenden. In deren
Gebrauch verkommt Vernunft
zum blossen Herrschaftsinstrument,

das Herrschaft nicht nur
ausübt über finstere Naturgewalten,

sondern auch über die
benutzbaren, weil besitzlosen
Menschen. So ist es den einen
gelungen, den «Fortschritt» in
der Naturunterwerfung für sich
auszunutzen, während die
anderen sich um ihren Teil betrogen

sahen und selber ausgebeutet
wurden. Das klassenübergreifende

Menschenbild vom
«Herr seiner selbst und über
die Natur» müsste also modifiziert,

wenn auch nicht aufgehoben

werden.
An Stelle der Prometheus-Figur

tritt daher als Bild des
Menschen überhaupt ein
Menschenpaar: die Herr-Knecht-
Figur. Der einzelne, der als
metaphysischer Selfmademan
prometheisch gegen die Götter
gekämpft hatte, wird nun abgelöst

durch Menschen, die
miteinander um die Herrschaft

kämpfen. Sie gelten nicht nur
als Bild des Menschen
überhaupt, sondern als das Wirkliche

überhaupt: Wirklichkeit ist
Kampf um Herrschaft (vgl. dazu

Günther Anders, «Die
Antiquiertheit des Menschen»). Die
Prometheus-Figur tritt damit in
den Hintergrund, löst sich aber
nicht auf, sondern bleibt
hintergründig präsent.
Auch die Natur wird in den
Hintergrund bzw. Untergrund
abgedrängt. Sie ist nicht mehr
länger vorgestellt als lebendige
Akteurin auf dem Weltschauplatz,

die mit eigener Sprache
begabt ist, sondern nur noch
als blosses totes Material,
lediglich als Objekt menschlicher
Aneignung bzw. Ausbeutung.
Die Herr-Knecht-Metapher
hat zentrale Bedeutung für das
traditionelle sozialistische
Menschen- und Weltbild.
Polemisch, aber ernsthaft, wäre zu
fragen, inwieweit dieses Weltbild

bloss Derivat des alten
Prometheus-Bildes sei, modifiziert

zwar durch die Sicht und
die reale Erfahrung der
Betrogenen, die sich letztlich aber
doch als verhinderte Herren,
gekränkte Prometheiden
begreifen. Was sind aber schon
Herren ohne Herrschaft?!
Immerhin, auch wenn jene unter
den Menschen aufgehoben wäre,

es bliebe ihnen immer noch
die ausgebeutete, zum Material
degradierte Natur.

und wo bleiben die Mägde'

Um auf der Ebene der Herr-
Knecht-Metapher zu bleiben:
Die Mägde, die sowohl von
den Herren wie auch von den
Knechten missbraucht werden,
sind erneut aus dem
Menschenbild ausgeschlossen. Im
sozialistischen Sprachgebrauch
ist mit Herr aber in erster Linie
der Kapitalist gemeint und mit
Knecht der Lohnarbeiter,
genauer der freie Lohnarbeiter,
d.h. im wesentlichen mit
vertraglich geregelter Arbeit und

n



existenzsicherndem Lohn.
Ausgeschlossen bleiben erneut
die unfreien Nichtlohnarbeiter,
d.h. in erster Linie Frauen, hier
und in der Dritten Welt, die
zwar arbeiten als Hausfrauen,
Bäuerinnen, Gelegenheitsarbeiterinnen

usw., aber ohne
existenzsichernden Lohn und
ohne vertraglich gesicherte
Rechte. Weltweit gesehen wird
80 bis 90 Prozent aller Arbeit in
Form dieser unfreien Nicht-
lohnarbeit verrichtet und nur
gerade 10 Prozent in Form freier

Lohnarbeit, die immer noch
beansprucht, die Norm zu sein,
die Grundlage der Ausbeutung.
Das Herr-Knecht-Weltbild
schliesst also Frauen, lebendige

Natur und schliesslich auch
die Dritte Welt aus. Sie fallen
dann folgerichtig auch heraus
aus den Analysen, aus den
Strategien (vgl. dazu «Rote
Revue», Nr. 12/87: Dritte Welt -
Frauen - Natur. Ich habe dort
versucht, auf die Querverbindungen

zu verweisen. Litera-
turangaben ebendort).

Blick von draussen
bei einem Bein drinnen

Der Feminismus, den ich meine,

versucht die ausgesperrte
Dreiecksbeziehung: Frauen -
Natur - Dritte Welt zu thematisieren,

und zwar so konsequent
wie möglich vom Standpunkt
ausserhalb bzw. unterhalb des
Herr-Knecht-Verhältnisses
aus. Feminismus hiesse demnach

ungefähr und provisorisch:

Standpunkt und Sicht
der Mägde. Nur, was das Ganze

schwierig macht: Konkrete
Frauen sind nicht einfach
gleichzusetzen mit dem
allgemeinen und metaphorisch zu
verstehenden Begriff «Magd».
Konkrete Frauen sind immer
drinnen und draussen zugleich,
d.h. in diesem Herr-Knecht-
Bild, in diesem realen Herr-
Knecht-System. Sie sind drinnen

als Komplizinnen sowohl
der Herren gegen die Knechte
12

wie auch der Knechte gegen
die Mägde. Als Mittelstandfrauen

der Industrieländer z. B.
sind sie mitbeteiligt an der
Ausbeutung der Dritten Welt, an
der Zerstörung der Natur.
Indem Frauen ihre aufgezwungenen

Geschlechterrollen
widerstandslos akzeptieren, stabilisieren

sie auch das bestehende
System. Frauen sind aber
immer auch draussen, weil es eine
wirkliche Gleichberechtigung
noch nie gegeben hat und
innerhalb dieses Systems auch
nie geben kann!
Wenn Feminismus zur Diskussion

steht, würde ich folgende
unterschiedlichen Gebrauchsformen

des Begriffs vorschlagen:

l.Wir versuchen von konkreten,

historisch bestimmten
Frauen zu reden, und es geht
dabei um konkrete Identitäts-
findung von Frauen. Feminismus

heisst dann: Frauengeschichte,

gesehen von einem
Bein draussen.
2. Wir versuchen die radikale,
konsequente Sicht von unten
und draussen auf das
männlichkeitsbeherrschte Welt- oder

Wirklichkeitsbild zu beschreiben

und kritisieren dieses
damit. Diese Sicht von draussen
beinhaltet aber auch Selbstkritik

der Frauen in ihrer
Komplizinnenrolle, weil ja konkret
immer ein Bein auch drinnen
ist.
Feminismus so verstanden ist
ein Annäherungsversuch an
jenen bloss vorstellbaren Standpunkt,

wo wir beide Beine
draussen hätten. Damit bleibt
die Sicht nicht aufs Bestehende
beschränkt, sondern weist
tendenziell über dieses hinaus. Zu
glauben, Frauen seien, weil sie
Frauen sind, allein befähigt,
prädestiniert usw., diesen
Standpunkt draussen in aller
Konsequenz hier und jetzt
praktisch und konkret schon
einzunehmen - Feminismus als
Rettung in der Not -, führt
nicht nur zu einer masslosen
(Selbst-)Überforderung der
Frauen, sondern enthebt die
Männer der dringenden Aufgabe,

sich endlich um die
Männerfrage zu kümmern, historisch,

politisch, sittlich...

Maya Berber

II. Sozialistische Frauenbewegung
Feministische Frauenbewegung
Seit ihrem Entstehen hat die
sozialistische Frauenbewegung
den Klassenkampf als ihr
Hauptziel verstanden. Vereint
mit den Genossen sollte der
Kampf gegen die Herrschaft
der Ausbeuter und gegen das
kapitalistische System
überhaupt geführt werden. Oder um
mit dem vorher eingeführten
Bild zu sprechen: Sie hatten
den Anspruch, als gleichberechtigte

Mägde mit den
Knechten gemeinsam gegen
die Herren zu kämpfen. Wenn
man bedenkt, wie selbstverständlich

die Frauen aus dem
Welt- und Menschenbild
ausgeschlossen waren, kann das

Pochen auf eine gleichberechtigte
Position als Magd durchaus

als Anspruch auf Emanzipation

angesehen werden
Aber bei genauerer Betrachtung

zeigen sich deutliche
Ambivalenzen:

Die ökonomische Lage der
Arbeiterfamilien war im 19.
Jahrhundert so schlecht, dass alle
erwerbsfähigen Personen
mitverdienen müssten. Dies war
zwar durchaus Tradition. Vor
der Industrialisierung war <}er
gemeinsame Erwerb für cias
Familieneinkommen in weitesten

Kreisen der Bevölkerung
(sie bestand zu 95 Prozent aus
Bauern-, Handwerker- Und



Heimarbeiterfamilien) Norm
und Regel. Dabei fielen Wohnen

und Produktion zusammen,

alles geschah unter dem
gleichen Dach. Die Arbeiterfamilien

bewegten sich also in
einer jahrhundertelangen
Tradition, wenn alle produktive
Arbeit leisten müssten. Aber im
Laufe des 19. Jahrhunderts hatten

sich nicht nur Produktionsweise

und -bedingungen rasant
verändert, sondern auch die
Rollenzuweisungen an Frau
und Mann. Durch die Entstehung

von Fabriken und Büros
im grössten Massstab wurde
die ausserhäusliche Erwerbstätigkeit

immer mehr zur Regel,
die Familie produzierte nicht
mehr unter dem Wohndach wie
früher. Das wirtschaftlich,
politisch und kulturell führende
Bürgertum müsste und konnte
es sich also leisten, eine an sich
erwerbsfähige Person für
Haushalt und Kindererziehung
freizustellen, da ja jemand unter

dem Wohndach bleiben
müsste. Eine unproduktive
Sphäre war geschaffen.
Parallel zu dieser Trennung
von Frauen- und Männerrollen
lief auf der kulturellen und
ideologischen Ebene eine
tiefgreifende Trennung der
Frauen- und Männerwelten,
ihrer Perspektiven und
Lebenseinstellungen überhaupt.
Davon später.
Es war Ziel der Arbeiterbewegung,

sich dem neuen bürgerlichen

Familienideal annähern
zu können. Auch die Arbeiterfrau

sollte unter dem Wohndach

bleiben können. Der
Kampf um bessere
Arbeitsbedingungen (Lohn, Arbeit,
Frauenschutz) ging explizit
davon aus, dass Männer als
Familienväter Priorität bei den klas-
senkämpferischen Forderungen

hätten, dass Männer alleinige

Ernährer ihrer Familien
werden sollten, dass Frauen
keine Konkurrenz für qualifizierte

Arbeiter sein dürften.
Wohl erhoben einige radikale

Vorkämpferinnen den
Anspruch auf absolute
Gleichberechtigung am Arbeitsplatz, um
die Frauen als vollwertige
Mitstreiterinnen zu etablieren,
aber sie blieben ohne breites
Echo.
Die Realität der Trennung von
Wohn- und Erwerbssphäre und
das bürgerliche Ideal, diese
Sphären mit getrennten
Frauen- und Männerrollen zu
besetzen, war von der
Arbeiterbewegung und auch von der
sozialistischen Frauenbewegung
also weitgehend übernommen
worden. Sie kämpften um ihren
Platz unter dem Wohndach,
und somit stellte sich auch die
Frage nach einer anderen
Rollenteilung nicht. Eine neue
Aufteilung der Hausarbeit und
Kinderbetreuung zwischen den
Ehepartnern stand nicht zur
Diskussion, auch wenn die
doppelbelasteten Arbeiterfrauen

fast zusammenbrachen.
Wieder waren es einige wenige
Sozialistinnen, wie z.B. Betty
Farbstein, die die Vergesellschaftung

der Hausarbeit
forderten, d.h. sie sollte gegen
Bezahlung von Frauen zentral
und rationell geleistet werden.
Die grosse Mehrheit der
Arbeiterfrauen wehrten sich
vehement; sie wollten den privaten
Raum als Hausfrau, Gattin und
Mutter selbst besetzen und
nicht abgeben. Einzig die Frage
der Abtreibung wurde aus der
als privat akzeptierten Frauenwelt

und -rolle herausgelöst.
Für die kinderreichen Arbeiterfamilien

war sie so brennend,
dass Protest- und
Aufklärungsversammlungen einen ähnlichen

Andrang hatten wie die
I.-Mai-Feiern.
In der Geschichte der
sozialistischen Frauenbewegung
widerspiegeln sich diese Ambivalenzen:

Seit 1855 entstanden
Arbeiterinnenvereine in Berufsgattungen,

die nicht dem
Gewerkschaftsbund angeschlossen
waren, d.h. in typischen Frauen¬

berufen wie Glätten, Waschen,
Nähen usw. Die Zielsetzungen
waren einerseits gewerkschaftlich

(bessere Arbeitsbedingungen),

später auch politisch
(Frauenstimmrecht). Darin
wurden sie von der Arbeiterbewegung

und den Gewerkschaften
unterstützt, allerdings eher

theoretisch als praktisch. Die
Mägde sollten nicht allzu
gleichberechtigt werden, ihre
eigentlichen Aufgaben lagen ja
anderswo. Die Arbeiterinnenvereine

konnten dem nicht viel
entgegensetzen. Sie mobilisierten

ihre Mitglieder selbst häufig

mit Forderungen, die die
erwerbstätigen Frauen als
Familienmütter ansprachen: freier
Samstagnachmittag, um das
Familienleben pflegen zu können.

Näh- und Kochkurse, um
wirkungsvoller die häuslichen
Pflichten zu erledigen usw.
1904 schloss sich der
Schweizerische Arbeiterinnenverein
dem Schweizerischen
Gewerkschaftsbund an. Als erste
Frauensekretärin wurde Marie
Faas-Hardegger angestellt. Sie
erwies sich nicht nur als radikale

Vorkämpferin für die
Gleichberechtigung der Mägde
mit den Knechten, sondern sie
stellte auch das Ideal der
getrennten Frauen- und Männerrollen

andeutungsweise in Frage

- und sie hatte damit einigen
Erfolg. Sie wurde natürlich
bald entlassen. 1912 trat der
Arbeiterinnenverein in die SPS
ein. Vorausgegangen waren
lange Bedenken, ob die
Integration in eine grosse Partei
den Verlust der Autonomie
aufwiege. Da der Klassenkampf

und in diesem die Priorität

der familienväterlichen
Anliegen doch überwiegendes
Ziel des SAV war, wurde das
«kleinere Übel» gewählt. Es
bildeten sich innerhalb der SPS
Frauengruppen, betreut von
einer Frauensekretärin. Sie
fristeten ein zunehmend marginales

Dasein, bis die neue
Frauenbewegung die Diskus-

13



sion um ihre Existenzberechtigung

und -möglichkeiten von
einer anderen Optik aus
entfachte.

Die feministische
Frauenbewegung

Die neue Frauenbewegung, in
Europa als Teil der 68er Bewegung

entstanden, vertrat
ursprünglich deren klassenkämpferische

Parolen, holte dann
aber zu einer umfassenden Kritik

des Patriarchats aus, in
welcher der gemeinsame Kampf
gegen Klassenfeind und
bürgerliche Autoritäten unterging.
Um wieder mit den Vergleichen

von Maya Berger zu
sprechen, wandte sich die neue
Frauenbewegung von den
Verteilungskämpfen zwischen
Herr und Knecht bzw. Magd
ab und richtete ihre grundsätzliche

Kritik gegen das
Prometheus-Prinzip. Das Prinzip der
Herrschaft der männlichen Ratio

wurde radikal angegriffen
als Wurzel aller Ausbeutung.
In der Frauenbewegung
konzentrierte sich die Demontage
des patriarchalischen
Herrschaftsanspruchs auf die Kritik
der getrennten Geschlechterrollen,

der Etablierung von
Frauen- und Männerwelt. Mit
dem Slogan «Das Private ist
politisch» wurde die den
Frauen zugewiesene Sphäre
der Familie, in der sie für andere

und durch andere leben und
sich aufopfern sollte, als Ideologie

im Interesse der männlichen

Flerrschaftssicherung
deklariert. Aber die Kritik ging
noch tiefer: Die Männerwelt
mit ihren ausschliesslichen
Werten wie Rationalität,
Durchsetzungsvermögen,
Aggressivität usw. liess ihre
Angehörigen in der Tendenz zu
seelisch verkrüppelten Charakteren

verkommen, die rücksichts¬

los zur Ausbeutung von
Frauen, Natur und anderen
Völkern bereit waren. Die
Frauenwelt anderseits mit
ihren Werten wie Passivität,
Emotionalität, Aufopferung
usw. brachte in der Tendenz
hilflose, depressive Geschöpfe
hervor, die ohne Autonomie
sich den Männern als Komplizinnen

oder als Opfer anhängen

müssten. Kritik an dieser
Rollenteilung und ihren Folgen
auf die gesamte Charakterstruktur

war und ist zentral.
Im privaten Bereich folgten
Demonstrationen für die
Abtreibung, Forderungen nach
Aufhebung der Rollenteilung,
Suche nach sexueller und
psychischer Autonomie. Im
öffentlichen Bereich folgten die
Forderungen teilweise denjenigen

der traditionellen
Frauenbewegung: Gleichberechtigung
in Erwerb, Bildung und Karriere

usw., gleichzeitig aber
etablierte sich eine grundsätzliche
Kritik am patriarchalisch-kapitalistischen

Gesellschaftssystem

und seine Folgen im
Wirtschaftsleben, gegenüber
der Natur, der Dritten Welt, im
kulturellen Bereich, in Wissenschaft

und Sprache. Es blieb
nicht nur bei der Kritik. In der
Solidarisierung mit den Grünen,

den Friedens- und 3.-
Welt-Bewegungen erreichten
die Frauen eine enorme Stosskraft.

Feministische Kritik an
den verheerenden Folgen des

Prometheus-Prinzips auf unsere

ganze Gesellschaft ist heute
zum fundamentalen Angriff auf
das ganze System geworden.
Mit der Postulierung eigener
genuin weiblicher Werte wie
Herrschaftslosigkeit, Kreatür-
lichkeit und Mütterlichkeit ist
die neue Frauenbewegung
allerdings zumindest teilweise
wieder in die Falle der
Geschlechterpolarität gelaufen. In

Mittelschichtkreisen, wo die
neue Frauenbewegung Resonanz

gewonnen hat, finden wir
Tendenzen, sich aus der
Männerwelt auszugrenzen und eigene

Werte und Mythen zu schaffen.

Wir finden jedoch auch eine

breite Palette von Versuchen,

die Rollenteilung
aufzuheben. Unter den heutigen
sozialen und wirtschaftlichen
Bedingungen ist dies eher möo-
lich als vor hundert Jahren.
Neue Wohn- und Lebensformen,

Forderung und Durchsetzung

der Teilzeitarbeit und
Hausarbeit für Frau und Mann
usw. sind zwar nur von einer
kleinen Schicht verwirklicht,
aber sie färben sozusagen ab.
In den letzten 20 Jahren hat
sich die Optik der neuen
Frauenbewegung mehr
durchgesetzt (auch bei Männern), als
man in Anfällen von Mutlosigkeit

glauben möchte.
Politische Frauengruppen wie
die SP-Frauen haben die
zentrale Kritik am rationalen
männlichen Flerrschaftsprinzip
übernommen. Ihre Solidarisierung

mit Beherrschten und ihr
Kampf gegen die Trennung
von Frauen- und Männerwelt
mit ihren verheerenden Folgen
für beide Geschlechter sind'ein
Gradmesser für ihr «Aussen-
stehen», für ihre Weigerung
sich zu integrieren - privat und
politisch. Politisches En»age-
ment in einer traditionellen
Partei bedeutet jedoch gleichzeitig

auch Integration,
Teilhaberschaft am System. So haben
sich viele Frauen in ihrem
Engagement auf eine «Gratwanderung»

begeben - ein Bejn
draussen, ein Bein drinnen um
nochmals an Maya Berger
anzuknüpfen -, eine der faszinierendsten

Wanderungen, die wir
heute machen können.

Heidi Witzig


	Diskussion eines umstrittenen Begriffspaares : "Feminismus" versus "Sozialismus"

