
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 65 (1986)

Heft: 4

Artikel: Zu Claude Lanzmanns Film und Buch "Shoa" : eine Tragödie ohne
Moral

Autor: Sulzer, Claude Alain

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aber Hoffnungsträger dürfen
natürlich dann keine
Bundesbedenkenträger sein. Es dürfen
nicht Leute sein, die auf den
Rängen sitzen. Die auf den
Zuschauerbühnen mal sehen, wie
er es denn nun macht. Sondern
die mittun, die helfen, die an-
stossen, die kritisch und solidarisch

mitmachen und das
Gespräch mit dem Bürger suchen.

Das ganze Jahr über, denn wir
sprechen von der Bundestagswahl

1987, aber der
Wahlkampf ist 1986.
Liebe Freunde, unser Land
braucht soziale und demokratische

Politik. Wir grenzen nicht
aus. Wir lassen eine weitere
Spannung unseres Volkes nicht
zu. Wir wollen einen starken
sozialen Staat, in dem die Men¬

schen sich zu Hause fühlen
können - alle Menschen. Wir
setzen den beharrlichen
Fortschritt gegen den schleichenden
Rückschritt. Wir setzen friedlichen

Ausgleich gegen die
Kraftmeierei und die Fraktion der
Stahlhelme! Versöhnen statt
spalten! Verliebtsein ins Gelingen!

Ich setze mit Euch auf
Sieg.

Zu Claude Lanzmanns Film und Buch «Shoa»

Eine Tragödie ohne Moral
Von Alain Claude Sulzer

Auf Anhieb mag die Länge des
Films beeindrucken, neun
Stunden dauert er; sowie die
Zeit, die Claude Lanzmann
aufbrachte, um den Film zu
drehen und zu montieren, elf
Jahre insgesamt. Je länger und
notwendigerweise intensiver
man seinen Film «Shoah» aber
betrachtet, desto nebensächlicher,

weil einfach folgerichtig,
wird die «Überlänge», desto
beeindruckender wird die
Architektur dieses Films, dieses
Kunstwerks, das sich mit einer
unfassbaren Menschheitstragödie

befasst, einer Tragödie, die
sich nicht allein in Worte und
nicht allein in die Bilder fassen
'asst, die unser Jahrhundert mit
der Erfindung der optischen
Medien bereitgestellt hat. Claude

Lanzmann hat der Vermitt-
¦fng der jüdischen Tragödie
""der und Worte gegeben. Es
™d nicht die Bilder, die wir
kennen, es sind nicht Bilder der
hntstellten, der Skelette, die
mit Baggern in Gruben gefahren

werden; es sind Bilder aus
aem Gedächtnis der Überlebenden

und aus jenem, lügen- und
'uckenhaften, der Mörder, der
^nreibtischtäter und Mitläu-

Die Überlebenden der Lager
sprengen die Erinnerungen,
indem sie sich noch einmal auf
das Zentrum des Grauens
zubewegen.

Man wird schwerlich den
Friseur vergessen, der in Israel
einem Mann die Haare schneidet
und von seiner Zeit als Friseur
im Konzentrationslager von
Treblinka zu erzählen beginnt;
und erzählt, bis er minutenlang
- überwältigt von den auflebenden

Momenten jener Zeit -
sprachlos bleibt, damit es nachher

aus ihm herausbrechen
kann.

Man wird aber auch Franz Su-
chomel, den SS-Unterscharführer

aus dem Konzentrationslager

Treblinka nicht vergessen
können, der gern von jener Zeit
erzählt, als es darum ging, täglich

Zehntausende zu töten;
fast stolz erzählt er Lanzmann
ausführlich von seiner Arbeit,
vom Aufbau des Lagers, von
den Schwierigkeiten, davon
auch, dass er am ersten Tag
noch geweint und gekotzt, sich
schliesslich aber, wie es sich
gehörte, an alles gewöhnt hat, da
man ja zu gehorchen hatte.
Kaum vorstellbar, was in dessen

Gehirn vorgeht, wie seine
Erinnerungen aussehen. Lanzmann

will darauf keine Antwort

geben, keine haben. Da er
sich jeden Kommentars, jeder
Entrüstung enthielt, haben ihm
die Täter - reuelos - geantwortet

und, da sie ziemlich
unbekümmert über ihren damals
ausgeübten Beruf sprachen,
mehr ausgesagt, als wenn er
versucht hätte Reue aus ihnen
herauszukitzeln.
Der Bau dieses Films, seine
Architektur, stellt ein vollkommenes

Gleichgewicht zwischen zu
sehendem und zu hörendem
her, ein gewiss widersprüchli-

19



ches Gleichgewicht, das sich
zusammensetzt aus einem
neunstündigen ständigen Schwanken
oder Schaukeln zwischen Wort
und Bild, zwischen dem, was
wir sehen und dem, was wir
hören, zwischen Dingen, die sich
in diesem Film plötzlich gegenseitig

auszuschliessen scheinen,
als könne das eine neben dem
andern nicht mehr sein: hier ein
Wald oder eine Wiese oder ein
Fluss und dort ein Mann - oder
nur dessen Stimme aus dem off
-, der erzählt, dass hier, an dieser

Stelle zehntausende von
Juden verbrannt wurden, nachdem

man sie vergast hatte; und
er als einer von zweien hat überlebt,

alle anderen sind tot.
Die Bäume stehen unschuldig
da, die Sonne scheint freundlich

auf die dennoch unmöglich
gewordene Idylle. Welche Last
trägt dieser Boden? Wo sind die
Toten, deren Zahl wir kennen,
deren Gesichter aber auch
angesichts der Massenvernichtung
von ihren Mördern offenbar
nicht wahrgenommen wurden?
Es ist viel Grün in diesem Film
zu sehen; hübsche polnische
Landschaften, Bauerndörfer
wie aus dem letzten Jahrhundert,

Bauern auch, deren
Antisemitismus sich erst gar nicht zu
kaschieren versucht. Für sie -
gewiss nicht für alle - stinken
Juden oder haben gestunken,
sie hatten Goldbarren in ihren-
Taschen und Polen fest in ihrer
Hand. Antisemitismus als
Folklore. Meinungen, die woanders

wohl (noch) nicht (wieder)
in dieser Lautstärke zu hören
sind. Und irgendwie passen all
diese Sätze über Menschen die
in unmittelbarer Nähe vernichtet

wurden, zu dem vielen Grün
in diesem Film, das das Grauen
zu kaschieren versucht. Aber es

gelingt nicht. Es ist stets
präsent, fast fühlbar, während
man in diesem Film versinkt,
ohne jemals die Besinnung zu
verlieren.
Claude Lanzmann hat also
nicht auf dokumentarisches
20

Material zurückgegriffen, es

gibt in diesen Film keine Fotos
(ausser denen, die an Wänden
in Wohnungen Überlebender
hängen), keine Filmaufnahmen,

auch keinen Aufbruch
nach Israel, im Grunde keine

grossen Hoffnungen, dafür die
Bilder der Schauplätze, wie sie

sich uns heute darbieten:
zumeist als Gras.
Gras, das über die unsichtbaren
Gräber gewachsen ist, Gras,
das über demontierten Schienen

wächst; ein Fluss, in den
die Asche der Verbrannten
gestreut wurde, Aussenmauern
von Gaskammern und Schienen,

die nicht demontiert wurden.

Einmal nimmt Simon Srebnik,
einer der beiden Überlebenden
der zweiten Vernichtungsphase
von Treblinka, eine Handvoll
Erde von einer Wiese auf, auf
der das Gras nicht sehr dicht
ist, die Erde sehr feucht zu sein
scheint. Wir sehen, was er in
eben diesem Augenblick denkt.
Die Gleise und die darauf
fahrenden Güterzüge, die stets nur
ein Ziel haben: den Tod, den
Lanzmann vor uns heraufbeschwört

mit Aufnahmen heutiger

Züge, die teilweise noch auf
den Schienen fahren, die schon
damals hier lagen, auf denen
die Züge fuhren, die Viehwaggons

zogen, in denen Juden
zusammengepfercht waren, denen
der Tod bestimmt war. Heute
sind es vielleicht andere Züge,
wiewohl noch immer
Dampflokomotiven. Sie haben andere
Ziele. Und dennoch fahren sie
auf denselben Schienen wie
damals, als sie nur ein Ziel hatten:
die Todesmaschine.
Solche Bilder sind die einfachsten,

die klarsten Momente dieses

Films. Wir sehen Waggons
auf Gleisen, sie fahren langsam,

durch eine Landschaft,
die sich in den letzten vier
Jahrzehnten, womöglich seit hun-
derten von Jahren, nur wenig
verändert hat. Sie fahren ohne
menschliche Fuhre, ohne Ju¬

den, die, wie man erfährt, zu

Sondertarifen in Sonderzügen
transportiert wurden, die mit
ihrem eigenen Geld finanziert
wurden, von einem Reisebüro,
als handle es sich bei den Fahrten

um Gruppenausflüge ins

Blaue.
Das ist einfach und klar: ein

Zug und Waggons in einer
hübschen Landschaft. Dann aber

erscheint plötzlich - und in der

Folge immer wieder - ein alter,
betrunkener Mann, e;r
Lokomotivführer, der, fast wie ein

Irrer, immer wieder die
Handbewegung des Kopfabschnei-
dens macht, sobald das
Bahnhofsschild von Treblinka
auftaucht. Er wiederholt die Geste,

und nichts mehr ist einfach und

klar. Wer ist dieser Mann?
Es handelt sich um den, der die

Züge fuhr, die beim Bahnhof

von Treblinka zum Konzentrationslager

abzweigten. Die

Schienen, die zum Lager führten,

wurden entfernt. Damit

man sich so bald wie möglich
nicht mehr daran erinnert?
Der Mann hingegen erinnert
sich. An die Handbewegung des

Kopfabschneidens, die polnische

Bauern, die auf dem Bahnsteig

standen, zu den Juden hin

machten, die ihr Schicksal nur

ahnen konnten, eingepfercht in

den Viehwaggons. Er erinnert

sich: an die. Fahrten zum
Konzentrationslager während etwa

anderthalb Jahren zwei bis drei

Mal pro Woche.
- Lanzmann (zur
Dolmetscherin): Frag ihn, warum

er so traurig aussieht?

- Gawkowski: Weil ich
gesehen habe, dass Menschen

in den Tod gingen.
Der Satz für sich mag wenig

aussagen, er erhält sein Gewicht

erst durch das Bild, das

Lanzmann uns dazu gibt: das Bild

eines jung gebliebenen, älteren

Mannes, der auf seiner
Lokomotive sitzt und für Sekunden

wieder in jener Zeit ist, in derer

mehrmals pro Woche die Juden

zum Töten fuhr bezw. schob,



damit es schneller ging. Die
Waggons wurden ausgeladen,
während er rückwärts nach
Treblinka zurückfuhr.
Trotz der zahlreichen Zeugen,
der Überlebenden, wird man
nicht auf Einzelschicksale hin-
und abgelenkt, soll der
Zuschauer sich nicht mit Einzelnen

allein identifizieren - wie es

unweigerlich in jedem Spielfilm
geschieht -, denn wäre dies der
Fall, würde er darüber die
anderen vergessen. Gegen das
Vergessen auch nur eines Menschen

richtet sich «Shoah»,
dem der Autor das Motto «Einen

ewigen Namen will ich
ihnen geben, der nicht vergehen
soll» (Jesaja 56,5) vorangeschickt

hat.
Wenn Filip Müller, ein Überlebender

des Sonderkommandos
vor und in den Gaskammern
von Auschwitz, von den Toten
erzählt, die «wie Basaltsteine»
aus der Tür fielen, so wird man
nach diesem Film nicht mehr
allein für sich die Toten zählen,
man wird sie auch sehen,
einzeln. Jeden der Millionen.
«Vergangenheit und Gegenwart
sind für mich, wie für alle
Zuschauer, nicht zu trennen.
(• • •) Das Magische an «Shoah»

liegt für mich in dieser
Verschmelzung. Ich möchte
hinzufügen, dass ich eine solche
Verbindung von Grauen und
Schönheit nie für möglich
gehalten hätte. Freilich, das eine
dient nicht dazu, das andere zu
verschleiern, es handelt sich
nicht um Ästhetizismus, im
Gegenteil: die Schönheit bringt
das Grauen so schöpferisch und
unnachgiebig an den Tag, dass
uns bewusst wird, ein grosses
werk vor uns zu haben. Ein
wahres Meisterwerk» schreibt
Simone de Beauvoir in ihrem
yorwort zum Buch «Shoah»,
das den vollständigen Text zum
"im, somit alles, was darin
gesprochen wird, enthält.
Diese Verbindung von Grauen
"nd Schönheit, von der Beau-
0lr zu recht spricht, macht das

Ausserordentliche des Films
aus und unterscheidet ihn von
allen anderen Versuchen, über
die jüdische Tragödie in
welcher Form auch immer zu
berichten.

Angesichts von Lanzmanns
Film sehen wir nämlich, zum
ersten Mal, dass die Sonne auf
die Verbrechen schien, auf die
Mörder ebenso wie auf die, die
ins Gas geschickt wurden, dass
es in einer einzigen Welt genau
zwei Welten gab; die eine hatte
sich vorgenommen die andere
auszurotten. Es war so, wie es
immer ist: schönes Wetter in
einer entsetzlichen und zu allem
bereiten Welt. Jenes Wetter, an
das man sich erinnert fühlt,
wenn der frühere Stationsvorsteher

von Sobibor von der Stille

erzählt: «Als ich am nächsten
Morgen hierhergekommen bin
zum arbeiten, herrschte eine
vollkommene Stille auf dem
Bahnhof, und wir haben aus
Gesprächen mit dem polnischen
Bahnhofspersonal, das hier
arbeitete, erfahren, dass eine völlig

unfassbare Sache geschehen
war. Jetzt war da diese
Stille, gab es keine Arbeitskommandos

mehr, eine wirkliche
absolute Stille. Vierzig Waggons

waren angekommen, und
dann nichts mehr, das war
schon eine sehr sonderbare
Sache. Das war eine
Stille Im Innern des Lagers
rührte sich nichts, man sah
nichts, man hörte nichts, keine
Bewegung. Da hat man
angefangen, sich zu fragen: «Diese
Juden, wo hat man sie hingetan?»

Doch vor den Schrecken
geschoben ist strahlendes Wetter.
Während der Stationsvorsteher
Jan Piwonski von dieser Stille
erzählt, die bedeutete, dass die
Juden umgebracht worden
waren, sitzt er mit Lanzmann und
dessen Dolmetscherin auf einer
Bank in der Sonne vor dem
Bahnhof von Sobibor. Ein
friedliches Bild, kein Bild des
Grauens. Doch vor die Fried¬

lichkeit schiebt sich wie ein
düsterer Vorhang die andere
Wirklichkeit. Die eines Zaunes,
der hier nicht mehr steht, des
Zauns, mit dem das Lager
begann, in dem getötet wurde.
Etwas später deutet Lanzmann
auf ein mit Gras überwasenes
Gleis. Ob es bereits zum Lager
gehört habe? Piwonski bejaht.
Es ist schönes Wetter.
- Lanzmann: Und es gab so
schöne Tage wie heute, nehme
ich an
- Jan Piwonski: Leider ja, es

gab Tage, die noch schöner waren

als heute.
So schwanken wir weiter, als
befänden wir uns auf einem
Boot, nicht mehr nur Zuschauer,

sondern unbedingt
eingebunden in das Geschehen,
vielleicht auf keiner Seite, weder
auf der Seite der Mörder noch
auf jener der Opfer (welch eine
Anmassung wäre das auch!),
weder schuldig noch unschuldig,

aber keinen Augenblick
unberührt, keinen Augenblick
ausserhalb des Geschehens,
ausserhalb der Geschichte.
Angesichts dieses Films wird wohl
kaum noch jemand meinen
können, darüber habe gefälligst
das gnädige Gras zu wachsen,
das, wie wir in «Shoah» sehen
können, nicht ruhig wächst.
Vielleicht befinden wir uns auf
jenem Boot, auf dem eine der
ersten Figuren des Films,
Simon Srebnik, steht. Mit seiner
schönen Stimme singt er ein
deutsches Lied, mit dieser Stimme,

die ihm solange das Leben
rettete, bis er, weil die Russen
näherrückten, durch einen Ge-
nickschuss getötet werden sollte
und überlebte, weil der
abgefeuerte Schuss keinen vitalen
Punkt traf. Mordechai Pod-
chlebnik hat ebenfalls überlebt.
Sonst niemand von 400 000
Menschen, die nach Chelmno
kamen.
Mit Srebnik fahren wir auf dem
hübschen polnischen Fluss Nar-
wa, in den man die Knochen
schüttete, die nicht verbrannt

21



waren, die deshalb von Hand
zerstossen wurden. Ein wirklich
hübscher Fluss. Jedoch zerstört
ist die Idylle durch das
Gedächtnis der wenigen, die nicht
auf seinem Grund liegen. Den
andern, den Tätern, fehlt es. Es
fehlt auf erschreckende Weise.
Ihr Gedächtnis hat Fakten und
Zahlen gespeichert (und auch
die oftmals höchst ungenügend).

Claude Lanzmann hat «das
singende Kind (Srebnik) überzeugen

können, mit mir noch einmal

nach Chelmo zu kommen».
An jenen Ort also, an dem die
ersten Juden durch Gas
umgebracht wurden, noch nicht in
Kammern, sondern in Gaswagen,

den Erprobungsstätten.
«Es begann am 7. Dezember
1941. 400 000 Juden wurden in
zwei verschiedenen
Zeitabschnitten in Chelmno ermordet:
Dezember 1941 bis Frühjahr
1943; Juni 1944 bis Januar
1945.»
- Lanzmann: Wissen Sie,
wieviele Juden dort vernichtet
wurden?

- Frau Michelsohn (Frau eines
Nazi-Lehrers): Es war was mit
vier. Waren es nun vierhunderttausend

oder vierzigtausend

- Lanzmann: Vierhunderttausend.

- Frau Michelsohn:
Vierhunderttausend sind es. Ja, irgendetwas

mit vier war es. Traurig.
Traurig. Traurig.
Es ist dieselbe Frau, die, oft ein
verschmitztes, fast verschwörerisches

Lächeln auf den Lippen,
davon gesprochen hat, dass es
eine Zumutung für das ganze
Dorf war, «wenn man jeden
Tag wieder das Schaupiel von
vorne sieht». Sie meint das
Schauspiel, das Menschen
zeigt, die ihrem Tod im Gaswagen

entgegensehen und «die ja
doch merkten, was los war»,
wie Frau Michelsohn sich
ausdrückt, als handle es sich bei
Juden um Tiere mit ausgeprägtem

Instinkt. Für sie wie für
22

viele andere sind die Ermordeten

lediglich Zahlen, an denen
sich Nullen an- oder abhängen
lassen. Menschen wie Zahlen,
hinter denen nichts ist. Die Toten

sind als Zahlen im Gedächtnis

geblieben.
Claude Lanzmann entreisst sie

den Statistiken, den Leichenbergen,

den Massengräbern,
erzählt die Geschichte ihres
Untergangs durch Mord. Er
erzählt sie auch so, als sei sie noch
nie erzählt worden. Sie ist, auf
andere Weise, erzählt worden,
gewiss. Oftmals jedoch, um die
Täter zu überzeugen, ihre Taten

seien schlecht gewesen, und
um die Nachfolgenden vor ei-

Israel und seine Kritiker

ner Wiederholung zu schützen.
Beides ist Lanzmann, wie ich
meine, fern. Er erzählt die
Geschichte der fast gänzlichen
Vernichtung des europäischen
Judentums nicht den Tätern,
sondern der nachfolgenden
Generation, aber er will niemanden

erziehen. Er will nichts
verhindern, weil er weiss, dass man

gar nichts verhindern könnte.
Sowenig wie man den Mord an
den Juden verhindern konnte.
Er erzählt nur. Eine Tragödie
ohne Moral.

Claude l.anzmann, «Shoah», Claasen

Verlag 1986

Ist die Schweizer Presse
israelfeindlich?
Eine Untersuchung der « Vereinigung kritischer Juden in der
Schweiz»

Viermal zogen die Israelis in
den Krieg, ohne dass dessen
jeweilige Berechtigung - zumindest

im Lande - angezweifelt
worden wäre. Das änderte sich
1982, als die israelischen Truppen

in den Libanon eindrangen
und bis nach Beirut vorstiessen.
Der Krieg galt nicht mehr so
sehr der Verteidigung, als dass
er zum Vergeltungsfeldzug
gegen die PLO wurde, dem auch
sehr viele libanesische Zivilisten
zum Opfer fielen. Es war der
erste Krieg, der auch in Israel
selber und bei Juden in der
Diaspora auf Kritik stiess.
Bei uns formierte sich im Zuge
der Ereignisse von 1982 die
«Vereinigung kritischer Juden
in der Schweiz», die sich von
offizieller jüdischer Seite, von
Gremien und Funktionären
freilich bald heftig angegriffen

sah. Diese Vereinigung schien

erstmals das Tabu jüdischer
Solidarität mit Israel zu verletzen.
Als besonders gravierend wurde

empfunden, dass diese
kritischen Juden auch an die
Öffentlichkeit traten und so der

vermeintlich israelfeindlichen
Schweizer Presse noch unter die

Arme griffen.
Diese Gruppe meist jüngerer
Schweizer Juden tat noch ein

weiteres; sie untersuchte die
Reaktion der jüdischen Presse in

der Schweiz auf angeblich
antiisraelische und/oder antijüdische

Berichterstattung der hiesigen

Medien. Ihr Bericht mi'

dem Titel «Die Haltung der

Schweizer Massenmedien zum

Libanonfeldzug - Stellungnahme

zu den Vorwürfen der
jüdischen Wochenzeitungen» i$I

nun erschienen (zu beziehen bei


	Zu Claude Lanzmanns Film und Buch "Shoa" : eine Tragödie ohne Moral

