
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 65 (1986)

Heft: 12

Artikel: Feministische Theorie und Frauenfragen : gehen sie auch die Männer
an? : Dritte Welt - Frauenarbeit - Natur

Autor: Berger, Maya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340407

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340407
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Feministische Theorie und Frauenfragen: Gehen sie auch die Männer an?

Dritte Welt - Frauenarbeit - Natur
Von Maya Berger

A usgegrenzte Diskussion

Alles schon gesagt, nichts Neues,

was ich hier anzuschneiden
vorhabe. Ich meine all die
Beiträge zur feministischen Theorie

und Praxis, die verschiedene
Soziologinnen u.a. aufgrund
ihrer Erfahrungen in Ländern
der Dritten Welt ausgearbeitet
haben. Zu nennen sind da
Namen wie: Maria Mies, Claudia
von Werlhof, Veronika Benn-
hoIdt-Thomsen u.a. In den letzten

Jahren sind zahlreiche
Publikationen von ihnen erschienen,

haben sie Vorträge und
politische Reden gehalten, an
Hochschulen unterrichtet,
Interviews gegeben, Projekte
aufgebaut... - und doch muss ich
immer wieder feststellen, dass
ihre Analysen, Kritiken,
Modell-Entwürfe nur wenig
bekannt sind oder ignoriert werden.

Die Diskussion darüber
findet lediglich innerhalb der
Frauenbewegung statt, als würden

all die Fragen die Männer
nichts angehen - bloss weil es

Frauen sind, die sie stellen, also
offenbar nur «Spezialfragen»
sein können? Oder weil da
Grundsätzliches in Frage
gestellt wird, was die Entschei-
dungs- und Handlungsfähigkeit
im tagespolitischen Überlebenskampf

mehr blockiert als
fördert? Oder weil der «Feminismus»

halt eine wirre Geschichte
ist: Vom «Schnipp-schnapp-
Schwänzle-ab» über
Gleichberechtigungsforderungen bis hin
zu Ritualen, die eine
totgeschwiegene matriarchale Kultur
zu neuem Leben beschwören -
wie soll man(n) sich da zurechtfinden?

Und werden doch
Männer z.T. explizit aus der

Diskussion, aus der Bewegung
der Frauen ausgeschlossen!

Okkupierte Diskussion

Immerhin fällt auf: Während
z.B. in Gewerkschaftskreisen
die Diskussion rigide auf die
männlich besetzten «Kernsektoren»

fixiert bleibt, mit
verunsicherten Seitenblicken zwar,
und selbst weibliche
Gewerkschaftsvertreterinnen «Frauen,
Ausländer und ältere
Arbeitnehmer» ohne mit der Wimper
zu zucken zu den «Randgruppen»

zählen, wittert die politische

Rechte längst ein fruchtbares

Terrain in dem, was die
Frauenbewegung aufgekratzt
und aufgebrochen hat. Dieses
Terrain rechtzeitig zu nutzen,
zu verwerten, zu vereinnahmen,
zu besetzen, hat sie längst sich
aufgemacht. Da bekommen
«Gefühle» und «Irrationalität»
plötzlich eine «neue Wertigkeit».

Künftig werde es wieder
gelingen - und zwar mit Hilfe
der weiter entwickelten
Informationstechnologien! - «ge-
fühlsmässiges, ganzheitliches,
bildliches System- und
musterorientiertes Denken anzustos-
sen und nutzbar zu machen.
Neue Tugenden würden entstehen

und neue Ansätze, die
Zukunft zu erfassen und zu gestalten.»

Und all dies werden wir
der Frauenemanzipation zu
verdanken haben! Denn: «Mit der
Frauenemanzipation ist auch
die rechte Gehirnhälfte emanzipiert.»

(vgl. Personalzeitung
des SBV 12/84) Weiss nicht
mehr wo und wann, aber
erstaunt hat es mich nicht mehr,
in einem Bericht über ein
Managersymposium von «Wende-
Zeit» und «Wende-Denken»,

von New Age zu lesen. Fridjof
Capra als neuer Sinnstifter und

Prophet in dieser perspektivlosen

Zeit? Capra im Wortlaut:
«Da der Feminismus in unserer
kulturellen Transformation
eine Hauptkraft darstellt, ist es

wahrscheinlich, dass die
Frauenbewegung in der Verschmelzung

der unterschiedlichen
Bewegungen eine Schlüsselrolle
spielen wird.» «Verschmelzung»

der Unterschiede: das

heisst Einschmelzung,
Auflösung, Zerstörung der Konturen
anderer Gesellschaftsmodelle
und Lebensformen, die sich

durch die Widerstandsbewegungen

der vergangenen Jahre

in Theorie und Praxis
abzuzeichnen begannen. Auf ins neu

verordnete Einheits-Glück
unter dem Leitstern neuer
Weiblichkeit! Warum nur mit
Repression und offener Gewalt zu

sichern versuchen, dass die

Herrschaftsverhältnisse so
bleiben, wie sie sind, wenn es mit

sanfteren Methoden vielleicht

auch ginge?

Clan-Berührungen
statt « Verschmelzung»

Soweit nur ein Seitenhieb auf

die andere Seite. Zurück ins

weniger «fortgeschrittene» Lager,

zur Tradition der
Oppositionsbewegungen im weitesten Sinn,

deren Gemeinsamkeiten
mittlerweile weit schwerer zu
umschreiben sind als ihre
Unterschiede. Hier herrscht wahrlich

ein babylonisches Sprachengewirr,

da prallen die
verschiedensten Gruppen- oder
Clansprachen aufeinander und mit

einem links-öko-anarcho-ferm-
nistischen Esperanto wäre dem

auch nicht abzuhelfen. Die ver-



schiedenen Clans reden ja nicht
nur verschieden, sie denken
verschieden, gründen je auf
unterschiedlichem Selbstverständnis
und bewegen sich entsprechend
in verschiedensten
Selbstverständlichkeiten.

So kann es eigentlich nicht
verwundern, wenn es eben nicht
genügt, dass etwas bereits
gesagt, gedacht und gründlich
dargestellt wurde, wie z.B. in
jenen feministischen Beiträgen,
die ich eingangs erwähnt habe.
Und so muss ich wohl auch darauf

verzichten, einfach in furioser

Manier hier auf eine Literaturliste

zu verweisen und kurz
und knapp zu proklamieren:
Beschäftigt Euch doch endlich
damit! Offenbar braucht es die
unterschiedlichsten Vermitt-
lungs- und Berührungsformen,
damit die Clans nicht nur
aufeinanderprallen, auf dem ohnehin

engen Bewegungsterrain,
das ihnen bleibt, sondern es
über die Schranken der starren
Selbstverständlichkeiten hinweg

zu Auseinandersetzungen
kommt über die jeweilig
unterschiedlichen Selbstverständnisse»

die dahinterstehen.

Berührungen
smd nicht harmlos

Versuche in dieser Richtung
smd ja auch im Gang. Ich denke

hier z.B. an den Kongress
zum Thema «Frauen und Ökologie»

(organisiert von den
«Grünen im Bundestag»,
Arbeitskreis Frauenpolitik), der
kurzlich in Köln stattgefunden
hat unter dem Motto «Gegen
den »Machbarkeitswahn». Zwar
diskutierten hier ausschliesslich
Frauen miteinander, die sich al-
le mehr oder weniger als Femi-
mstinnen verstehen. Wer meint,
damit würden all die Clan-Fragen

auch schon hinfällig, die
F-nergien könnten sich gebün-
e't auf ein gemeinsames Ziel

konzentrieren, sieht sich
getauscht.

Während z.B. grüne Frauen auf
bürgerlich-parlamentarischem
Weg den grünen
Anti-Diskriminierungs-Entwurf durchzusetzen

versuchen und damit der
alten Forderung nach
Gleichberechtigung Nachdruck
verleihen wollen, setzen sich die
autonomen Feministinnen in
Theorie und Praxis ausschliesslich

für Widerstandsformen im
Rahmen der sozialen Bewegungen

ein und sehen in der Forderung

nach Gleichberechtigung
bloss eine Sackgasse. Sie sei nur
der vergebliche Versuch, die
bürgerliche Französische
Revolution nach 200 Jahren für
Frauen nachzuholen und damit
am Fortschritt der Industrieländer

zu partizipieren. Diesen
«Fortschritt» lehnen sie ab,
weil er den Rückschritt, die
Ausbeutung der Dritten Welt
bedinge. Wenn also die einen
«Gleichberechtigung» sagen
und die anderen «Ende der
Ausbeutung», dann reden sie

nicht nur von verschiedenen,
sondern bezeichnen vorerst
zwei sich gegenseitig abschliessende

Positionen.
Aber im Augenblick geht es mir
nicht um die Einzelheiten dieser
bestimmten Auseinandersetzung,

nicht um die Berührung
der Clans: Grüne und autonome

Feministinnen, sondern um
das Bedenken: Clan-Berührungen

sind nicht harmlos! Sie

bringen die Selbstverständlichkeiten

durcheinander, dem
Selbstverständnis schwindet der
Boden unter den Füssen, und
zuletzt drängt sich doch die
quälende, aber lebensnotwendige

Entscheidung auf, erneut
konkret Fuss zu fassen, sich an
eine bestimmte Form von
Orientierung zu halten.
Bleiben aber die Berührungen
und damit auch die Konflikte
und Verunsicherungen aus,
werden die einen weiterhin sicn
ruhelos zermürben in einer
täglichen Ad-hoc-Politik, müssen
weiterhin abgebröckelte
Versatzstücke alter Hoffnungen -

an die längst niemand mehr so
richtig glaubt - mangels
Alternativen herhalten, im realpolitischen

Fahrwasser irgendeinen
Halt zu suggerieren. Die andern
aber werden weiterhin im Ghetto

der Abstraktionen sich um
Utopien, um alternative
Gesellschafts- und Lebensformen
bemühen, um Zusammenhänge
all der zerstückelten Erkenntnisse...

und schliesslich einsamer

denn je an Ort treten...
Dann wohl doch lieber
Berührungen! Aber wie gesagt, mit
Schwierigkeiten ist zu rechnen.
Gesetzt den Fall, Männer der
Sozialdemokratie z.B. begännen

allen Ernstes sich mit
bestimmten feministischen
Konzepten auseinanderzusetzen,
müssten sie sich wohl darauf
gefasst machen, dass es allenfalls

bei ein paar
«frauenfreundlichen» Korrekturen
bisherigen Politisierens nicht bleiben

kann. Hier allerdings kann
ich im folgenden nur
grobschlächtig skizzieren, was denn
da so Folgenschweres
aufgeworfen werde, in jenen
feministischen Beiträgen der
Drittwelt-Soziologinnen wie Maria
Mies usw. Die Schwierigkeiten
mit der Vermittlung, der Berührung,

lassen sich beim Schreiben

ebensowenig überspringen
wie in den konkreten politischen

Auseinandersetzungen
und kosten wohl hier wie dort
so viel Energien wie die
«Sache», die Inhalte selbst. In der
Tat: Die Katzen haben gute
Gründe, um den heissen Brei zu
schleichen! Oder wäre es etwa
sinnvoll, wenn ich «chemin
direct» begänne mit der Kritik am
«kapi talist isch-patriarchalischen

Paradigma des Weissen
Mannes...» (Versatzstück bei
Maria Mies) oder der These:
«Die Frauenfrage ist die
allgemeinste Frage» (Claudia v.
Werlhof)? Längere Gedanken-
und Erfahrungsumwege und
dazu ein langer Atem scheinen
mir in Theorie und Praxis
unvermeidbar.



Neuer A usgangspunkt: Die
Moral, das unsichere Gewissen

Wir leben nicht mehr im Mittelalter

und auch nicht mehr im
19. Jahrhundert, Fortschritt sei
Dank! So meinten's doch viele
und meinten's lange. Die
Gleichheit lasse zwar noch
immer zu wünschen übrig. Aber,
wenn auch nur wenige
Tellerwäscher den unaufhaltsamen
Aufstieg je geschafft haben,
etwas gleicher seien wir doch alle
mittlerweile geworden: Grössere

Löhne, mehr Wohlstand und
soziale Sicherheit - und da ist
und winkt ja auch noch die
zunehmend grössere Frei-Zeit. Also

weiter im Text: Kämpfen wir
darum, dass wir immer ein wenig

gleicher werden,... schliesslich

das Kapital «neutralisieren»

- wer weiss, vielleicht können

wir dann auch noch Brüder
werden? Das schien immerhin
der realistischere, machbarere
Weg als etwa eine Revolution,
Abschaffung des Kapitals...
Was daraus geworden ist, ein
Blick nach Osten mag genügen!

- Im übrigen ist's sowieso nur
graue Theorie. Aber da kommt
etwas dazwischen, das stört und
lässt sich immer schlechter
verdrängen: Die Moral, das Gewissen

und nicht zuletzt auch die
Angst.
1. Während wir in den
Industrieländern satt und satter werden,

hungern und verhungern
Menschen der Dritten Welt,
bleiben ausgeschlossen vom
«Fortschritt». Sollen sie gleich
und gleichberechtigt werden
mit uns, partizipieren können
am grösser gewordenen Wohlstand,

dann muss ihnen offenbar

geholfen werden:
Entwicklungshilfe also. Nicht bloss
Almosen, sondern Industrieanlagen,

Dünger für ihren Boden
sollen sie bekommen, damit
auch ihre Produktion effizienter

werde... Ist ja auch längst
inszeniert, diese «Hilfe», und
bekannt, was sie der Dritten
Welt gebracht hat: weiteren
Hunger und Schuldenberge.
Der moralische Anspruch sieht
sich zunehmend hilfloser mit
einem undurchdringlichen Netz

von Sachzwängen konfrontiert.
Schliesslich droht auch die

nackte Angst, die Moral
vollends aufzufressen: Angst z.B.,
die Arbeit werde in die
Billiglohn-Länder ausgelagert, das

werde zu Arbeitslosigkeit
führen, und die Löhne hier würden
tatsächlich jenen in der Dritten
Welt zu gleichen beginnen, d.h.

heruntergedrückt.
2. Da ist aber noch ein Zweites,
das das Gewissen nicht in Ruhe

lässt: Tschernobyl zum
Beispiel! Einst haben wir gehofft,
uns durch die Entwicklung von

Wissenschaft und Technik aus

der bedrohlichen knechtischen

Abhängigkeit von der Natur zu

befreien, indem wir deren unge-

bändigten und latenten Energien

zu beherrschen und für
eigene Zwecke nutzbar zu
machen versuchen. Irgendetwas
aber läuft offenbar schief in

dieser Energietransformation
von roher Naturgewalt und

Willkür in menschlich
beherrschte und verwertbare
Energie - obwohl doch die

Transformationsmethoden so

Ein Weihnachtsgeschenk

Ein wirkliches Weihnachtsgeschenk

haben die beiden
Basler Professoren Markus
Mattmüller und Eduard
Buess uns gemacht:
«Prophetischer Sozialismus»
heisst das rund 220 Seiten
umfassende Buch, das jetzt
bei der Edition Exodus
erschienen ist. Es schildert den
Durchbruch zu einem neuen
Verständnis des Reiches
Gottes und der Arbeiterbewegung,

das Reichgottesverständnis

in der Zeit des
Weltkriegs und der Revolutionen

und die Bewährung
der Hoffnung im Zeitalter
des Faschismus, des Zweiten
Weltkrieges und des Ost-
West-Konfliktes. Im Mittel¬

punkt stehen Christoph
Blumhardt, Leonhard
Ragaz und Karl Barth. Das
Kapitel über die aktuellen
Perspektiven ist ein Kapitel der
Hoffnung, die wir alle so
dringend nötig haben, egal
wie nahe man auch dem
religiösen Sozialismus nun
stehen mag. Denn zusammenfassend

meinen die Autoren:

«Leute aus den
verschiedensten Lagern sind in
denselben Kampf miteinbezogen:

Protestanten, Katholiken,

Christen, die aus einer
bestimmten kirchlichen oder
freikirchlichen Tradition
kommen, und solche, die
von keiner solchen Tradition

geprägt sind;
Menschen, die in einer <linken>
politischen Partei mitarbeiten,

und andere, die ohne

Parteizugehörigkeit sich in

der Friedensbewegung, der

Ökologiebewegung, der

Dritt-Welt-Bewegung oder,
wo immer die Not sie
fordert, einsetzen. In derselben
Bedrängnis und Hoffnung
sind Menschen aus den
sogenannten (entwickelten»
und Menschen aus den
sogenannten (unterentwickelten)

Ländern vereint.»
Markus Mattmüller ist
Professor für Schweizer
Geschichte und neuere
allgemeine Geschichte an der

Philosophischen Fakultät
der Universität Basel.
Eduard Buess, Theologe aus

der Schule von Karl Barth,
ist ausserordentlicher
Professor für Praktische Theologie

an der Universität
Basel, tm



raffiniert sind wie nie zuvor
(vom Uran bis zum AKW!).
Während wir Naturgewalten
bald nur mehr als Fernsehprogramm

kennen, holen uns weit
bedrohlichere «künstliche
Seuchen» wieder ein. Wir riechen
sie nicht, wir sehen und hören
sie nicht, wir messen sie bloss -
und leben vorerst wie zuvor.
Alternativenergien, sanfte
Technologien scheinen die neuen

Losungsworte, etwas lauter
hörbar seit Tschernobyl.
3. Schliesslich ist da ein Drittes,
das stört. Wohl mehr als Makel,

als Neben- oder Spezialpro-
blem. Vom wirklich beunruhigten

Gewissen der Männer zu
reden, wäre zu viel gehofft.
Hausfrauen und Mütter arbeiten

auch, obschon sie keinen
Lohn bekommen - das wird
wohl niemand bestreiten wollen.

Dafür haben sie aber den
Ehemann und Ernährer! Wenn
sie ihr eigenes Geld fordern -
gut, das ist ja mittlerweile
einzusehen -, dann sollen sie halt
auch arbeiten gehen. Wollen sie
auch selbst, wie sie sagen, und
tun es ja auch. Dass sie für gleiche

Arbeit auch gleichen Lohn
bekommen sollen, dafür spricht
nicht nur die Moral von der
Gleichheit, sondern auch die
Angst der männlichen Kollegen
vor weiblicher Konkurrenz.

Feministische Kritik:
Die Moral schwebt in der Luft
ind muss auf den Boden

Feministische Kritik (ich beziehe
mich auf die eingangs

erwähnten Autorinnen) beginnt
meines Erachtens Moral zu
thematisieren. Gemeint ist allerdings

nicht mehr jene Moral,
we sie traditionell den Frauen
als Hüterinnen der Sittlichkeit
und Tugend innerhalb der
bürgerlichen und proletarischen
Familien zugewiesen wurde als
Gegenstück zur männlich kalten

Welt der Sachzwänge. Ich
sene vielmehr Verbindungen
2ur Tradition jener frühen Ak¬

tionen und Kämpfe zu Beginn
der Industrialisierung, die gros-
senteils von Frauen angeführt
wurden (z.B. Brotunruhen,
Teuerungsaufstände...).
Diese Frauen und Männer
schöpften ihre Energien zum
Widerstand aus dem spontanen,

elementaren «Wissen um
das Lebensrecht jedes Einzelnen,

um Gerechtigkeit, die
nicht allein am gerechten Brotpreis

gemessen wird... Eine
gröbliche Verletzung ihrer
moralischen Grundannahmen war
ebenso häufig wie die tatsächliche

Not der Anlass zu direkten
Aktionen» (vgl. Eric Hobs-
bawm, E.P. Thompson). Die
Art ihres Zusammenschlusses
und was sie vertraten, wird heute

mit dem Begriff «moralische
Ökonomie» umschrieben.
Wohlverstanden, hier rede ich
vorerst von feministischer
Theorie, die Praxis jedoch, die
sie anstrebt, ihre Affinität auch
zu den neuen sozialen
Bewegungen, scheint mir Parallelen
zu jenen frühen Widerstandsformen,

zur «moralischen
Ökonomie» nahezulegen. Feministische

Kritik unternimmt den
Versuch, Moral, die in der Luft
schwebt, erneut auf den Boden
zu stellen. Sie beansprucht
dabei, von den konkreten, spezifischen

Erfahrungen von Frauen
auszugehen - Subjektivität
wurde ebenfalls traditionell den
Frauen zugebilligt, da sie ja
nicht wie die Männer
Verantwortung zu tragen hätten für
den objektiven Welt-Lauf.
Jetzt aber beanspruchen Frauen
Allgemeinheit für ihre Erkenntnisse

und werfen den die Gesellschaft

dominierenden Männern
Unverantwortlichkeit vor.

Die verdeckte
Dreiecksbezieh ung

«Das unsichtbare tragende
Fundament dieses ganzen
Gesellschaftsaufbaus (d.h. der
kapitalistischen Gesellschaft, hier
in den Industrieländern) sind

die Frauen und die Kolonien.
Wir vertreten die These, dass so
lange keine umfassende, gültige
und darum auch realisierbare
alternative Gesellschaftstheorie
entstehen kann, so lange die
Frauenfrage und die Kolonialfrage

weiterhin aus der öffentlichen

Diskussion verdrängt und
aus der Entwicklung zukünftiger

Gesellschaftsentwürfe
ausgeschlossen bleiben.» Das ist
die These, von der Maria Mies,
Claudia von Werlhof und Veronika

Bennholdt-Thomsen
ausgehen. Bisherige Kapitalismuskritik,

inklusive die marxistische,

habe nur die Spitze des

Eisbergs gesehen: Die Ausbeutung

der Lohnarbeiter, d.h. des
weissen, männlichen «freien
Lohnarbeiters» - «frei» in dem
Sinn, als er als eigenständiger
Verhandlungs- und Vertragspartner

seiner Arbeitsbedingungen
auftreten kann (z.B.

Aushandlung eines GAV via
Gewerkschaften). Kapitalismus
aber sei mehr als «Lohnarbeit
und Kapital» wie bisheriger
Analyse unterstellt wurde. Diese

Behauptung begründen die
genannten Soziologinnen wie
folgt:
1. Die Dritte Welt kann nicht
als abgespaltenes (moralisches)
Sonderproblem analysiert
werden. Die Erfahrung hat gezeigt:
Je mehr Entwicklungshilfe, um
so schlimmer die Armut und die
sog. Unterentwicklung in Ländern

der Dritten Welt.
Zwischen Erster und Dritter Welt
muss es also einen Zusammenhang

geben: Die Überentwicklung

hier ist nur möglich
aufgrund der Runterentwicklung
dort (Vi aller Menschen leben in
der Dritten Welt, wir in der
Ersten Welt konsumieren aber !4

aller Ressourcen!). Die Dritte
Welt ist eingebunden in den
Weltmarkt, aber eben nicht in
Form der «freien Lohnarbeit».
Claudia v. Werlhof dazu: Weltweit

gesehen sind nicht 10%
freie Lohnarbeiter, sondern
90% unfreie Nicht-



Lohnarbeiter die Säule der
Akkumulation (d.h. der kapitalistischen

Wertschöpfung) und
des Wachstums. Sie sind die
wahren Ausgebeuteten, sind die
wahren «Produzenten», sind
die «Norm», der allgemeine
Zustand, in dem sich der
Mensch im Kapitalismus befindet.

Mit «unfreien Nicht-Lohnarbeitern»

sind vorwiegend die
Frauen, aber auch Männer der
Dritten Welt gemeint, die
gleichzeitig viele Tätigkeiten
auf sich vereinen, da eine
einzelne das Überleben nicht
garantieren kann: «Sie sind
gleichzeitig Kleinbauern und
Saison-Landarbeiter,
Kleinhändler und Klein-Dienstlei-
stende, Produzenten und
Verkäufer selbsthergestellter Waren,

Prostituierte und Teilzeit-
Lohnarbeiter, Vertrags- und
Heimarbeiter.»
2. «Unfreie Nicht-Lohnarbeit»
meint aber auch die Arbeit der
Hausfrauen hier: die Arbeit der
Mütter, die Kinder gebären,
nähren, aufziehen, die Ehefrauen,

die ihre Männer physisch
und psychisch versorgen.
Es wird immer so getan, als wären

alle Frauen auf der Welt
Hausfrauen und würden von
einem Ernährer ernährt, was nie
so war und zunehmend weniger
stimmt. Hausfrauen und
Lohnarbeiter/Ernährer als
klassisches Paar des Kapitalismus
werden selbst dort stillschweigend

vorausgesetzt, wo der
Mann als Ernährer gar nicht
funktioniert, funktionieren
kann, ganz wegfällt. In der
Dritten Welt fast die Regel, bei
uns eine zunehmende Tendenz.
Mit dem Begriff «Subsistenz-
produktion» soll das Gemeinsame

der lohnlosen Arbeit - d.h.
vor allem der Arbeit von Frauen

- hier wie in der Dritten Welt
umschrieben werden: «Subsi-
stenzproduktion umfasst alle
Arbeit, die bei der Herstellung
und Erhaltung des unmittelbaren

Lebens verausgabt wird und
auch diesen unmittelbaren

Zweck hat. Die Arbeit der
Hausfrauen umfasst nur einen
Teil der Subsistenzproduktion.
Zu ihr gehört auch die Arbeit
der Kleinbauern, die
hauptsächlich für den eigenen Konsum

arbeiten, vor allem die
Kleinbauern in den
unterentwickelten Ländern.» (Mies)
Subsistenzproduktion oder
«Produktion von Leben» ist
das, was Produktion von Mehrwert

erst ermöglicht, wenn es

auch nie in die eigentliche
Mehrwertanalyse einbezogen
wurde. Diese Arbeit ist nicht
durch Maschinen ersetzbar und
wird nie allein durch Lohnarbeit

verrichtet werden können.
Sie überhaupt als notwendige
und produktive Arbeit sichtbar
zu machen, darauf kommt es
diesem feministischen Ansatz
an.
Soweit ein paar Hinweise zum
Zusammenhang von Frauenfrage

und Kolonialfrage, komprimierbar

in der These: «Die
Kolonien» sind die externe
Welt-«Hausfrau» - und die
Hausfrauen hier sind die interne

Kolonie des Kapitals und der
Männer.»
3. Die Analyse des unsichtbaren

Fundaments unserer Gesellschaft

beginnt also damit «eine
andere «Frontlinie» zwischen
Kapital und Menschen zu
ziehen als die üblich angenommene

zwischen Lohn und Kapital.
Was dem Kapital gegenüber
steht, von ihm permanent
ausgebeutet, ausgesaugt, unterminiert,

zerstört wird, ist nicht
eigentlich die Lohnarbeit,
sondern die Subsistenzproduktion»,

die unsichtbare, lohnlose
Arbeit.
Alles aber, was gratis ist, wird
vom Standpunkt der herrschenden

Ökonomie aus der Tendenz
nach angesehen, als wäre es Natur,

stehe einfach zur Verfügung,

wie Luft und Wasser, als
«Natur» wird alles behandelt,
was gerade als «Input» in den
ökonomischen Prozess
gebracht wird und nichts kostet.

Naturressourcen ebenso wie

Frauen und «wilde Völker»,
deren Arbeit kostenlos bleibt,
stehen sozusagen gleichrangig
nebeneinander als verfügbares
blosses Material. Auf der
Verwertung dieses «natürlichen»
Materials, auf der
«Beherrschung der Natur» aber basiert

der unbegrenzt geglaubte

«Fortschritt» der sogenannten
«Menschen». Es ist kein Zufall,
dass die begriffliche Trennung

von «Natur» und «Nicht-Natur»,

zeitlich zusammenfällt
mit der Entdeckung der
Kolonien, mit der wissenschaftlichen
Revolution in Europa und nicht

zuletzt mit den Hexenverfolgungen.

Die Analogie von Frauenunterdrückung,

das heisst
Hinunterdrückung der Frauen zur
«Natur» und die Degradierung der

Natur zum beherrschbaren
Material lässt sich z.B. bei Francis

Bacon - einer der Väter der
modernen Naturwissenschaft und

damit des modernen
Fortschritts - aufs eindrücklichste
nachweisen:
Bacons Devise «Wissen ist

Macht» ist bekannt, weniger

dagegen seine führende Rollein

den Hexenprozessen. Seine

Ideen über Natur und seine

Sprache in den
naturwissenschaftlichen Arbeiten sind von

diesen geprägt. Er vergleicht die

Natur im Experiment mit der

Frau im Hexenprozess: Ihre

Geheimnisse Hessen sich nur

unter der Folter entreissen. Und

das Experiment sah er als Folter

der Natur an. Das Experiment

galt und gilt aber als die Methode

eines universalen
Fortschritts!

Den Naturwissenschaftern geht

es also nicht um das Erkennen

der Naturzusammenhänge als

solche, sondern allein um Jen«

Wissen, das Natur beherrschbar

und verwertbar macht-

Wissen als Mittel zur Macht.

Der Mensch/Mann als Forscher

und Architekt der Zivilisation

unterwirft sich selber der Logik



dieser Verwend- und Verwertbarkeit,

und mit der Zerstückelung

der Natur in Einzelobjekte
der Forschung zerstückelt er
sich zunehmend selbst.
Soweit ein paar Andeutungen
dazu, welche Rolle dem 3.
Bereich, der Natur, in der verborgenen

Dreiecksbeziehung
zukommt.

Es ist abzusehen: Unter der
Voraussetzung eines engen,
bestimmbaren Zusammenhangs
zwischen Ausbeutung der Dritten

Welt, der Frauen und der
Natur werden sich andere
Folgerungen für die Praxis ergeben
- auch für jene der Männer! -,
als wenn, von Fall zu Fall
gesondert, moralische Bedenken
als Störung an herkömmlichen
Selbstverständlichkeiten zu rütteln

beginnen. Ich beschränke
mich im Folgenden auf die
kritischen Folgerungen und versuche,

sie mit den alten
Selbstverständlichkeiten zu tangieren.

Folgerungen
in bezug auf herkömmliche
Selbstverständl ich keilen

L Das Konzept der relativen
Gleichheit bzw. einer ertragbaren

Ungleichheit unter den
Menschen geht davon aus, das
Verhältnis Kapital zu Lohnarbeit

und die darin prinzipiell
enthaltene Ungleichheit könne
und müsse letztlich auch nicht
abgeschafft werden. Es gelte
daher, in erster Linie die
Ungleichheit durch weitere Reformen

und Massnahmen in
Schranken zu halten und zu
verringern (vgl. oben). Dieses
Konzept wird sich zunehmend
als Illusion und Selbstbetrug
erweisen:

Die Idee der herstellbaren relativen

Gleichheit unterstellt,
tendenziell würden alle arbeitenden

Menschen zu klassisch
«freien Lohnarbeitern» werden
(zunehmende Proletarisierung),
sowohl die Frauen wie die
Arbeitenden in der Dritten Welt.
Gemäss den skizzierten femini¬

stischen Analysen ist diese
Unterstellung falsch: Der Kapitalismus

bleibt funktionsfähig
nicht aufgrund der «freien
Lohnarbeit», sondern wird nie
und zunehmend weniger
verzichten können auf die Ausbeutung

der «unfreien
NichtLohnarbeit». Wenn Arbeit
mehr erzeugt, als sie die
Unternehmer kostet (klassische
Analyse), dann gilt das noch vie!
mehr für die Arbeit, die fast
oder gar nichts kostet. So gesehen

ist Lohnarbeit für die
«Ökonomie» zu teuer, die
allgemeine «Proletarisierung»
nicht im entferntesten bezahlbar

(vgl. Werlhof).
Die gegenwärtige Strategie des

Krisenmanagements besteht
denn auch darin, zwecks
Senkung der Reallohnkosten
vermehrt Frauen in den offiziellen
Lohn-Arbeitsprozess einzube-
ziehen, die fest strukturierten
Arbeitsverhältnisse aufzulösen
durch Flexibilisierung, Teilzeitjobs

usw. Laut einer Trendanalyse

für Topmanager werden
Anfang der neunziger Jahre bis
70% bisheriger Lohnarbeit von
Frauen gemacht werden. Zu
welchen Bedingungen
allerdings, wird nicht gesagt! Das
Kapital hat überhaupt kein
Interesse, Frauen zu «freien
Lohnarbeiterinnen» zu
machen. Es ist also umgekehrt:
Die Tendenz ist nicht allgemeine

Proletarisierung der Arbeit,
sondern «Verweiblichung»,
«Hausfrauisierung» der Arbeit
- auch Männer werden schliesslich

«hausfrauisiert» werden!
«Das Bild der Zukunft sind die
Dritte Welt und die Hausfrau».
Es ist nicht das erste Mal, dass
die im kapitalistischen Sinne
fortgeschritteneren
Produktionsverhältnisse über die Frauen

eingeführt werden, die von
älteren Verhältnissen zuvor
ausgeschlossen worden waren
(gegenwärtig sieht es noch so
aus, als würden die Frauen an
den sog. heimischen Herd
zurückgeschickt), ohne dass sie

sich die neuen Einkommensquellen

würden sichern können.

«Die Gewerkschaften werden

sich wohl erst dann um
einen besonderen Schutz für die
Arbeitenden unter den neuen
Verhältnissen kümmern, wenn
sie in breiterem Mass auch die
Männer treffen. Nur, dann ist
es erst einmal zu spät, da sich
die ungeschützten Verhältnisse
bereits etablieren konnten.»
(vgl. Bennholdt-Thomsen).
Die Idee der herstellbaren
relativen Gleichheit geht ferner
davon aus, dass durch die weitere
Entwicklung der neuen
Technologien - und diese wird ja
immer noch als Chance angesehen
- sich die «gesamtgesellschaftlich

notwendige Arbeit» verringern

werde - es gehe nur darum,

sie auf mehr Hände zu
verteilen. Die Rationalisierung, die
Produktionssteigerung betrifft
aber nur den Bereich bisheriger
«freier Lohnarbeit», d.h.
vorrangig der Männer in der Ersten
Welt. Die Subsistenzarbeit -
Frauenarbeit in erster Linie -
lässt sich aber nicht beliebig
rationalisieren, weder Kindererziehung

noch letztlich die
Arbeit der Bauern und Bäuerinnen

(das ist ja auch eine Frage
des Umgangs mit Natur!).
Studien haben z.B. gezeigt, dass
Frauen der städtischen Mittelklasse

trotz arbeitsparender
Haushaltmaschinen heute
kaum mehr Zeit für sich haben
als Kleinbäuerinnen in früheren
Zeiten. (Zur ausführlichen
Diskussion der Arbeitszeitverkürzung

im Zusammenhang mit
den neuen Technologien vgl.
meinen Artikel «Rettung ä la
Gorz gefällig?» in Rote Revue
Nr. 5, 1985)
2. Ausstieg aus der Atomenergie!

Darüber sind sich viele
einig - nicht erst seit Tschernobyl.

Alternativ-Energien, sanfte
Technologien - die neue
Losung - darüber werden wir uns
vielleicht künftig nicht mehr in
allen Teilen so rasch einig sein.
Ist Atomenergie einfach voll-

7



kommen ersetzbar durch andere

Energieträger - und dann
kann alles weitergehen wie
bisher? Maria Mies hält die Aussicht

auf Ersetzbarkeit der
Atomenergie für Betrug:
«Technisch ist zwar einiges
möglich, aber nur auf Kosten
von etwas anderem. Nehmen
wir einmal als Beispiel die
Sonnenenergie, die immer als
<sanfte Energie) gepriesen
wird. In den Regionen, in
denen wir leben, gibt es nicht viel
Sonne. Wenn wir diese Energiequelle

nutzen wollen, müssen
wir sie importieren,
Sonnenplantagen errichten, z.B. in der
Sahara oder in Saudi-Arabien.
Solche Experimente werden
heute von der Industrie schon
gemacht. Ausserdem müssten
sehr aufwendige Umwand-
lungs- und Transportsysteme
errichtet werden. Sonnenenergie

ist Grosstechnologie, die
wiederum eine Kolonisierung
anderer Völker nach sich ziehen
würde.
Wir müssen uns entscheiden
zwischen Leben oder
Lebensstandard. Mir ist im
Zusammenhang mit der Tschernobyl-
Diskussion deutlich geworden,
dass unser Modell vom (guten
Leben> identisch ist mit ständig
steigendem Lebensstandard.
Jetzt stellen wir fest, dass beides

zusammen nicht geht, dass
die Materie (zurückschlägt)
Die Natur, die wir lange wie
einen Feind behandelt haben, ist
feindlich geworden. Die Welt
ist endlich, deshalb gibt es den
ständig steigenden Lebensstandard

nur auf Kosten des
Lebens.»

Zur Diskussion steht also ein
anderer Umgang mit Natur, eine

andere Vorstellung vom
Leben: «Leben statt Lebensstandard»,

«Interaktion und
Kooperation mit der Natur», statt
Beherrschung der Natur. Damit
kann Natur nicht länger
verstanden werden als blosses totes
Rohmaterial für die Produktion.

3. Kritische Folgerungen ergeben

sich nicht zuletzt auch für
die bisherigen Vorstellungen
von Frauen-Emanzipation: Bis
vor nicht allzulanger Zeit hat
die neue Frauenbewegung in
erster Linie um den Zugang zu
eigenem Geld gekämpft, sei dies
über die Forderung nach
Gleichberechtigung im Sinne
des gleichen Zugangs zur
Erwerbsarbeit wie die Männer, sei
dies über die Forderung nach
«Lohn für Hausarbeit» (Anfang

der 70er Jahre vor allem).

«Geld ist eine Falle», sagt z.B.
Veronika Bennholdt-Thomsen
und schliesst dies u.a. aus ihren
Erfahrungen in der Dritten
Welt. Geld sei das Mittel, um
subsistenz-produzierende
Ökonomie zugunsten kapitalistischer

Warenökonomie
aufzubrechen. Geld sei ein Gewaltmittel,

das zugleich Gewalt
verschleiere. Zwar könne heute
keine Frau ohne Geld überleben,

«aber wieviel Geld wir
zum Leben wirklich brauchen
und vor allem, welche Funktion
das Geld in den Entscheidungssituationen

unseres Lebens
spielt, das ist durchaus eine
offene Frage. Geld erhöht
uns weder (von (Natun -Wesen
zu anerkannten Gesellschafts-
Wesen), noch macht es uns freier,

sondern es bindet uns ein in
die Sachzwänge der technisierten

Produktion auf ständig
erweiterter Stufenleiter, in die
Hetze des schnellen Kapitalumschlags,

in die Akkumulationsmoral

und die Naturzerstörung.»

Schlüsse ohne Beschlüsse?

Wo bleiben die konkreten
Vorschläge, was denn zu tun sei?

Ja, so genau wissen es diese
Feministinnen auch nicht, haben
keine fixen Rezepte vorzuweisen,

obwohl sie etliche Vorstellungen

haben, die ich hier noch
nicht erwähnen konnte. Wäre
ja auch fragwürdig, sie in Stich¬

worten einfach aufzuzählen.
Verkürzte Utopien oder
vorschnell konkretisierte Theorien
werden allzuschnell verheizt.
Was ich hier versucht habe, ist

lediglich die Annäherung an
eine bereits bestehende Diskussion.

Selbst wenn verschiedene
herkömmliche Selbstverständlichkeiten

geknackt werden

könnten, Hessen sich noch lange

nicht - schwups - in ein paar
Monaten gebrauchsfertige
Modelle und Strategien auf den

Tisch zaubern, schon gar nicht

von einzelnen Köpfen! Dazu

braucht es einen breiten Diskussions-

und Erfahrungsprozess.
Die Richtigkeit neuer theoretischer

Ansätze, neuer Konturen
zu einem alternativen
Lebensmodell können aber nicht allein

gemessen werden an der
unmittelbaren Effizienz, mit der sich

diese in Praxis umsetzen lassen.

Anmerkungen
* Die Begründungen und weitere Thesen

entnehme ich verschiedensten z.T.

unveröffentlichten Texten, beziehe mien

u.a. auch auf ein Seminar mit Maria

Mies und Gespräche mit ihr. Anstelle

genauer Zitatnachweise füge ich einige

Literatur-Angaben an:
Claudia v. Werlhof, Maria Mies, Veronika

Bennholdt-Thomsen: Frauen, die

letzte Kolonie, rororo aktuell 1983

(vergriffen).

Beiträge zur feministischen Theorie unu

Praxis, Eigenverlag des Vereins
Sozialwissenschaftliche Forschung und Prax«

für Frauen, Köln. U.a.:
Heft 9/10: Zukunft der Frauenarbeit.

1983. Heft 12: Alltag - Natur - Tecnni«

- Magie, 1984.

Christel Neusüss: Die Kopfgeburten do

Arbeiterbewegung. Oder die Genossin

Luxemburg bringt alles durcheinander.

Rasch und Röhring, Hamburg 1985.


	Feministische Theorie und Frauenfragen : gehen sie auch die Männer an? : Dritte Welt - Frauenarbeit - Natur

