
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 65 (1986)

Heft: 6

Artikel: Wie die heutige Arbeit Unfrieden stiftet : Arbeitszeit-Freizeit-Freiheit

Autor: Gross, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wünscht sind, wird nicht einmal
gestellt.
Also das alte Lied. Die SP weiss
und fühlt zwar, dass auch in der
Schweiz einiges in Bewegung
geraten müsste, dass eben ein
wirkliches Umdenken nötig wä¬

re, damit der Tanker Schweiz
den nötigen Schwenker vollziehen

würde. Aber eine diesem
Wissen und Gefühl entsprechende

Diskussion führen will
sie - oder zumindest die
Parteileitung - offenbar nicht. Fast

scheint es, sie wolle den Pelz
waschen, ohne ihn nass zu
machen. Ich hoffe, die Delegierten
für den Parteitag der SPS am
21. und 22. Juni rüsten sich
gehörig mit Wasser aus.

Ruedi Winkler

Wie die heutige Arbeit Unfrieden stiftet

Arbeitszeit - Freizeit - Freiheit
Von Andreas Gross

Die Vermittlung, welche
sowohl «Denken» und «Sein»
lebendig macht wie beide im
realen Dritten aufhebt, ist
der menschliche Arbeitsprozess
(mit dem Gedanken als seinem
wichtigen Instrument). Er ist,
theoretisch durchdrungen, die
erfasste Beziehung der Menschen

zu Menschen und zur Natur.

Ernst Bloch, 1936

Weist uns diese These von
Bloch die Richtung zu jener
«Arbeit», die anders als die
vorherrschende (Lohn-)Arbeit,
welche täglich so sichtbar viel
Unfrieden stiftet, in Form und
Ergebnis weniger im Widerspruch

steht zu dem, was wir
Frieden nennen möchten? Ich
bin mir nicht ganz sicher. Darüber

nachzudenken lohnt sich
aber bestimmt, und das möchte
ich im folgenden versuchen.
Unsicher bin ich, weil heute vieles

die These des Sozialphiloso-
Phen Jürgen Habermas als
Plausibel erscheinen lässt,
wonach «an ein Ende gelangt ist
(¦ ¦ •) jene Utopie, die sich in
der Vergangenheit um das
Potential der Arbeitsgesellschaft
kristallisiert hat». Die «Energien

der arbeitsgesellschaftli-
ehen Utopie», so meint Haber¬

mas, seien «erschöpft». (1)
Sehen wir einmal ab von der Frage,

ob diese Gesellschaft nicht
vielmehr deshalb so erschöpft
scheint, weil sie vor lauter
Arbeit keine Energien mehr
aufzubringen weiss zum kollektiven
Entwurf von Utopien. Schliesslich

muss selbst ein Habermas
feststellen: «Wenn die utopischen

Oasen austrocknen, breitet

sich eine Wüste von Banalität

und Ratlosigkeit aus». Das
wiederum gibt für die
gegenwärtige Schweiz, sozusagen das
Museum einer ((Arbeitsgesellschaft»,

eine ungewollt treffliche

Beschreibung ab. (2)
Schwierig ist der Umgang mit
der scheinbar plausiblen These
Habermas deswegen, weil alle
bisherige Kenntnis dafür
spricht, dass jede Gesellschaft
dem Zwang unterliegt, «durch
(Arbeit) in einen

(Stoffwechsel mit der Natur> einzutreten

und diesen Stoffwechsel
so zu organisieren, dass seine
Erträge für das physische Überleben

der vergesellschafteten
Menschen ausreichen kann»
(3). Im Wie der Organisation
dieses Stoffwechsels liegt doch
der Kern des Problems, an dem
keine Utopie vorbeikommt,
nicht am Stoffwechsel an sich.
Ohne dass zumindest angetönt
wird, wie die Arbeit organisiert
werden soll, welche Form sie im

Bei diesem Text handelt es

sich um einen nur unwesentlich

überarbeiteten und
ergänzten Aufsatz zum
Sammelband «Umfassende
Friedenspolitik; utopische
Zeichen für eine lebenswerte
Zukunft», welcher vom
Autorenkollektiv der «Gruppe
für eine Schweiz ohne
Armee» herausgekommen ist
(164 S. für Fr. 18.- beim
GSoA-Sekretariat, Postfach
261, 8026 Zürich). Darin
wird der offene Versuch
unternommen zu verdeutlichen,

was «Umfassende
Friedenspolitik» zur Ablösung

militaristischer und
entsprechend ruinöser
Konzepte von Sicherheit und
Überleben konkret heissen
könnte. Mein Text richtet
sich denn auch an
Menschen, die in keiner der
verschiedenen aktuellen Debatten

um die Krise der Linken
oder der Zukunft der Arbeit
heimisch sind, und mag
deshalb bei solchen, die dies

von sich behaupten, teilweise

offene Türen einrennen.
Ihnen mögen dafür die
Bezüge zur Friedenspolitik und
zur Gewalt mehr Anregungen

bringen.
A.G.



allgemeinen und für jeden
Menschen im besonderen bekommen,

welche Bedeutung sie für
die Struktur der Gesellschaft
haben soll und kann, trifft uns
der Vorwurf der «idealistischen
Schwärmerei» zu Recht. In der
Art, wie diese Fragen
beantwortet werden, ist die
friedensspezifische Bedeutung der
Arbeit begründet: Die Antwort
Frage, ob ihr eine friedensstiftende

oder eine unfriedenschaffende

Funktion zukommt. Ohne

dass wir in dieser Hinsicht
unsere Absichten verdeutlichen,

können wir in der Gegenwart

nicht richtungsweisend
wirken. Insofern kommt an der
Arbeit keine gesellschaftliche
relevante Utopie vorbei, schon
gar nicht eine, welche «umfassende

Friedenspolitik» verwirklichen

will. Und erst recht nicht
in einer Zeit, in der in der
Arbeitswelt derart fundamentale
Veränderungen vollzogen werden

wie gegenwärtig.
Um uns alle besser zu befähigen,

diese konkrete Utopie
annähernd zu verdeutlichen, was
mit «detailliert ausmalen» nicht
zu verwechseln ist, möchte ich
die These vom friedensspezifisch

bedeutsamen Potential
der Arbeit erläutern. Ich möchte

jene Zusammenhänge
skizzenhaft darstellen, die für mich
deutlich machen, weshalb die
Arbeit, unser aller Arbeit, ihre
Art, Dauer und Ergebnisse
sowie die Umstände, in denen sie
verwirklicht wird, bedeutsam
sind für eine Friedenspolitik,
die umfassend sein will und
somit das Unfriedliche der
herrschenden Zustände an der Wurzel

packen, im besten Sinn des
Wortes radikal sein muss.

/. Arbeit als Ausdruck
von Abhängigkeit und Quelle
von Ängsten

Die meisten Menschen schaffen
sich in ihrer Arbeit heute ihre
Existenzgrundlage. Mit einer
Existenzgarantie ist dies freilich
10

nicht zu verwechseln. Kapitalismus

lässt sich beinahe dadurch
definieren, dass er jenen, die
«nur» von ihrer Arbeit leben
und deshalb lohnabhängig sind
- auch wenn sie beschönigend
«Arbeitnehmer» genannt werden

-, keine Existenzgarantie
gibt:
Ein Recht auf Arbeit wird
höchstens in fortschrittlichen
Verfassungen - in der Schweiz
bloss in jener des Kantons Jura
- proklamiert, real existiert es
nicht. Schon gar kein Recht auf
nützliche, sinnvolle, der
persönlichen wie der gesellschaftlichen

Entfaltung dienende
Arbeit. Ebensowenig gibt es bisher
ein Recht auf sicheres Einkommen.

Der Gedanke an ein
gesichertes Minimaleinkommen,
das nicht mit direkter Arbeitsleistung

verbunden ist, gibt es

auch erst in den Köpfen von
jenen wenigen Menschen, die sich
innovatives Denken noch nicht
haben abgewöhnen lassen. (4)
Die Angst gehört somit zu jeder
Existenz, die von einem
Unternehmer abhängig ist. Angst ist
folglich Zentrum und Grundlage

der Lebenswelt eines jeden
und jeder Lohnabhängigen. (5)
«Kein Kapitalismus ohne
Angst» könnte man zusammenfassen.

Frei nach Jean Jaures:
Angst gehört zum Kapitalismus
wie der Donner zum Blitz. Jaures

verwandte dieses Bild für
den Krieg (6). Die Übertragung
rechtfertigt sich aber deshalb,
weil Angst, vor allem künstlich
geschaffene und projizierte
Angst, Grundlage vieler Kriege
war. Die zentralen gesellschaftlichen

Quellen der alltäglichen
und weit verbreiteten Angst
bleiben aber vielen Leuten
verborgen. Wenn sie ihnen an sich
bewusst sind, so werden sie für
sich verdrängt.
Gleiches wäre auch zu den
ökologischen Gefahren und ihren
Quellen zu sagen; erinnern wir
uns in diesem Zusammenhang
der Einleitung, wo Arbeit als
Stoffwechsel mit der Natur de¬

finiert wurde. Die ökologischen
Gefahren könnten deshalb
auch als zu intensiver
«Stoffwechsel» mit der Natur bezeichnet

werden, als zu viel
«unnatürlicher» Arbeit. Insofern wäre

also weniger Arbeit - oder

mit anderen Worten mehr Müsse

- ein Beitrag zu mehr «Frieden

mit der Natur», folglich zu

mehr Frieden an sich. Denn

«Krieg mit der Natur» fällt
immer auch auf den Menschen als

Teil der Natur zurück. Darauf
wird noch zurückzukommen
sein.
Je weniger den Menschen die

Quellen ihrer Ängste bewusst
werden dürfen - was zur
Aufrechterhaltung gegenwärtiger
Herrschaft zweckmässig ist -,
um so mehr drängen sich aus

dem Blickwinkel der
Herrschenden fiktive Quellen auf,

auf welche die Ängste
«ungefährlich» projiziert werden

können. Optimal wäre - immer

aus der Sicht gegenwärtiger
Herrschaft -, wenn diese
Projektion sogar herrschaftsför-
dernde, beispielsweise
ökonomisch profitable Wirkungen
haben könnten, was mit «den

Russen» als, so meine ich, mehr

fiktive als reale Quelle für hiesige

Ängste der Fall ist: Diese

Angst stellt hiesige Herrschaft

nicht in Frage, sondern hilft ihr

ihr sogar jene Armee zu
rechtfertigen, die aus ökonomischen
und politischen Gründen der

gegenwärtigen Herrschaft so

wichtig ist.
Wo Angst ist, kann Frieden

sich nicht einrichten. Wenn
Kapitalismus ohne Angst aber

nicht sein kann, verträgt dieser

sich auch mit dem Frieden

nicht. Das wollte eben der
französische Sozialist Jean Jaures

mit seinem Bild zum Ausdruck

bringen. Deswegen ist übrigens

auch der Gedanke an ein von

der Arbeitsleistung unabhängiges

Grundeinkommen für
tatsächlich subversiv: Die

Angst als Mittel zur Herrschaft

entfiele zu einem wesentlichen



Teil. Die Herrschaft hätte es

hingegen weniger leicht, sich zu
erhalten und zu reproduzieren.
Zwei reale Möglichkeiten sind
mit dieser Idee verbunden. Mit
den Worten des Soziologen Oskar

Negt: «Es wäre ein Schritt
von der Zwangsarbeit als blossem

Lebensmittel zur Arbeit als
bestimmendem Lebensbedürfnis.

Die Aufhebung der
Arbeitsplatzängste, überhaupt
der alltäglichen materiellen
Existenzsorgen, eröffnet Chancen
für die Ausdehnung der Arbeit
auf politische und kulturelle,
auf schöpferische Tätigkeitsfelder.»

(7)

2. Das Arbeitsverhältnis
als gewaltträchtige Beziehung

Angst und Abhängigkeit sind
Spuren von Gewalt. Diese
existiert überall, wo Menschen
Verhältnisse antreffen, die
ihnen das für sie gesellschaftlich
Mögliche vorenthalten.
Für Oskar Negt ist «Arbeitslosigkeit

ein Gewaltakt, ein
Anschlag auf die körperliche und
seelisch-geistige Integrität, auf
die Unversehrtheit der davon
betroffenen Menschen. Sie ist
Raub und Enteignung der
Fähigkeiten und Eigenschaften»,
die der Einzelne mühsam
erworben hat. (8)
Diese Definition hat den Vorteil,

dass sie einen fragen lässt,
ob nicht auch das Lohnarbeitsverhältnis

in seiner gegenwärtigen,
täglichen Achteinhalbstun-

denform ein Gewaltverhältnis
'st. Oder fördert die Arbeit heute

für alle Menschen etwa ihre
seelisch-geistige Integrität,
vermehrt sie ihre Fähigkeiten und
die menschlichen Errungenschaften?

Arbeit müsste doch die zu
Beginn dieses Aufsatzes von Ernst
Bloch genannte Identität
haben, damit sie kein Gewaltakt
mehr darstellen, sondern
befreiend und emanzipativ wirken
würde. Davon sind die meisten
von uns aber noch meilenweit

entfernt. Viele arbeitende
Menschen erleben ihre tägliche
Arbeit durchaus als tägliche
Gewalt. Nur ist ihnen dies nicht
direkt bewusst. Es zeigt sich aber,
wenn sie infolge erlittener
Gewalt voller Aggressivität nach
Hause kommen und diese dann
wiederum in Form von direkter
oder indirekter Gewalt
beispielsweise ihre Kinder zu spüren

bekommen.
Weniger gewalttätige
Arbeitsverhältnisse, die weniger einer
quantitativen Rationalität
wider die Bedürfnisse der
arbeitenden Menschen folgen würden,

ermöglichten folglich vielen

Menschen auch ausserhalb
ihrer Arbeit friedvollere
Lebensverhältnisse. Sie könnten
vor allem auch vermehrt zu sich
selber finden, müssten weniger
flüchten und kompensieren. Sie

hätten mehr Energie zur
Auseinandersetzung mit der eigenen

Situation, mit den
Lebensverhältnissen ihrer Mitmenschen

und könnten eher
schöpferisch auf diese einwirken.
Solch weniger gewaltvolle
Arbeitsverhältnisse sind die Ziele
von Reformkonzeptionen, die
sich bisher und in letzter Zeit
leider wieder weniger um die
Ideen der Selbstverwaltung und
radikalen Mitbestimmung
entwickelt haben. Ihnen ist
gemeinsam, die absolute Vorherrschaft

des Kapitals beziehungsweise

dessen Vertretungen, im
Betrieb zu überwinden, und
statt dessen auch den Arbeitenden

Selbstbestimmungsrechte
zu garantieren, die ihnen erlauben,

ihre Bedürfnisse und
Kompetenzen gleichermassen
einzubringen. (9)

3. Sanfte Technologie
statt destruktive Technik

In diesem Zusammenhang ist
die Technologiefrage von
zentraler Bedeutung. Die Entwicklung

der Technik ist nicht
natürlich, sondern erfolgt entsprechend

den Prämissen und Ziel¬

setzungen, die ihrer Entwicklung

zugrundegelegt worden
sind. Seit Jahrzehnten ist die
Technologie vor allem auf die
einseitige Produktivitätserhöhung

angelegt, unbesehen der
menschlichen, kulturellen und
anderen Kosten, die sie mit sich
bringt. Sie dient so mit extremer

Arbeitsteilung und
rationeller Arbeitsorganisation
vorwiegend den Verwertungsinteressen

des Kapitals. Inwiefern
dieser Trend durchbrochen
werden kann, ist eine der grossen

offenen Fragen.
Es gibt wohl nach wie vor
technische Entwicklungen, die unser

Leben erleichtern und bereichern

können. Inwiefern dies
der Fall ist, sollte aber von
jenen entschieden werden, die
von dieser Technik betroffen
werden. Die technische
Entwicklung wie bisher ausschliesslich

den Interessen der
Kapitalverwertung und des «Marktes»
bzw. militärisch-industriellerstaatlicher

Bürokratien
(beispielsweise was die Verteilung
von Forschungsgeldern betrifft)
anvertrauen, hiesse hingegen
weiterhin mit immer mehr
destruktiven Folgen dieser Art
von Technik konfrontiert werden.

Nicht im nachhinein sollen
inskünftig politische Leitplanken

zur Vermeidung negativer
Folgen unkontrolliert
entwickelter Techniken gesetzt
werden müssen - was sich ohnehin

in den meisten Fällen als
illusorisch erwies -, sondern
wesentliche technische Neuerungen

müssen im vornherein auf
ihre Menschen- und
Umweltverträglichkeit geprüft und ihre
breiten Entwicklungen davon
abhängig gemacht werden. Solche

Forderungen werden gerade
hierzulande noch viel zu wenig
entwickelt. Wir drohen an der
Schwelle epochaler technischer
Entwicklungen (biogenetische
Entwicklungen, neue Medien
usw.) in dieser Hinsicht einmal
mehr zu spät zu kommen, was
Reparaturen im nachhinein

ii



schwierig bis unmöglich werden
lassen. Was wir im Sinne eines
sanften technischen Fortschritts
wollen und befürworten oder
als destruktive technische
UnLeistung ablehnen, muss weit
mehr als bisher zu einer politischen

Frage gemacht werden,
über die politisch von uns allen
entschieden wird mittels
Verfahren, die ebenfalls erst zu
diesem Zweck noch entwickelt
werden müssen.

4. Die (Arbeits-)Zeit
als Machtfaktor

«Macht hat, wer warten kann»,
hat Claus Offe gesagt und Oskar

Negt fügte hinzu: «Nur der
kann warten, der über die Zeit
anderer verfügt» (10). Negt
verallgemeinert zu Recht, wenn er
bemerkt, Herrschaft liesse sich
geradezu als Zwang zu einer
bestimmten Zeiteinteilung
definieren:

«Man kann Herrschaft geradezu

so definieren, dass sie jederzeit

imstande ist, die Regeln
vorzugeben, nach denen die
Menschen ihre Zeit aufzuteilen
gezwungen sind und in welchen
Räumen sie sich zu bewegen
haben. Herrschaft besteht primär
nicht in globalen
Abhängigkeitsverhältnissen, sondern in
der Detailorganisation von
Raum- und Zeitteilen, die den
einzelnen Menschen in seiner
Lebenswelt wie in ein Korsett
einspannen.» (11)
Die Organisationsform der
täglichen Erwerbsarbeit, die
Stellung des Arbeitenden im
Betrieb sowie die Art, wie technische

Fortschritte genutzt werden,

sind wesentliche Faktoren,
die das tägliche Zeitbudget der
meisten von uns bestimmen.
Über seine Zeit wirklich frei
verfügen zu können, sie selber
einteilen zu können, in dieser
Einteilung selber Prioritäten
setzen zu können, ist, wenn
dadurch gleichzeitig auch die eigene

existenzielle, hier im Sinne
von finanzieller Existenz ver¬

standen, Basis geschaffen werden

kann, wohl das grösste
Privileg, das gegenwärtig zu haben
ist. Es wird letztlich wohl von
den meisten als Privileg begriffen,

weil beispielsweise viel
Geld zu einer beglückenden Le-
bensstrukturierung dann nicht
ausreicht, wenn die dazu nötige
Zeit gleichzeitig fehlt. Lieber
möglichst grosse Freiheit der
eigenen Zeitbestimmung und
Zeitverteilung bei genügend
Geld wird heute von immer
mehr Menschen der alten Maxime

- möglichst viel Geld verdienen

- vorgezogen. (12)
In der neueren Diskussion hat
sich dazu der Begriff «Zeitsou-
veränität» etabliert. Zeitsouverän

ist, wer tatsächlich über seine

Zeit - 24 Stunden pro Tag,
nicht nur 24 minus 8 Stunden
Arbeit und sieben Stunden
Schlaf - verfügen kann und dabei

auch noch genügend
verdient zum Lebensunterhalt.
Zeitsouveränität bedeutet «das
individuelle Recht und Vermögen

zu mehr Disposition über
die quantitative und/oder
qualitative tägliche Zeiteinteilung»
(13). Die Zeitsouveränität ist
aber gleichzeitig möglicherweise

jene Eigenschaft, die am
unterschiedlichsten verteilt ist in
der Gesellschaft. Entsprechend
ungleicher Machtverteilung als
Konsequenz von Herrschaft.
Wobei als besonders stossend
festzustellen ist, dass jene, die
zu viel verdienen, zudem freier
sind in der eigenen Zeiteinteilung

- trotz etwelcher zwanghafter

Rahmenbedingungen -
als jene vielen Angestellten, die
täglich achteinhalb Stunden
molochen müssen, längere
mühselige Arbeitswege haben
und erst noch im Verhältnis zu
den gegenwärtigen Mieten und
Preisen knapp entlöhnt werden.

Möglichst viel Zeitsouveränität
für möglichst alle Menschen ist
zwar ein altes Ziel, das erst in
jüngster Zeit aber als besonders
erstrebenswert wieder von vie¬

len Menschen erkannt wird.
Dies ist Ausdruck der
Infragestellung der allzu langen Dominanz

einseitig materieller Werte.

Dass eine Souveränität ohne
allgemeine materielle Absicherung

keine ist, und dass auch

auf dieser Ebene noch viel
Ungleichheit herrscht, darf man
dabei allerdings nicht verges-

5. Zeitsouveränität
statt Zeitkäfig

Dass sich viele Menschen nach

mehr Souveränität sehnen,

zeigt der derzeit hohe ideologische

Wert von Begriffen wie

«Freiheit» - wie auch immer er

verstanden wird - oder neuerdings

in diesem Zusammenhang
vom Begriff «Flexibilisierung
der Arbeitszeit». Hier gilt es

bekanntlich aufzupassen. Die
Begriffe «Flexibilisierung» und

«Zeitsouveränität» können
nicht gleichgesetzt werden:
Flexibilisierung kann zur höheren
Zeitsouveränität beitragen,
muss dies jedoch nicht
notwendigerweise. Im Gegenteil,
Flexibilisierung kann die soziale

Stellung der Abhängigarbeitenden
auch untergraben,

beispielsweise wenn deren
Konzipierung ausschliesslich den
Unternehmerinteressen anheimgestellt

bleibt: Diese wollen unter
diesem populären Slogan vor

allem ihre teuren Maschinen,

Apparate und Einrichtungen 24

Stunden lang laufen lassen, um

sie möglichst rasch und günstig

amortisieren und abschreiben

zu können. Dabei stört sie

beispielsweise der gesetzlich
geregelte Maximalarbeitstag von 44

Stunden in der Schweiz. Zur

Erinnerung: in den USA
beträgt er heute schon 35 Stunden,

in der BRD neuerdings

38,5 Stunden! Sie wollen diesen

«flexibler» handhaben, das

heisst beispielsweise auch Frauen

in Fabriken nachts arbeiten

lassen, Dreischichtenbetriebe
einführen usw. Unbesehen aller



gesundheitlichen, familiären,
kulturellen Folgen, die
«friedenspolitisch» - in einem
umfassenden Sinn verstanden -
aber höchst bedeutsam sein
können.
Friedenspolitisch ist es wichtig,
auf diese Zusammenhänge
einzugehen, weil, wenn wir Frieden

als möglichst viel
Selbstbestimmtheit in einem solidarischen

Zusammenhang verstehen,

die Auflösung der Abhängigkeit

der meisten Menschen
von einer rigiden fremdbestimmten

Zeiteinteilung absolut
erstrangig ist. Die Menschen
werden heute eigentlich über ihr
Zeitbudget in einer Rationalität
gefangen gehalten, die von
anderen als den ihnen naheliegenden

Bedürfnissen bestimmt ist.
Einer, der aber in einem
solchen Zeitkäfig lebt, ist unfähig
auch in der sogenannten «Freizeit»,

die wegen ihrer Kürze
und der Dominanz der
«UnFreizeit» Zeit für die Lohnarbeit)

eben letztlich sehr wenig
frei ist, wirklich sich selbst zu
entfalten.
Ich habe diesen «Zeit-Faktor»
auch deswegen sehr betont, weil
die Möglichkeit Zeit zu haben,
die Zeit frei einteilen und leben
zu können, wesentliche
Voraussetzungen zur Selbstfii.dung im
umfassenden Sinne ist: Nur wer
Zeit hat, weiss seine Interessen
zu erkennen, nur wer Zeit hat,
kann sich intensiv informieren,
kann sich umschauen, kann
diskutieren und offene Fragen klären,

hat die Müsse zur Reflexion

- alles eminente soziale
Friedensfaktoren; es herrscht
so viel gesellschaftliche Gewalt
und so viel Gewalt unter den
Menschen, weil eben so wenige
über die Möglichkeit verfügen,
Zeit zu haben und frei nutzen
zu können. Nur wenige können
ruhen, um mit einem arabischen

Sprichwort eine Voraussetzung

gesellschaftlichen Friedens

als Fähigkeit zu gewaltfreier

Konfliktlösung zu benennen.

(14)

Oskar Negt: «Vieles von der
geistigen und materiellen Not,
auf deren Beseitigung (manche)
Utopien beharrten, hat sich
heute, als aufhebbar erwiesen,
wenn sie auch keineswegs
bereits aufgehoben sind. Nur der
von ihnen erhoffte Zeitgewinn,
der die Menschen in ihren
Gedanken und in ihrer Lebensführung

für die wichtigsten kollektiven

Angelegenheiten ihrer
Gemeinwesen freimachen sollte,
ist nicht eingetroffen. Geblieben

ist die Zeitnot.» (15)
In diesem Zusammenhang der
Zeitsouveränität ist besonders
zu betonen, dass Frauen generell

heute besonders benachteiligt

sind, weil sie vielfach
unsouverän sind. Die dreifache
Belastung durch Haushalt,
Mutterschaft und Beruf macht
einen wesentlichen Grund der
Diskriminierung von Frauen
aus und hindert sie heute
vielfach noch mehr als die Männer,
sich zu finden und auch
politisch aktiv zu werden.
Ich beschränke mich hier mit
diesem Hinweis, weil dieser
Aspekt in einem anderen Kapitel

des Buches zur «Umfassenden

Friedenspolitik» besonders
herausgearbeitet wird.

6. Arbeit prägt
das Leben schlechthin

Hans Saner spricht von der
gegenwärtigen industriellen
Arbeit als «Hauptort der
Menschenverachtung» (16). Damit
ist die Zentralität nicht nur der
Arbeit bezüglich anderen Orten
der Menschenverachtung
betont, sondern auch für das
Leben ausserhalb der Arbeit. Diese

beschönigend «Freizeit»
genannte Zeit ist in dem Mass
nicht frei, in dem die Arbeit selber

unfrei ist. Theodor Adorno
hat zu diesem Thema ein
eindrucksvolles kleines Essay
geschrieben, in dem der Satz zu
finden ist: «Die Menschen merken

nicht, wie sehr sie dort, wo

sie am freiesten sich fühlen,
Unfreie sind .» (17).
Ökonomisch findet diese These ihre
Begündung darin, als in der von
Arbeit freien Zeit jene Arbeitskraft

wiederhergestellt werden
soll, die in der Arbeitszeit müde
geworden ist. Insofern ist für
viele «Freizeit» bloss Anhängsel

der Arbeitszeit. «Freizeit ist
an ihren Gegensatz gekettet»
(Adorno).
Zwar suchen viele die «Müsse»,
das «alte Privileg unbeengten
Lebens». Jene, die tagtäglich
chrampfen, vermögen aber
trotz allem freizeitlichen
Chrampf Müsse nicht zu
finden. Sie bleiben vom Chrampf
befangen. Der Chrampf prägt
die ganze Persönlichkeit, sie
sind verkrampft. Die Hierarchie,

die der einzelne im Betrieb
antrifft, der absolute Zwang
zur Unterordnung, die extreme
Arbeitsteilung, die keinen
Einblick in die Zielsetzung und den
Nutzen der eigenen Arbeit bietet,

prägen das Weltbild, die
Einstellungen und die Art, wie
Menschen einander begegnen.
Wer täglich an der Arbeit nur
Konkurrenten begegnet, kann
auch ausserhalb der Arbeit keine

Partner finden. Er erfährt
andere als Gegner. Entsprechend

kapselt er sich ab, statt
mit anderen über gemeinsame
Lasten und gemeinsame
Auswege zu sprechen.
Die Prägungen durch die
Arbeitsverhältnisse manifestieren
sich auch in der Art, wie der
Einzelne Frau und Kinder so zu
behandeln pflegt, wie er selber
beispielsweise von seinem Chef
behandelt wird: Hierarchien
bilden sich ab, Autorität
pflanzt sich fort, der «autoritäre

Charakter» dominiert.
Eine derartige Gefangenheit in
der als absolut empfundenen
Arbeit zeigt sich auch darin,
wie in der Schweiz viele
Menschen, auch «Büetzer» auf
ander Menschen reagieren, die
ihnen fremd erscheinen: «Da
schaffet ja gar nüt» - mit die-

13



sem Hinweis wird die ganze
Persönlichkeit des anderen
erledigt. Nur wer chrampft wie ich,
ist zur Mitsprache legitimiert.
Diese lähmende Eigenheit
versuchte die Jugendbewegung mit
der Herausforderung zu
karikieren: «Nur Affe schaffe»,
was die Betroffenen einander
allerdings noch fremder werden
liess.
Adorno meint sogar, dass
Langeweile nur die Folge des
«Lebens unter dem Zwang zur
Arbeit und unter der rigorosen
Arbeitsteilung» ist: «Sie müsste
nicht sein. Wann immer das
Verhalten in der freien Zeit
wahrhaft autonom, von freien
Menschen für sich selbst
bestimmt ist, stellt Langeweile
schwerlich sich ein.
Vermöchten die Menschen über
sich und ihr Leben zu entscheiden,

wären sie nicht ins Immergleiche

eingespannt, so müssten
sie sich nicht langweilen.» (18)
Und dennoch wäre es
wahrscheinlich falsch, die gegenwärtigen

Freizeitverhalten
ausschliesslich bloss als Kompensation

und Flucht aus bedrückenden

Arbeitserfahrungen zu
sehen. Viele suchen gewiss und
finden auch zum Teil in der
Freizeit ihre Utopien, die sie
auch in der Arbeit verwirklichen

möchten. In der Freizeit
erhalten sie sich noch jene
Phantasie und eigenständige
Kreativität am Leben, die in der
Arbeit so bedroht ist. Diese
Phantasie und Kreativität liesse
sich aber unter Umständen
auch wieder dafür verwenden,
um die Arbeits- und Lebensverhältnisse

insgesamt in unserem
Sinn zu beeinflussen. Adorno:
«Darin wird eine Chance zur
Mündigkeit sichtbar, die
schliesslich einmal zu ihrem
Teil helfen könnte, dass Freizeit
in Freiheit umspringt.» (19)
Getreu der Überzeugung, dass
was von Menschen in einer als
falsch erkannten Richtung
geschaffen worden ist, von anderen

Menschen auch wieder in ei-
14

ne andere Richtung verändert
werden kann. Wobei ich mir
durchaus bewusst bin, dass es

Irreversibilitäten gibt, Dinge,
die einmal getan, Folgen haben,
die nicht wieder rückgängig
gemacht werden können (Atommüll,

als eindrückliches
Beispiel).

Doch dass in der Art, wie die
kapitalistische Gesellschaft mit
an der Arbeit unterdrückten
Bedürfnissen der Menschen
herrschaftsneutralisierend
umzugehen weiss, nicht nur einige
Teufelskreise begründet sind,
sondern auch emanzipative
Chancen liegen, darauf haben
die beiden Sozialwissenschaftler

Negt und Kluge aufmerksam
gemacht. Bezogen auf die
«Bewusstseinsindustrie» (Medien,
Film, Kommerzmusik usw.)
meinen sie, das Vorstellungsvermögen

der Menschen werde
zwar abgelenkt, zugleich aber
doch reicher gemacht. Unter
den gegenwärtigen gesellschaftlichen

Bedingungen nicht
einzulösende Wünsche, die in eine
Scheinwelt gedrängt werden,
führen die Menschen eben doch
über die bestehende Welt
hinaus. Negt/Kluge weisen daraufhin,

dass es unsere Aufgabe
sein muss, jene illusionären
Versprechen, nach Sinn und
Sinnlichkeit, die eines jeden
Wünsche sensibel spiegeln,
aufzunehmen, ernstzunehmen und
in autonomen Eigenaktivitäten
sowie solidarischen Zusammenhängen

statt in Scheinwelten
abzuschieben in die tägliche
Wirklichkeit zurückzuholen.
(20) Das ist zwar ein hoher
Anspruch, weist uns aber die Richtung,

in der wir uns bemühen
müssen.

7. Grenzen überwinden

Zwei Schlussbemerkungen sind
mir zur Vermeidung von
Idealismen wichtig:
Die Realisierung der materiellen

Voraussetzungen eines
humanen Lebens für viele Milliar¬

den von Menschen bedeuten
für diese Menschen - sollen sie

in egalitären Gemeinschaften
und nicht in Klassengesellschaften

leben - auch und immer
wieder mit Mühsal verbundene
Zwänge. Dessen müssen wir
uns bei allen Utopien bewusst
bleiben. Es geht jedoch darum,
die Last dieser Zwänge gleichermassen

auf alle Menschen zu

verteilen, so dass alle an den so

geschaffenen Reichtümern
teilhaben können. Wir sollten
gemeinsam bestimmen, was wie

nötig ist, und das dafür zu
Leistende, gerade weil dies nicht
immer nur mit Lust verbunden
sein kann, auf alle, denen dies

möglich ist, verteilen.
Zweitens: Das Bild der «Inseln
der Zukunft» ist uns gewiss

sympathisch. Seine Berechtigung

liegt darin, überall schon

heute mit dem Morgen zu
beginnen und nicht das Bessere

auf morgen zu verschieben.
Doch bezüglich Arbeit, Technik

und Arbeitszeit werden
Inseln, sollen sie mehr als bloss

Privilegien für einige wenige

sein, immer weniger möglich
werden. Selbst die entsprechenden

Selbstbestimmungsspielräume

ganzer Nationalstaaten
werden immer enger, von
weltwirtschaftlichen Zwängen
eingeschränkt, ja gänzlich
erdrückt. Viele Völker sind heute

in einem weltweiten Mechanismus

gleichsam gefangen - dies

gilt gerade auch für uns Europäer.

Dies soll jedoch kein
weiterer Grund zur Resignation
sein, sondern ein Hinweis auf

reale Schwierigkeiten, und die

Notwendigkeit, weltweit
zusammenzustehen, in globalen

Zusammenhängen zu denken,

auch wenn wir lokal, regional

und national handeln müssen.

Wenn einer irgendwo hungert,
kann bei uns niemand wirklich

frei sein. Wenn anderswo
Ausbeutung herrscht, es

«Billiglohnländer» gibt mit Arbeitern
ohne elementare
Gewerkschaftsrechte, dann bleibt auch



bei uns die Befreiung der Arbeit
von Qual und Mühsal bloss
Fiktion. Wir kommen nicht
darum herum, uns der Grösse
unserer Aufgabe bewusst zu
sein - um an ihr wachsen zu
können.

Anmerkungen:
(1) Jürgen Habermas, «Die Krise des
Wohlfahrtsstaates und die Erschöpfung
utopischer Energien», in: ders., Die
Neue Unübersichtlichkeit, es 1321, 1985,
S. 145 und 157.
(2) Fred Willener, Professor für Soziologie

der Arbeit an der Uni Lausanne, dessen

Teilzeit-Assistent ich nach wie vor
sein kann und ohne dessen Anregungen
aus vielen Gesprächen ich diesen Text
nicht hätte schreiben können, paraphra-
sierte in seinem Referat zum diesjährigen
Soziologentag am 17. Oktober in Zürich
(«Ou va le travail humain?») die dahren-
dorfsche (Buch-)Titelfrage «Geht der
Arbeitsgesellschaft die Arbeit» aus?» in
die m.E. richtigere und gehaltvollere
Frage «Geht nicht viel mehr der
Arbeitsgesellschaft die Gesellschaft aus?»
(3) Claus Offe, «Arbeitsgesellschaft»,
Campus, 1984, S. 13.
(4) In einer Arbeitsgruppe am in Anmerkung

zwei erwähnten Soziologenkon-
gress vertrat ich gemeinsam mit Fred

Willener die These: «Garantiertes
Minimaleinkommen als notwendige Utopie:
Im Gegen zur «relativen Flexibilisierung»

bedeutete die Einführung eines
garantierten Minimaleinkommens für alle
eine «radikale Flexibilisierung», die
dank der daraus folgenden Abkoppelung
von Arbeit und Lohn möglicherweise ein
höheres subversives Potential in sich
birgt, als selbst die «Schweiz ohne
Armee». Drastische Arbeitszeitverkürzung
in Beziehung mit der Einführung eines
garantierten Minimaleinkommens für alle

dürften heute die Grundlage bieten für
den Umgang mit der Zeit auf der Höhe
der Zeit.
(5) Eine zweite Quelle systemerhaltender
Angst ist die Rechtlosigkeit des Mieters
und somit die Art, wie diese Gesellschaft
mit einem anderen zentralen Grundbedürfnis

aller Menschen, dem Wohnen,
umgeht.
(6) Jaures sagte, der Krieg gehörte zum
Kapitalismus wie der Blitz zum Gewitter.
(7) Oskar Negt, «Lebendige Arbeit,
enteignete Zeit», Campus, 1984, S. 214 und
217

(8) Ebenda S. 8.

(9) «Ungleichheit in den modernen
kapitalistischen Gesellschaften ist nicht nur
eine des Einkommens und des sozialen
Status, die durch Sozialpolitik und
institutionalisierte Chancengleichheit
kompensiert werden kann, sondern wesentlich

eine klassenbedingte Ungleichheit
an'development power, an der Möglichkeit

menschliche Fähigkeiten zu entfal¬

ten und realisieren.» Walter Euchner in
der Einleitung zu C.B. McPherson,
Demokratietheorie, Beck, 1977, S. 14.

(10) Negt, S. 20.

(11) ebenda S. 21.
(12) Trotz diesem «Wertewandel» in
Teilen der Gesellschaft möchte ich aber
der modischen These von der «postindustriellen

Gesellschaft» widersprechen
und denke, dass der Begriff der
«durchindustrialisierten Gesellschaft», die
gegenwärtigen Realitäten eher trifft. Fred
Willener vertrat kürzlich in ähnlichem
Sinn und mit höchst anregenden Verweisen

auf die gegenwärtige Esskultur -
«fast food» - und gegenwärtige Musik-
Rhythmen die These «Notre societe est

omni-industrielle».
(13) H. Wiesenthal, Themenraub und
falsche Allgemeinheiten, in: T. Schmid,
Das Ende der starren Zeit, Wagenbach,
1985, S. 13.

(14) Ähnliche Thesen mit mehr historischen

und Ökonomischen Bezügen vertritt

Jakob Tanner in seinem Artikel
«Modern Times und Arbeiterkultur»
(WIDERSPRUCH, Nr. 6, Nov. 83).
(15) Negt, S. 24.

(16) Hans Saner, Vom Leiden an der
Arbeit, in: Hoffnung und Gewalt, Zur Ferne

des Friedens, Lenos, 1982, S. 21.
(17) Theodor Adormo, Freizeit, in:
Stichworte, es 347, 1969, S. 60.
(18) ebenda S. 62.
(19) ebenda S. 67.
(20) Negt/Kluge, Öffentlichkeit und
Erfahrung, es 639, 1972, S. 286 ff.

Die «Baustein-Praxis» des Bundesamtes für Polizeiwesen

Im Zweifel gegen Flüchtlinge
Von Jürg Meyer, Basel

Im Zweifel wird heute im
Asylverfahren gegen den Flüchtling
entschieden. Die meisten
abgewiesenen Flüchtlinge werden
dabei in ihr Herkunftsland
zurückgeschoben, wenn sie kein
aufnahmewilliges Drittland
finden. Dies ist das Fazit der
gegenwärtigen Asylpolitik. Nach
der zweiten Revision des
Asylgesetzes, die nun von den
eidgenössischen Räten behandelt
wird, kann die Aufnahme «bei
ausserordentlich grossem
Zustrom» auch eindeutigen
Flüchtlingen verweigert werden.

Das Asylverfahren soll

noch summarischer werden, als
es heute schon ist. So droht in
noch verschärftem Masse
Fliessbandjustiz auf Kosten
elementarster rechtsstaatlicher
Prinzipien.
«Der Gesuchsteller macht
geltend, er sei als Angehöriger der
kurdischen Minorität in der
Türkei zahlreichen Kontrollen
durch die Gendarmerie ausgesetzt

gewesen. Die Militärs hätten

oft nach Waffen gesucht
und so die kurdische Bevölkerung

unterdrückt und häufig
geschlagen. Dass die Kurden in
der Türkei zahlreichen Benach¬

teiligungen ausgesetzt sind, soll
hier nicht in Abrede gestellt
werden. Von der Anwesenheit
der Ordnungskräfte und deren
Kontrollen ist jedoch die ganze
Bevölkerung in gleichem Masse
betroffen. Die Bezugnahme auf
die allgemeine Situation, in der
sich die kurdische Bevölkerung
in der Türkei befindet, genügt
für sich allein zur Gewährung
des Asyls nicht. Die schweizerische

Asylpraxis ist bis anhin
immer davon ausgegangen, dass
im Falle der Kurden nur derjenige

im Sinne des Asylgesetzes
als Verfolgter angesehen Wer¬

ts


	Wie die heutige Arbeit Unfrieden stiftet : Arbeitszeit-Freizeit-Freiheit

