
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 64 (1985)

Heft: 12

Artikel: Nicht nur Mutter und Magd : von der männlich-halbierten zur
feministisch-ganzheitlichen Theologie

Autor: Moltmann, Elisabeth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Drittens: Wir sind ein reiches,
aber kein glückliches Land.
Wer's nicht glaubt, weil er selber

zu den Glücklichen gehört,
den verweise ich auf die
Selbstmord-, Psychiatrie- und
Alkoholstatistik. Uns einen ab-
krampfen liegt uns besser als
leben und zusammenleben. In
den letzten Jahren haben,
scheint mir, Beziehungslosig-
keit und das Gefühl von Sinnlosigkeit

galoppierend zugenommen.

Ich will nicht von
Scheidungen, Trennungen und
zerbrochenen Freundschaften
reden, für die es neuerdings den
makabren Sammelbegriff der
«Beziehungsleiche» gibt. Aber
immer häufiger sehe ich in den
Strassen unserer schönen,
reichen und von Unruhestiftern so
gründlich gesäuberten Stadt
Zürich Menschen beiderlei
Geschlechts und meist gesetzteren
Alters, die, gleichsam gegen
den Verkehrslärm, mit sich selber

reden. Es sind keine freundlichen

und besinnlichen
Selbstgespräche, die sie führen,
sondern böse, verkniffen heftige,
in Mimik und Gestik von
Ressentiment und Hass erfüllte.
Woher auch immer das Ressentiment

stammen und wem es
auch gelten möge: diese
Menschen haben dafür keinen
Adressaten mehr ausser sich
selbst. Mich dünkt, dies sei der
Fremdenhass in letzter Konse¬

quenz: jeder Schweizer sein
eigener Tamile. Um unglücklich
zu sein, brauchen wir die
Flüchtlinge aus Süd und Ost
nicht unbedingt, aber vielleicht
könnte der eine oder andere unter

uns von ihrer noch
ursprünglicheren und daher überlegenen

Lebens- und Beziehungskultur

lernen, wie man besser
mit sich selbst und seinen Nächsten

umgeht.

Noch einmal zum Umgang mit
dem Eigenen und dem Fremden,

und noch einmal etwas
Persönliches. Ich bin
aufgewachsen in einem Elternhaus,
in dem viele Fremde, Ausländer,

ab 1938 auch Emigranten,
d.h. Flüchtlinge, verkehrten.
Einzelne von ihnen wohnten
wochen- und monatelang bei
uns, sie gehörten zur Familie,
und es wäre mir nie eingefallen,
sie als Fremde zu betrachten.
Als fremd, bedrohlich erlebte
ich dagegen die Schweizer
Arbeitslosen, die während der
Krisenjahre hin und wieder an der
Haustür klingelten und nach
Garten- und Hausarbeit fragten:

Sie kamen aus einer Welt,
die mir unbekannt war, die ich
mir nicht vorstellen konnte und
die mir vage Schuldgefühle gab.
Aber ich hatte auch meinen
eigenen, höchstpersönlichen
Fremden, von dem ich erzählen,

den ich aber niemandem

zeigen konnte: den
Fassadenkletterer, der eine Zeitlang
Nacht für Nacht, später in
grösseren Abständen und jahrelang
immer wieder mal durch Fenster

in mein Zimmer im ersten
Stock einstieg. Dass Fensterläden

und Fenster geschlossen

waren, half nichts, sie vermochten

den Eindringling nicht
abzuhalten, immer wieder kam
der Moment, da er sich über
das Fenstersims in mein Zimmer

schwang und mir, der ich

wie gelähmt im Bett lag, der

Herzschlag stockte.
Das Gesicht des Fassadenkletterers

habe ich nie gesehen, aber

ich konnte es mir nicht anders

vorstellen als böse und von
einem hämischen Grinsen
verzerrt.

Auch als der Fassadenkletterer
endlich nicht mehr kam, blieb

er mir als Inbild des Unheimlichen

und Ungreifbaren
gegenwärtig, dem man wehrlos
ausgeliefert ist.
Aber erst Jahrzehnte später habe

ich begriffen, dass der
Fassadenkletterer niemand anderer

war als ich selber - mehr kann
ich darüber hier nicht sagen.
Liebe Mitmenschen jedweder
Nationalität, ich danke Euch

fürs Zuhören und wünsche
guten Appetit und uns allen einen

schönen, solidarischen
Nachmittag und Abend.

Elisabeth Mo/tmann über feministische Theologie

Nicht nur Mutter und Magd
Von der männlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie

1. Was ist Feministische
Theologie?

«Feministische Theologie» ist
eine Bewegung von Frauen, keine

Dogmatik. Sie ist zugleich eine

Theologie von Frauen für
Frauen, die einen neuen Ort
6

auftut, wo Theologie getrieben
wird. Sie ist eine Erfahrungstheologie

wie «Gefängnistheologie»

(Bonhoeffer), «Schwarze
Theologie» und «Befreiungstheologie»,

die alle aus einer
bestimmten Situation heraus die

Erfahrungen und das Wissen
des Menschen um Gott
reflektieren. Diese Situationen sind

unterschiedlich, aber doch in

vielem ähnlich: Menschen fühlen

sich eingeengt, erleben sich

als gefangen, unfrei, und in die-



ser bedrängten Situation fühlen,

denken und sprechen sie

anders über sich, über Gott und
Gotteserfahrungen. Das
Heimatland der Feministischen
Theologie sind die USA, wo sie

analog zur Schwarzen Theologie

und zur lateinamerikanischen

Befreiungstheologie
entstand.

In Europa gilt Theologie jedoch
immer noch als die erste
Wissenschaft, die allen andern
Wissenschaften vorausgeht und deren

Objekt die Offenbarung
Gottes ist. Sie wird von
Fachleuten betrieben, von der Kirche

verwaltet und von Pfarrern
vermittelt; sogenannte Laien
haben da wenig mitzureden.
Erfahrungstheologie ist vielen
Theologen noch fremd und oft
auch ärgerlich, weil sie die
gesellschaftliche Situation des
Menschen integriert - die für
viele in der Theologie nichts zu
suchen hat! - und weil sie auf
diesem Wege auch zu ganz
andern, unorthodoxen Aussagen
über Gott, den Menschen und
seinen Glauben kommen kann.
Dies macht aber gerade den
Reiz und die Lebendigkeit
heutiger Erfahrungstheologie aus:
Theologie gerät in die Herzen,
Hände und Köpfe der Unmündigen,

der Laien, Entrechteten,
Stummen und verändert sich.
Eine zweite Hemmschwelle ist
für viele noch mit dem Wort
Feministische Theologie
verbunden. Bedrängte Situationen
in Gefängnissen, Rassen- und
Klassenkampf mag man noch
anerkennen, um in neuer Weise
Theologie zu treiben. Aber dass
bürgerliche Frauen ihre angebliche

Unterdrückung hochstilisieren

und eine eigene Theologie

entwickeln, dass sie sogar
das mit vielen negativen Reizen
belastete Wort «Feminismus»
dazu verwenden, will selbst
progressiven Theologen oft
nicht einleuchten. «Feminismus»

klingt bei uns leider noch
immer nach Männerhass, lesbi-
scher Liebe, Anarchie und der

Frauen-Zeitschrift «Emma».
Dass ein so seriöses Wort wie
Theologie und ein so affektbe-
ladenes Wort wie Feminismus
sich verbinden, ist vielen ärgerlich.

«Feminine» Theologie
würde man sich dagegen gerne
gefallen lassen, indem sie die
Seele der Frauen erhebt und die
Gesellschaft ungeschoren lässt.
Das Wort «Feminismus» ist
jedoch unerlässlich und es ist
zudem ebenso seriös wie das Wort
«Theologie». Es ist der
Ausdruck für eine Kulturrevolution,

welche die vergessenen
und verdrängten Werte der
Frau und einer weiblichen Kultur

wieder an die Öffentlichkeit
bringen möchte. Unsere Kultur
war lange eine patriarchalische
Kultur, und wir leben bis heute
in deren Wertsystemen und
deren Ordnungsvorstellungen.
Frauen werden über den Mann
definiert: Frau Schmidt, Frau
Pfarrer. Ihre Leistungen: Haushalt,

Kindererziehung, werden
nicht entlohnt. Während der
Mann Vernunft und Willen
okkupiert, verbleibt ihnen das
Herz «im Sinne einer potentiell
jederzeit abrufbaren Dienstleistung».

Wir alle sind in dieser
Kultur von Erfolgs- und
Leistungsdenken geprägt. Die
rationalen und willensmässigen
Verhaltensweisen haben Vorzug.

Die in dieser Kultur - so

genannten - weiblichen Werte
wie Spontaneität, Emotionali-
tät, Rezeptivität,
Gemeinschaftssinn sind ins Hintertreffen

geraten, werden nur im
privaten Bereich und vornehmlich
von Frauen gepflegt. Leib und
Natur sind im patriarchalen
Weltbild der Frau zugeordnet.
Sie sind dem Geist und dem
Willen und dem Mann untergeordnet

- und sie sind zu
kontrollieren und zu beherrschen.
Auch Theologie war zweitausend

Jahre in der Hand von
Männern und spiegelt entsprechend

rationales Denken,
männliche Erfahrungen,
Vorstellungen und Bilder wieder.

Die emotionalen Bereiche wie
z.B. Sexualität haben darin
einen abgewerteten, kontrollierten,

unterdrückten Platz, und
Frauen werden in diesen Bereichen

angesiedelt.
Für Augustinus sind
Emotionalität - Fleisch,
Rationalität - Geist,
die Frau - Inbegriff des
Fleisches,

der Mann - Inbegriff des Geistes.

«Wo das Fleisch herrscht und
der Geist dient, ist das Haus
verkehrt. Was ist schlechter als
ein Haus, wo das Weib die
Herrschaft über den Mann hat?
Recht ist das Haus, wo der
Mann befiehlt, das Weib
gehorcht. Recht ist der Mensch,
wo der Geist herrscht, das
Fleisch dient.» Und ganz augu-
stinisch klingt es noch bei Karl
Barth: «Der Mann ist A, die
Frau B. Der Mann führt, die
Frau wird geführt.» Und: «Die
Seele regiert den Leib.»

Viele Frauen können sich mit
dieser patriarchalischen Welt
nicht mehr identifizieren. Sie
sehen im Feminismus eine
notwendige Veränderung unseres
privaten und öffentlichen
Lebens, die beiden - Frau und
Mann - zugute kommt, sie wollen

sich mit dieser männlich
geprägten Theologie nicht mehr
zufrieden geben.
Feministische Theologie ist nun
der Versuch von Frauen, ihren
vergessenen und verdrängten
Vorstellungen, Werten und
Bildern in der Theologie einen
Platz zu geben und als Frauen
von Gott zu reden.
Wie viele Minderheiten suchen
Frauen - obwohl sie eigentlich
eine Mehrheit sind - heute nach
ihrer Identität. Gibt es Identität
für sie in einer Kirche, die sich
auf zwölf männliche Jünger
gründet, deren wichtige Ämter
bis heute fest in männlicher
Hand sind, deren Bilder und
Vorstellungen von Gott vorwiegend

männlich sind? - Femini-



stische Theologie möchte darauf

eine Antwort geben.

2. Verschiedene existentielle
Zugänge

Feministische Theologie ist also
eine Theologie, zu der man
durch existentielle Erfahrung
einen Zugang bekommt. Die
Zugänge, von denen Frauen zu
Feministischer Theologie gelangen,

sind allerdings sehr
verschieden - so verschieden wie
Lebensalter und Biografien der
Frauen sind.
Ich möchte einige nennen:
Eine Theologiestudentin
beginnt eine Examensarbeit über
Feministische Theologie mit
folgendem Salz: «Wenn ich
abends durch die Strassen gehe,
habe ich Angst, vergewaltigt zu
werden ...» Dann folgt eine
Analyse amerikanischer
Entwürfe. - Dies entspricht dem
Lebensgefühl vieler Frauen aus
der autonomen Frauenbewegung,

das Gefühl, in einer
Gesellschaft zu leben, wo Gewall
dominiert, wo Männer ihre
physische Stärke ausleben und
wo Frauen die Opfer sind.
Ein anderer Zugang ist die
psychische Kränkung, die Frauen
durch vielfältige gesellschaftliche

Diskriminierung erleiden:
Ungerechtigkeit in der Arbeitswelt,

Überlastung durch Haushalt

und Beruf, Diffamierung
der Unverheirateten, Schwierigkeiten

der alleinerziehenden
Mutter, Konflikte der Hausfrau,

die sowohl unterfordert
wie auch überfordert ist, weil
Hausarbeit monoton sein und
die Kräfte der Frau nicht voll
zur Entfaltung bringen kann,
zudem keine gesellschaftliche
Anerkennung bringt.
Ein starker Motor für Feministische

Theologie ist - vor allem
in der katholischen Kirche - die
kirchliche und theologische
Diskriminierung der Frau,
verbunden mit moralistischer
Sexualfeindlichkeit. Viele Ämter
und Funktionen sind der Frau
unzugänglich, und die religiöse

Stigmatisierung der Frau als
Eva verlängert, verzögert und
verewigt vielleicht sogar die
Unterdrückung, die im
gesellschaftlichen Bereich schon
aufgehoben ist.
In der Evangelischen Kirche ist
durch eine Überbetonung von
Ehe und Partnerschaft in Kirche

und Theologie die Situation
der alleinlebenden Frau
bedruckend und ohne sozialen
Stellenwert. Sie ist wie eine
«Panne», die eigentlich nicht
vorkommen darf. Sie ist wie ein
«Neger» in der Kirche.
Schliesslich ist der Zugang zu
Feministischer Theologie gerade

bei solchen Frauen stark, die
unter dem Leidensdruck eines
traditionellen christlich-bürgerlichen

trauenbtldes stehen, das
von Pfarrern, in Frauengruppen,

von Kirchenleitungen und
nicht zuletzt in der Theologie
immer noch gepflegt wird. Es
ist das Bild von der
aufopferungsvollen, angepassten,
immer liebesbereiten Frau, in der
Selbstlosigkeit inkarniert ist.
Die verschiedenen Erfahrungen
von Gewalt, Zwängen,
Erniedrigungen, Verhinderungen
machen Frauen zu Betroffenen,
die jetzt kritisch und herausfordernd

die Theologie befragen.

3. Erfahrung von männlicher
Dominanz in der Theologie:
der halbierte Gott,
der halbierte Mensch

Sich selbst und ihrer Situation
bewusst geworden, entdecken
Frauen nun die gleiche Dominanz

von Männern, männlichen
Bildern, männlichen Vorstellungen

in der Theologie. Je
sensibler sie werden, desto mehr
Entdeckungen machen sie -
leider -, wie stark männliches
Denken die Theologie geprägt
hat.
Ich möchte nur einiges anführen,

einen Durchblick durch die
Fülle von Anklagen geben:
Die Bibel ist ein patriarchalisch
redigiertes Buch, in dem es eine
Fülle diskriminierender Aussa¬

gen über die Frau gibt. Wer die
Bibel vom Alten Testament bis

zur Apokalypse liest, wird
zunächst wenig Tröstliches für die

Frau finden. Jede Frau, die eine

christliche Sozialisation erfahren

hat, hat es noch in den
Ohren: Das Weib schweige in der

Gemeinde, sie soll selig werden
durch Kinderkriegen, sie hat
den Mann verführt und zuerst
gesündigt. «Das Weib, an dem

der Mann keine Freude hat, die
macht ihn verdrossen zu allen

Dingen. Die Sünde kommt her

von einem Weibe und um
ihretwillen müssen wir alle sterben.»
Die positiven, Frauen-bestäti-
genden Aussagen sind in den

Geschichten, aber kaum in den

systematischen Teilen zu
finden. Die Gottesbilder sind
vorwiegend männlich. Gott ist
König, Richter, Kriegsherr,
Bankier. Er ist stark, mächtig,
gewaltig. Er herrscht, regiert,
richtet, straft. Die weiblichen
Gottheiten hat er besiegt. Sie

anzubeten ist Gölzendienst. Die

Vater-Sohn-Problematik, nicht
die Mutter-Tochter-Problematik

bestimmt diese Theologie.
Zentral ist das Problem von
Gehorsam und Abhängigkeit,
nicht von Gegenseitigkeit.

Jesus, der männliche Ämter wie

Priester-, Propheten- und
Königsamt vereint, ist darüber
hinaus ein Mann mit vielen
zeitbedingten männlichen Attributen

geworden, ein Hauptmann
in der Reformation, ein männlicher

Superstar in der Neuzeit,
ein Pionier in der
Orientierungslosigkeit der Gegenwart:
all das, was Männer sich

wünschten und sich als
erstrebenswertes Menschsein vorstellten.

Was Frauen sich unter

Menschsein, Menschwerden,
Menschlichkeit vorstellen: das

Leben in einem Netz von
Beziehungen, ist darüber vergessen.
Jesu Beziehungsfähigkeit wird

kaum gesehen. Wurde er nicht

vielleicht erst ein Mensch durch

Beziehungen?



Die Sprache der Bibel wie der
Kirche ist überwiegend männlich,

oft sexistisch. Sie hat sich
am Leitbild des Mannes als
Hochform menschlichen
Lebens ausgerichtet, Christsein ist
Ritterschaft, Glauben ist
Kampf, Kirche wird als Mannschaft

erlebt. Bilder aus weiblichem

Lebensbereich gibt es
auffallend wenig. Kirchenlieder
besingen im Hausvaterstil männliches

Leben. Aus der Perspektive
der Häusfrau kenne ich kein

Kirchenlied. Frauen werden in
dieses Männlichkeitsbild
hineinintegriert. In der Pubertätszeit

konnten sie sich noch mit
diesen Idealen identifizieren.
Später blieben ihnen nur noch
die Leitbilder - und männlichen
Wunschbilder - von Mutler
und Magd.
Auch männliches Denken hat
viele christliche Anschauungen
geprägt, verunstaltet, vereinseitigt:

Sünde ist das «Seinwollen wie
Gott» - aber was heisst das für
Frauen, die oft nicht mal sich
selbst zu sein wagen? Ist nicht
gerade das Problem (und die
Sünde) von Frauen, dass sie nie
sie selbst sind? Nachfolge - die
Gehorsam und Selbstaufgabe
verlangt -, ist dies nicht ein
asketisch missverstandenes Wort,
ist sie nicht einfach das Leben
in der Dynamik einer neuen
Gemeinschaft zu verstehen?
Tod Jesu - als Opfertod
verstanden - dies «grausam
jüdisch-patriarchale Denkkon-
strukt», welches Bild von Gott
dem Vater, der seinen Sohn
opfern muss, tut sich dahinter auf
(Ruth Hoppe)? Was treibt
Menschen zu solchen Theorien,
statt den brutalen Tod Jesu als
Konsequenz eines Lebens zu
verstehen, das alles Bisherige
sprengt?
Der Gott, der abrechnet und
uns an den Nullpunkt einer
neuen Existenz setzt - was ist
das für ein rationaler,
eindimensionaler, rechnender, enger
Gott, der uns Rechnungen,

aber nicht die Fülle des I ebens
präsentiert.
In Kirche und Theologie dominiert

eine von Männern geschriebene
Bibel,
ein männlicher Gott,
ein männlicher Jesus,
eine männliche Sprache,
eine männliche Denkweise,
und es fällt vielen Frauen
zunehmend schwerer, sich damit
abzufinden und sich damit zu
identifizieren.

4. Auf der Suche nach
Ganzheit

Es wird inzwischen deutlich
geworden sein, dass der Protest
gegen eine patriarchalische
Theologie noch tiefer geht als
der Protest lediglich gegen die
Dominanz des Mannes. Der
Protest richtet sich nicht gegen
den Mann, sondern gegen die
Eindimensionalitat der Theologie

und ihrer Ausdrucksformen.
Diese eindimensionale

Theologie hat sich einseitig aus
männlicher Erfahrung, männlichem

Selbst- und Weltverstand-
nis gespeist, ohne zu merken,
dass männliche Sichtweise,
gefördert, bestätigt, privilegiert in
einer patriarchalen Gesellschaft,

stets in Gefahr ist, die
emotionalen, unbewussten oder
auch kosmischen Elemente zu
verdrängen. In Umweltschaden
und Rüstungswahn sehen wir
heute, wie das männliche
Herrschaftsdenken umkippt ins
Absurde, in die Weltkatastrophe.
Ich möchte es jetzt in psychologischen

Vorstellungen sagen:
Eine eindimensionale Theologie
hat sich einseitig mit Gott
Vater, Stärke, Geist und

Licht verbunden und Gott
Mutter, Wärme,

Gefühl und Dunkel geringgeachtet,

ja diskriminiert. Der
Mensch lebt aber aus beiden
Bereichen, aus Bewusstem und
Unbewusstem, aus Verstand
und Gefühl, Licht und Dunkel,
Vater und Mutter. Viele Frauen
haben schon früh unter dieser

Eindimensionalitat gelitten und
andere Ausdrucksformen
gesucht.

Eine Frau schrieb vor einigen
Jahren schon: Der Name
«Herr» schneidet mitten durchs
Ganze, ruft nur den Geist auf,
die Manneshälfte.
Aber auch Psychologen wie
Erich Neumann, Erich Fromm
u.a. haben auf diese männliche
Engführung in unserer Kultur
verwiesen, auf deren Gefährdung,

wenn die Bereiche unseres

Leibes, der Triebe, des
Unbewussten ausgeblendet und
damit unterdrückt und abgetötet

werden.
Es ist interessant, dass Frauen,
schon bevor es eine feministische

Theologie gab, den Mut
fanden, zu Gott-Vater und
Gott-Mutter zu beten:
Unser Vater-Mutter in den
Himmeln.
Du bist das Jetzt und das Hier.
Du bist Licht und das Dunkel.
Das Leben und der Tod.
Du bist das ewige Sein,
in dem wir leben, wirken und
sind. (M. Bader)
«Gott ist Paar», schreibt Dora
Lent. Schon eine Ikone der
Koptischen Kirche zeigt Gott
und den heiligen Geist als Mann
und Frau. Juliana von Norwich
betete zu Gott unserer Mutter.
Gerade Frauen verehrten Gott
als Weisheit und Mutter. Auf
der Suche nach Theologie-
Müttern begegne ich immer
wieder Vorstellungen von
Ganzheit, Ganz-Sein, von Christus

dem Ganzmacher (R.
Huch). Sehnsucht nach Ganzheit,

nach Integration statt
Spaltung oder Polarisierung
durchzieht die Frauenliteratur
im 19. Jahrhundert bis in unsere

Zeit (Edith Stein, Christa
Wolf). Ganzheit ist nach Elisabeth

Schussler-Fiorenza die
Integration von
Körper und Seele,
Welt und Kirche,
Erde und Himmel,
Immanenz und Transzendenz,
Frauen und Männern,



menschlicher Natur und
menschlicher Technologie.
Statt chronisch unsere Väter zu
befragen, sollten wir unsere
Mütter neu entdecken.
Die mit der Frau identifizierten
(irrationalen, emotionalen)
Bereiche menschlichen Lebens
sind in unserer christlichen
Tradition unterbewertet und damit
abgewertet, und ebenso wird
die gesellschaftliche Situation
der Frauen in der Theologie
nicht gesehen: Hausarbeit
kommt in der christlichen Ethik
nicht vor! Die Erfahrungen,
Lebensweisen und Denkmuster
von Frauen sind nicht oder
kaum in der Theologie zu
finden. «Die andere Stimme» (Carol

Gilligan) ist nicht gehört
und aufgenommen, die Welt
der Frauen nicht sichtbar
geworden. Die so halbierten
Menschen haben Gott halbiert. Die
Ganzheit des Lebens und Glaubens

ist verlorengegangen.
Scheinbar hat der Marienkult in
der katholischen Kirche viel
von der vergessenen Weiblichkeit

und Leiblichkeit aufgefangen.

Aber Maria verkörpert
Mütterlichkeit und Jungfräulichkeit

in einer Ausschliesslichkeit
und Verengung, die der

Integration von weiblich und
männlich in einem reifen
Menschen widerspricht. Insofern
kompensiert sie eher nur den
männlichen Gott, aber sie
verkörpert nicht Ganzheit.
Wie können wir die verlorene
Ganzheit zurückbekommen?
Wie kann Theologie wieder den

ganzen Gott und den ganzen
Menschen erfassen? Wie kann
Theologie ganzheitlich werden?

5. Anknüpfungspunkte
der Ganzheit im Christentum

Gibt es im Christentum
überhaupt Anknüpfungspunkte für
die Identität von Frauen, für
solche Ganzheit? Gehört nicht
der Herr, der halbierte, ver-
männlichte Gott, so eng ins
Konzept, dass es einfacher wäre,

die Bibel und die christliche
10

Tradition hinter sich zu lassen
und ins Neuland einer
feministischen Religiosität zu ziehen?
Viele Frauen haben diese
Konsequenz gezogen und sind lautlos

aus den Kirchen gezogen:
ins «Sein» (Mary Daly), zur
Göttin, ins weibliche ICH.
Ich meine, dass dies nicht nur
nicht nötig ist, sondern auch
dem Christentum, wie es sich
im Evangelium ausdrückt,
nicht entspräche. Das Evangelium

selbst bietet Ganzheit an.
Jesus befreit die Frau zu sich,
zu ihrer Leiblichkeit. Er heilt
die blutflüssige, die gekrümmte
Frau. Er macht Frauen zu
Apostelinnen (Magdalena, Samari-
tanerin, Junia). Er selbst ist in
den Evangelien als ein Mensch
dargestellt, der Bewusstes und
Unbewusstes, Weibliches und
Männliches integriert hat (Hanna

Wolff). Er verkündigt in der
Bergpredigt Gott, den ganzen
Gott, der seine Sonne aufgehen
lässt über Böse und Gute und
regnen lässt über Gerechte und
Ungerechte, der bedingungslos
- ohne Vorleistungen - liebt
und den ganzen Menschen
meint. Er bietet den Menschen
an, ganz zu sein, wie ihr himmlischer

Vater. Er spricht Gott
nur «Abba» an, und in dieser
respektlosen, zärtlichen Anrede
liegt bereits ein revolutionäres
Potential, das sich gegen jedes
patriarchale Vater-Sohn-Verhältnis

richtet. Die Gemeinschaft,

die er schaffen will, ist
eine nicht-patriarchale Gemeinschaft.

Die ihm nachfolgen und
alle Familienbindungen, Haus,
Brüder, Schwestern, Vater,
Mutter, Kinder, Äcker verlassen

haben, werden in der neuen
Gemeinschaft alles wiederfinden:

Häuser, Brüder, Schwestern,

Mütter, Kinder - nur keine

Väter (Mk 10,29-30). Die
neue Gemeinschaft ist frei von
patriarchalen Strukturen. Wir
haben es in der Feministischen
Theologie gegenwärtig mit
einer massiven Jesus-Neuentdek-
kung zu tun.

Feministische Theologie, die
Frauen helfen will, sich wieder
ganzheitlich zu sehen, muss
zunächst jedoch auch
zurückblicken und nach dem Ausmass
der Desintegration von männlich

und weiblich in unserer pa-
triarchal geprägten Theologie
fragen. Gott ist zwar mehr als

das, was unsere Kategorien von
männlich und weiblich erfassen
können. Trotzdem sind diese

Kategorien unverzichtbar, denn
sie spiegeln menschliche
Grunderfahrungen wider, und sie
tauchen immer wieder in
Gottesvorstellungen auf.

Der so männlich, launisch, brutal

wirkende Jahwe des Alten
Testaments hat bei genauerem
Hinsehen viele weibliche,
mütterliche Züge: Er zeigt sich als

Held in der Schlacht und schreit
doch wie eine Gebärende (Jes

42,13f.). Er ist eine Frau, die

ihre Kinder nicht vergisst. Seine

Barmherzigkeit ist der Mutter-
schoss. Für beides wird das gleiche

Wort gebraucht. Aber auf
dem Hintergrund der patriarchalen

Sozialstruktur Israels

können Frauen sich heute nicht
mehr mit dem müttei liehen

Jahwe begnügen. Ist seine

männliche Grundstruktur nicht

Legitimation, dass Frauen zur

beweglichen Habe gerechnet
wurden, dass ihre Unreinheit
bei der Geburt einer Tochter
länger dauerte als beim Sohn?

Deutlicher in eine ganzheitliche
Schicht alttestamentlichen
Denkens führt die matriarchale
Vorstellung von der Weisheit.
Sie ist als Tochter Gottes fast

wie eine zweite Person in
seinem Schöpfungswerk verstanden:

«Eingeweiht in das Wissen

Gottes bestimmt sie seine Werke

Sie spielte vor ihm
allezeit»! In der Weisheitstradition
begegnen wir Resten eines Kults

altorientalischer Göttinnen, die

Spenderinnen des Lebens,

Schöpferinnen und Verkörperungen

der uns verlorengegangenen

Einheit von Geist und

Leib, Weisheit und Natur wa-



ren. Dies Bild der Weisheit
bewahrt in der patriarchalen
jüdisch-christlichen Hauptkultur
die verlorene Einheit. Es prägt
eine Subkultur und taucht
überall da in der christlichen
Tradition auf, wo Menschen
und vor allem Frauen den
Anspruch erheben, ganze Menschen

zu sein und keine Abspaltungen,

weder in sich noch in
Kirche und Gesellschaft, zu
dulden. Wir begegnen der
Weisheit in der Jesus-Predigt.
Sie taucht in frühen Gemeinden
auf, deren Texte vor einigen
Jahrzehnten bei Nag Hammadi
gefunden wurden, und in denen
Frauen eine zentrale Rolle spielten.

Sie begegnet wieder in Mystik

und Erweckungsbewegung,
und sie wird heute von der
Feministischen Theologie neu
entdeckt.

Aber das Christentum in seinen
Hauptströmungen ersetzte die
weibliche Weisheit durch den
männlichen Logos. Auch der
ursprünglich im Hebräischen
weibliche Heilige Geist wurde
zum griechischen Neutrum
Pneuma und schliesslich zum
lateinischen, männlichen Amtsgeist.

Die Vater-Sohn-Thematik
bestimmte Bilder und

Gedanken. Das Christentum
verpasste die Chance, Gott und
das Weibliche zusammenzudenken

und zusammen zu erfahren.

Es geriet in seiner Hauptkultur

in die Hände einer
schreibenden Männerklasse, die
ihre eigenen Erfahrungen und
Denkmuster einbrachte, die
zuweilen an der Abspaltung ihrer

Emotionen und Sinne litt und
sie wieder zu integrieren suchte,
die aber bis heute schwer
einsieht, wie sie selbst ein Produkt
patriarchaler Erziehung ist und
wie eindimensional sie das
Evangelium von der ganzheitlichen

Befreiung des Menschen
weitervermittelt.
Die Folgen waren, dass Männer
sich mit dem Geist identifizierten

und die Frau der Natur
zuordneten. Den Geist trennte
man von der Weisheit, sodass
man - wie Philipp Potter sagt -
sich unverblümt anmasst, vom
Geist nur in männlichen
Kategorien zu sprechen, eine Häresie,

die - nach Potter - schlimmer

war als alle andern kirchlichen

Häresien. Damit wurde
die Natur beherrscht, kontrolliert

und mit ihr alle niederen,
schwächeren Minderheiten wie
Frauen, Heiden, Juden. Damit
war das Erziehungsideal der
Beherrschung, Selbstkontrolle
legitimiert. Die Sexualität wurde
tabuisiert und die Erotik aus
der Theologie verbannt. Triebe,
Unbewusstes wurden
verdrängt, und eine kirchliche Elite

rief und ruft stets zur
sachbezogenen Nüchternheit auf.
Leidenschaft und Zorn - echte
Elemente unseres Unbewussten -
finden dabei schwer einen
Platz.

Und schliesslich: Der Tod -
unsere letzte Probe, wie wir mit
unserem Unbewussten
umgegangen sind - wurde in diesem
dichotomischen Weltbild zum
letzten Schrecken, anstatt dass
dem Menschen die Tore zur

Weite des Lebens und zur
Angstfreiheit des Sterbens
geöffnet wurden. Es ist bezeichnend,

dass eine Frau (Kübler-
Ross), die jenseits der christlichen

Kirchen Gott als die
bedingungslose Liebe neu
entdeckt hat, uns diese vergessenen
Rhythmen von Leben und Sterben

wieder nahe bringt.
Trotz alledem: Zum Kern des
befreienden Handelns Gottes,
wie es in Leben, Handeln und
Verkündigung Jesu deutlich
wird, gehört nicht die Herabsetzung

der Frau, nicht die
Herabsetzung der leiblichen Elemente,

nicht der halbierte Mensch.
Gott in seiner Ganzheit hat den
ganzen Menschen befreit. Die
Heirat von Christentum und
Patriarchat war zeitgebunden
und zufällig. Es gilt heute, die
Scheidung konsequent
durchzuführen. Wir leben in unsern
Kirchen und Kulturen
allerdings in so stark geprägten
patriarchalischen Verhältnissen,
dass wir Mühe haben, Ganzheit
immer wieder neu zu sehen, neu
zu entdecken, neu zu artikulieren

und zu leben. Diese Ganzheit

ist nicht nur eine
Herausforderung, sondern auch eine
Bedrohung für solche, die in
der patriarchalischen Kultur
Privilegien geniessen. Es wird
vor allem Frauen, die unter
gesellschaftlichem Leidensdruck
stehen, vorbehalten bleiben,
Ganzheit neu zu erleben, zu
entdecken und neu
auszudrücken.

Copyright by «Neue Wege»


	Nicht nur Mutter und Magd : von der männlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie

