Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift
Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 64 (1985)

Heft: 12

Artikel: Nicht nur Mutter und Magd : von der ménnlich-halbierten zur
feministisch-ganzheitlichen Theologie

Autor: Moltmann, Elisabeth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-340289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-340289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Drittens: Wir sind ein reiches,
aber kein gliickliches Land.
Wer’s nicht glaubt, weil er sel-
ber zu den Gliicklichen gehort,
den verweise ich auf die
Selbstmord-, Psychiatrie- und
Alkoholstatistik. Uns einen ab-
krampfen liegt uns besser als le-
ben und zusammenleben. In
den letzten Jahren haben,
scheint mir, Beziehungslosig-
keit und das Gefiihl von Sinnlo-
sigkeit galoppierend zugenom-
men. Ich will nicht von Schei-
dungen, Trennungen und zer-
brochenen Freundschaften re-
den, fir die es neuerdings den
makabren Sammelbegriff der
«Beziehungsleiche» gibt. Aber
immer haufiger sehe ich in den
Strassen unserer schonen, rei-
chen und von Unruhestiftern so
griindlich gesdauberten Stadt
Zirich Menschen beiderlei Ge-
schlechts und meist gesetzteren
Alters, die, gleichsam gegen
den Verkehrslarm, mit sich sel-
ber reden. Es sind keine freund-
lichen und besinnlichen Selbst-
gespriache, die sie fiihren, son-
dern bose, verkniffen heftige,
in Mimik und Gestik von Res-
sentiment und Hass erfullte.
Woher auch immer das Ressen-
timent stammen und wem es
auch gelten moge: diese Men-
schen haben dafir keinen
Adressaten mehr ausser sich
selbst. Mich diinkt, dies sei der
Fremdenhass in letzter Konse-

quenz: jeder Schweizer sein ei-
gener Tamile. Um ungliicklich
zu sein, brauchen wir die
Flichtlinge aus Sid und Ost
nicht unbedingt, aber vielleicht
konnte der eine oder andere un-
ter uns von ihrer noch urspriin-
glicheren und daher {berlege-
nen Lebens- und Beziehungs-
kultur lernen, wie man besser
mit sich selbst und seinen Nich-
sten umgeht.

Noch einmal zum Umgang mit
dem Eigenen und dem Frem-
den, und noch einmal etwas
Personliches. Ich bin aufge-
wachsen in einem Elternhaus,
in dem viele Fremde, Auslidn-
der, ab 1938 auch Emigranten,
d.h. Flichtlinge, verkehrten.
Einzelne von ihnen wohnten
wochen- und monatelang bei
uns, sie gehdrten zur Familie,
und es ware mir nie eingefallen,
sie als Fremde zu betrachten.
Als fremd, bedrohlich erlebte
ich dagegen die Schweizer Ar-
beitslosen, die wiahrend der Kri-
senjahre hin und wieder an der
Haustur klingelten und nach
Garten- und Hausarbeit frag-
ten: Sie kamen aus einer Welt,
die mir unbekannt war, die ich
mir nicht vorstellen konnte und
die mir vage Schuldgefiihle gab.
Aber ich hatte auch meinen ei-
genen, hochstpersonlichen
Fremden, von dem ich erzih-
len, den ich aber niemandem

Elisabeth Moltmann iiber feministische Theologie

zeigen konnte: den Fassaden-
kletterer, der eine Zeitlang
Nacht fir Nacht, spater in gros-
seren Abstdnden und jahrelang
immer wieder mal durch Fen-
ster in mein Zimmer im ersten
Stock einstieg. Dass Fensterla-
den und Fenster geschlossen
waren, half nichts, sie vermoch-
ten den Eindringling nicht ab-
zuhalten, immer wieder kam
der Moment, da er sich iiber
das Fenstersims in mein Zim-
mer schwang und mir, der ich
wie geldhmt im Bett lag, der
Herzschlag stockte.

Das Gesicht des Fassadenklette-
rers habe ich nie gesehen, aber
ich konnte es mir nicht anders
vorstellen als bose und von ei-
nem hamischen Grinsen ver-
zerrt.

Auch als der Fassadenkletterer
endlich nicht mehr kam, blieb
er mir als Inbild des Unheimli-
chen und Ungreifbaren gegen-
wdrtig, dem man wehrlos aus-
geliefert ist.

Aber erst Jahrzehnte spéter ha-
be ich begriffen, dass der Fassa-
denkletterer niemand anderer
war als ich selber - mehr kann
ich dariiber hier nicht sagen.
Liebe Mitmenschen jedweder
Nationalitdt, ich danke Euch
firs Zuhoren und wiinsche gu-
ten Appetit und uns allen einen
schonen, solidarischen Nach-
mittag und Abend.

Nicht nur Mutter und Magd

Von der méinnlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie

1. Was ist Feministische
Theologie?

«Feministische Theologie» ist
eine Bewegung von Frauen, kei-
ne Dogmatik. Sie ist zugleich ei-
ne Theologie von Frauen fir
Frauen, die einen neuen Ort
6

auftut, wo Theologie getrieben
wird. Sie ist eine Erfahrungs-
theologie wie «Gefdngnistheo-
logie» (Bonhoeffer), «Schwarze
Theologie» und «Befreiungs-
theologie», die alle aus einer be-
stimmten Situation heraus die

Erfahrungen und das Wissen
des Menschen um Gott reflek-
tieren. Diese Situationen siqd
unterschiedlich, aber doch In
vielem dhnlich: Menschen fiih-
len sich eingeengt, erleben si_ch
als gefangen, unfrei, und in die-



ser bedrangten Situation fih-
len, denken und sprechen sie
anders tber sich, iber Gott und
Gotteserfahrungen. Das Hei-
matland der Feministischen
Theologie sind die USA, wo sie
analog zur Schwarzen Theolo-
gie und zur lateinamerikani-
schen Befreiungstheologie ent-
stand.

In Europa gilt Theologie jedoch
immer noch als die erste Wis-
senschaft, die allen andern Wis-
senschaften vorausgeht und de-
ren Objekt die Offenbarung
Gottes ist. Sie wird von Fach-
leuten betrieben, von der Kir-
che verwaltet und von Pfarrern
vermittelt; sogenannte Laien
haben da wenig mitzureden. Er-
fahrungstheologie ist vielen
Theologen noch fremd und oft
auch drgerlich, weil sie die ge-
sellschaftliche Situation des
Menschen integriert - die fiir
viele in der Theologie nichts zu
suchen hat! - und weil sie auf
diesem Wege auch zu ganz an-
dern, unorthodoxen Aussagen
tiber Gott, den Menschen und
seinen Glauben kommen kann.
Dies macht aber gerade den
Reiz und die Lebendigkeit heu-
tiger Erfahrungstheologie aus:
Theologie geriit in die Herzen,
Hdande und Kopfe der Unmiin-
digen, der Laien, Entrechteten,
Stummen und verdndert sich.
Eine zweite Hemmschwelle ist
fiir viele noch mit dem Wort
Feministische Theologie ver-
bunden. Bedridngte Situationen
in Gefangnissen, Rassen- und
Klassenkampf mag man noch
anerkennen, um in neuer Weise
Theologie zu treiben. Aber dass
biirgerliche Frauen ihre angeb-
liche Unterdriickung hochstili-
sieren und eine eigene Theolo-
gie entwickeln, dass sie sogar
das mit vielen negativen Reizen
belastete Wort «Feminismus»

dazu verwenden, will selbst
progressiven  Theologen oft
nicht einleuchten. «Feminis-

mus» klingt bei uns leider noch
immer nach Minnerhass, lesbi-
scher Liebe, Anarchie und der

Frauen-Zeitschrift «Emman».
Dass ein so seridses Wort wie
Theologie und ein so affektbe-
ladenes Wort wie Feminismus
sich verbinden, ist vielen drger-
lich. «Feminine» Theologie
wilrde man sich dagegen gerne
gefallen lassen, indem sie die
Seele der Frauen erhebt und die
Gesellschaft ungeschoren ldsst.
Das Wort «Feminismus» ist je-
doch unerlasslich und es ist zu-
dem ebenso serids wie das Wort
«Theologie». Es ist der Aus-
druck fir eine Kulturrevolu-
tion, welche die vergessenen
und verdrangten Werte der
Frau und einer weiblichen Kul-
tur wieder an die Offentlichkeit
bringen mochte. Unsere Kultur
war lange eine patriarchalische
Kultur, und wir leben bis heute
in deren Wertsystemen und de-
ren Ordnungsvorstellungen.
Frauen werden tiber den Mann
definiert: Frau Schmidt, Frau
Pfarrer. Ihre Leistungen: Haus-
halt, Kindererziehung, werden
nicht entlohnt. Wahrend der
Mann Vernunft und Willen ok-
kupiert, verbleibt ihnen das
Herz «im Sinne einer potentiell
jederzeit abrufbaren Dienstlei-
stung». Wir alle sind in dieser
Kultur von Erfolgs- und Lei-
stungsdenken geprdgt. Die ra-
tionalen und willensmassigen
Verhaltensweisen haben Vor-
zug. Die in dieser Kultur - so
genannten - weiblichen Werte
wie Spontaneitdt, Emotionali-
tat, Rezeptivitit, Gemein-
schaftssinn sind ins Hintertref-
fen geraten, werden nur im pri-
vaten Bereich und vornehmlich
von Frauen gepflegt. Leib und
Natur sind im patriarchalen
Weltbild der Frau zugeordnet.
Sie sind dem Geist und dem
Willen und dem Mann unterge-
ordnet - und sie sind zu kon-
trollieren und zu beherrschen.

Auch Theologie war zweitau-
send Jahre in der Hand von
Minnern und spiegelt entspre-
chend rationales  Denken,
maéannliche Erfahrungen, Vor-
stellungen und Bilder wieder.

Die emotionalen Bereiche wie
z.B. Sexualitdt haben darin ei-
nen abgewerteten, kontrollier-
ten, unterdriickten Platz, und
Frauen werden in diesen Berei-
chen angesiedelt.

Fir Augustinus sind
Emotionalitat - Fleisch,
Rationalitat - Geist,

die Frau - Inbegriff des Flei-
sches,

der Mann - Inbegriff des Gei-
stes.

«Wo das Fleisch herrscht und
der Geist dient, ist das Haus
verkehrt. Was ist schlechter als
ein Haus, wo das Weib die
Herrschaft tiber den Mann hat?
Recht ist das Haus, wo der
Mann befiehlt, das Weib ge-
horcht. Recht ist der Mensch,
wo der Geist herrscht, das
Fleisch dient.» Und ganz augu-
stinisch klingt es noch bei Karl
Barth: «Der Mann ist A, die
Frau B. Der Mann fihrt, die
Frau wird gefiihrt.» Und: «Die
Seele regiert den Leib.»

Viele Frauen konnen sich mit
dieser patriarchalischen Welt
nicht mehr identifizieren. Sie
sehen im Feminismus eine not-
wendige Veranderung unseres
privaten und offentlichen Le-
bens, die beiden - Frau und
Mann - zugute kommt, sie wol-
len sich mit dieser mannlich ge-
pragten Theologie nicht mehr
zufrieden geben.
Feministische Theologie ist nun
der Versuch von Frauen, ihren
vergessenen und verdrdngten
Vorstellungen, Werten und Bil-
dern in der Theologie einen
Platz zu geben und als Frauen
von Gott zu reden.
Wie viele Minderheiten suchen
Frauen - obwohl sie eigentlich
eine Mehrheit sind - heute nach
ihrer Identitdt. Gibt es Identitét
fiir sie in einer Kirche, die sich
auf zwolf miannliche Jinger
griindet, deren wichtige Amter
bis heute fest in maiannlicher
Hand sind, deren Bilder und
Vorstellungen von Gott vorwie-
gend mannlich sind? - Femini-
¥



stische Theologie mochte dar-
auf eine Antwort geben.

2. Verschiedene existentielle
Zuginge
Feministische Theologie ist also
eine Theologie, zu der man
durch existentielle Erfahrung
einen Zugang bekommt. Die
Zugdnge, von denen Frauen zu
Feministischer Theologie gelan-
gen, sind allerdings sehr ver-
schieden - so verschieden wie
Lebensalter und Biografien der
Frauen sind.
Ich mochte einige nennen:
Eine Theologiestudentin be-
ginnt eine Examensarbeit tber
Feministische Theologie mit
folgendem Satz: «Wenn ich
abends durch die Strassen gehe,
habe ich Angst, vergewaltigt zu
werden . . .» Dann folgt eine
Analyse amerikanischer Ent-
wirfe. - Dies entspricht dem
Lebensgefihl vieler Frauen aus
der autonomen Frauenbewe-
gung, das Gefihl, in einer Ge-
sellschaft zu leben, wo Gewalt
dominiert, wo Mainner ihre
physische Stdarke ausleben und
wo Frauen die Opfer sind.
Ein anderer Zugang ist die psy-
chische Krankung, die Frauen
durch vielfaltige gesellschaftli-
che Diskriminierung erleiden:
Ungerechtigkeit in der Arbeits-
welt, Uberlastung durch Haus-
halt und Beruf, Diffamierung
der Unverheirateten, Schwierig-
keiten der alleinerziechenden
Mutter, Konflikte der Haus-
frau, die sowohl unterfordert
wie auch tuberfordert ist, weil
Hausarbeit monoton sein und
die Krafte der Frau nicht voll
zur Entfaltung bringen kann,
zudem keine gesellschaftliche
Anerkennung bringt.
Ein starker Motor fiir Femini-
stische Theologie ist - vor allem
in der katholischen Kirche - die
kirchliche und theologische
Diskriminierung der Frau, ver-
bunden mit moralistischer Se-
xualfeindlichkeit. Viele Amter
und Funktionen sind der Frau
unzugénglich, und die religidse
8

Stigmatisierung der Frau als
Eva verldngert, verzogert und
verewigt vielleicht sogar die Un-
terdrickung, die im gesell-
schaftlichen Bereich schon auf-
gehoben ist.

In der Evangelischen Kirche ist
durch eine Uberbetonung von
Ehe und Partnerschaft in Kir-
che und Theologie die Situation
der alleinlebenden Frau be-
drickend und ohne sozialen
Stellenwert. Sie ist wie eine
«Panne», die eigentlich nicht
vorkommen dartf. Sie ist wie ein
«Neger» in der Kirche.
Schliesslich ist der Zugang zu
Feministischer Theologie gera-
de bei solchen Frauen stark, die
unter dem Leidensdruck eines
traditionellen christlich-biirger-
lichen Frauenbildes stehen, das
von Pfarrern, in Frauengrup-
pen, von Kirchenleitungen und
nicht zuletzt in der Theologie
immer noch gepflegt wird. Es
ist das Bild von der aufopfe-
rungsvollen, angepassten, im-
mer liebesbereiten Frau, in der
Selbstlosigkeit inkarniert ist.
Die verschiedenen Erfahrungen
von Gewalt, Zwingen, Ernie-
drigungen, Verhinderungen
machen Frauen zu Betroffenen,
die jetzt kritisch und herausfor-
dernd die Theologie befragen.

3. Erfahrung von mannlicher
Dominanz in der Theologie:
der halbierte Gott,
der halbierte Mensch

Sich selbst und ihrer Situation

bewusst geworden, entdecken

Frauen nun die gleiche Domi-

nanz von Mannern, mannlichen

Bildern, maéannlichen Vorstel-

lungen in der Theologie. Je sen-

sibler sie werden, desto mehr

Entdeckungen machen sie - lei-

der -, wie stark mainnliches

Denken die Theologie gepragt

hat.

Ich mochte nur einiges anfih-

ren, einen Durchblick durch die

Fiille von Anklagen geben:

Die Bibel ist ein patriarchalisch

redigiertes Buch, in dem es eine

Fiille diskriminierender Aussa-

gen uber die Frau gibt. Wer dije
Bibel vom Alten Testament bis
zur Apokalypse liest, wird zu-
ndchst wenig Trostliches fiir die
Frau finden. Jede Frau, die eine
christliche Sozialisation erfah-
ren hat, hat es noch in den Oh-
ren: Das Weib schweige in der
Gemeinde, sie soll selig werden
durch Kinderkriegen, sie hat
den Mann verfuhrt und zuerst
gesiindigt. «Das Weib, an dem
der Mann keine Freude hat, die
macht ihn verdrossen zu allen
Dingen. Die Siinde kommt her
von einem Weibe und um ihret-
willen mussen wir alle sterben.»
Die positiven, Frauen-bestiti-
genden Aussagen sind in den
Geschichten, aber kaum in den
systematischen Teilen zu fin-
den. Die Gottesbilder sind vor-
wiegend mannlich. Gott ist Ko-
nig, Richter, Kriegsherr, Ban-
kier. Er ist stark, machtig, ge-
waltig. Er herrscht, regiert,
richtet, straft. Die weiblichen
Gottheiten hat er besiegt. Sie
anzubeten ist Gotzendienst. Die
Vater-Sohn-Problematik, nicht
die Mutter-Tochter-Problema-
tik bestimmt diese Theologie.
Zentral ist das Problem von Ge-
horsam und Abhdngigkeit,
nicht von Gegenseitigkeit.

Jesus, der mannliche Amter wie
Priester-, Propheten- und Ko-
nigsamt vereint, ist dariber
hinaus ein Mann mit vielen zeit-
bedingten méannlichen Attribu-
ten geworden, ein Hauptmann
in der Reformation, ein méinn_ll-
cher Superstar in der Neuzell,
ein Pionier in der Orientie-
rungslosigkeit der Gegeanrlt
all das, was Mainner sich
wiinschten und sich als erstre-
benswertes Menschsein vorstell-
ten. Was Frauen sich unter
Menschsein,  Menschwerden,
Menschlichkeit vorstellen: d_aS
Leben in einem Netz von Bezi¢-
hungen, ist dariiber vergessen.
Jesu Beziehungsfahigkeit \'_Vlrd
kaum gesehen. Wurde er nicht
vielleicht erst ein Mensch durch
Beziehungen?



Die Sprache der Bibel wie der
Kirche ist uberwiegend mdnn-
lich, oft sexistisch. Sie hat sich
am Leitbild des Mannes als
Hochform menschlichen Le-
bens ausgerichtet, Christsein ist
Ritterschaft, Glauben ist
Kampf, Kirche wird als Mann-
schaft erlebt. Bilder aus weibli-
chem Lebensbereich gibt es auf-
fallend wenig. Kirchenlieder be-
singen im Hausvaterstil mannli-
ches Leben. Aus der Perspekti-
ve der Hausfrau kenne ich kein
Kirchenlied. Frauen werden in
dieses Mainnlichkeitsbild hin-
einintegriert. In der Pubertats-
zeit konnten sie sich noch mit
diesen Idealen identifizieren.
Spéter blieben ihnen nur noch
die Leitbilder - und mannlichen
Wunschbilder - von Mutter
und Magd.

Auch mdgnnliches Denken hat
viele christliche Anschauungen
geprdgt, verunstaltet, vereinsei-
tigt:

Siinde ist das «Seinwollen wie
Gott» - aber was heisst das fir
Frauen, die oft nicht mal sich
selbst zu sein wagen? Ist nicht
gerade das Problem (und die
Stinde) von Frauen, dass sie nie
sie selbst sind? Nachfolge - die
Gehorsam und Selbstaufgabe
verlangt -, ist dies nicht ein as-
ketisch missverstandenes Wort,
ist sie nicht einfach das Leben
inder Dynamik einer neuen Ge-
meinschaft zu verstehen?

Tod Jesu - als Opfertod ver-
standen - dies «grausam
Judisch-patriarchale Denkkon-
strukt», welches Bild von Gott
dem Vater, der seinen Sohn op-
fern muss, tut sich dahinter auf
(Ruth  Hoppe)? Was treibt
Menschen zu solchen Theorien,
statt den brutalen Tod Jesu als
Konsequenz eines Lebens zu
verstehen, das alles Bisherige
sprengt?

Der Gout, der abrechnet und
uns an den Nullpunkt einer
neuen Existenz setzt - was ist
das fur ein rationaler, eindi-
mensionaler, rechnender, enger
Gott, der uns Rechnungen,

aber nicht die Fiille des Lebens
prdsentiert.

In Kirche und Theologie domi-
niert

eine von Mannern geschriebene
Bibel,

ein mannlicher Gott,

ein mannlicher Jesus,

eine mannliche Sprache,

eine mannliche Denkweise,
und es fallt vielen Frauen zu-
nehmend schwerer, sich damit
abzufinden und sich damit zu
identifizieren.

4. Auf der Suche nach
Ganzheit

Es wird inzwischen deutlich ge-
worden sein, dass der Protest
gegen eine  patriarchalische
Theologie noch tiefer geht als
der Protest lediglich gegen die
Dominanz des Mannes. Der
Protest richtet sich nicht gegen
den Mann, sondern gegen die
Eindimensionalitit der Theolo-
gie und ihrer Ausdrucksfor-
men. Diese eindimensionale
Theologie hat sich einseitig aus
méannlicher Erfahrung, mannh-
chem Selbst- und Weltverstand-
nis gespeist, ohne zu merken,
dass méannliche Sichtweise, ge-
fordert, bestétigt, privilegiert in
einer  patriarchalen  Gesell-
schaft, stets in Gefahr ist, die
emotionalen, unbewussten oder
auch kosmischen Elemente zu
verdrangen. In Umweltschaden
und Ristungswahn sehen wir
heute, wie das mannliche Herr-
schaftsdenken umkippt ins Ab-
surde, in die Weltkatastrophe.
Ich mochte es jetzt in psycholo-
gischen Vorstellungen sagen:
Eine eindimensionale Theologie
hat sich einseitig mit Gott =
Vater, = Starke, = Geist und
= Licht verbunden und Gott

= Mutter, = Warme, = Ge-
fiuhl und = Dunkel geringge-
achtet, ja diskriminiert. Der

Mensch lebt aber aus beiden
Bereichen, aus Bewusstem und
Unbewusstem, aus Verstand
und Gefihl, Licht und Dunkel,
Vater und Mutter. Viele Frauen
haben schon friuh unter dieser

Eindimensionalitidt gelitten und
andere Ausdrucksformen ge-
sucht.

Eine Frau schrieb vor einigen
Jahren schon: Der Name
«Herr» schneidet mitten durchs
Ganze, ruft nur den Geist auf,
die Manneshalfte.

Aber auch Psychologen wie
Erich Neumann, Erich Fromm
u.a. haben auf diese mannliche
Engfiithrung in unserer Kultur
verwiesen, auf deren Gefahr-
dung, wenn die Bereiche unse-
res Leibes, der Triebe, des Un-
bewussten ausgeblendet und
damit unterdriickt und abgeto-
tet werden.

Es ist interessant, dass Frauen,
schon bevor es eine feministi-
sche Theologie gab, den Mut

fanden, zu Gott-Vater und
Gott-Mutter zu beten:

Unser Vater-Mutter in den
Himmeln.

Du bist das Jetzt und das Hier.
Du bist Licht und das Dunkel.
Das Leben und der Tod.

Du bist das ewige Sein,

in dem wir leben, wirken und
sind. (M. Bader)
«Gott ist Paar», schreibt Dora
Lent. Schon eine Ikone der
Koptischen Kirche zeigt Gott
und den heiligen Geist als Mann
und Frau. Juliana von Norwich
betete zu Gott unserer Mutter.
Gerade Frauen verehrten Gott
als Weisheit und Mutter. Auf

der Suche nach Theologie-
Miittern begegne ich immer
wieder  Vorstellungen  von

Ganzheit, Ganz-Sein, von Chri-
stus dem Ganzmacher (R.
Huch). Sehnsucht nach Ganz-
heit, nach Integration statt
Spaltung oder Polarisierung
durchzieht die Frauenliteratur
im 19. Jahrhundert bis in unse-
re Zeit (Edith Stein, Christa
Wolf). Ganzheit ist nach Elisa-
beth Schiissler-Fiorenza die In-
tegration von

Korper und Seele,

Welt und Kirche,

Erde und Himmel,

Immanenz und Transzendenz,
Frauen und Minnern,



menschlicher Natur und
menschlicher Technologie.
Statt chronisch unsere Viter zu
befragen, sollten wir unsere
Miitter neu entdecken.

Die mit der Frau identifizierten
(irrationalen, emotionalen) Be-
reiche menschlichen Lebens
sind in unserer christlichen Tra-
dition unterbewertet und damit
abgewertet, und ebenso wird
die gesellschaftliche Situation
der Frauen in der Theologie
nicht gesehen: Hausarbeit
kommt in der christlichen Ethik
nicht vor! Die Erfahrungen,
Lebensweisen und Denkmuster
von Frauen sind nicht oder
kaum in der Theologie zu fin-
den. «Die andere Stimme» (Ca-
rol Gilligan) ist nicht gehort
und aufgenommen, die Welt
der Frauen nicht sichtbar ge-
worden. Die so halbierten Men-
schen haben Gott halbiert. Die
Ganzheit des Lebens und Glau-
bens ist verlorengegangen.
Scheinbar hat der Marienkult in
der katholischen Kirche viel
von der vergessenen Weiblich-
keit und Leiblichkeit aufgefan-
gen. Aber Maria verkoérpert
Miitterlichkeit und Jungfrau-
lichkeit in einer Ausschliesslich-
keit und Verengung, die der In-
tegration von weiblich und
mainnlich in einem reifen Men-
schen widerspricht. Insofern
kompensiert sie eher nur den
mdnnlichen Gott, aber sie ver-
kdrpert nicht Ganzheit.

Wie konnen wir die verlorene
Ganzheit  zuriickbekommen?
Wie kann Theologie wieder den
ganzen Gott und den ganzen
Menschen erfassen? Wie kann
Theologie ganzheitlich werden?

S. Ankniipfungspunkte

der Ganzheit im Christentum
Gibt es im Christentum uber-
haupt Ankniipfungspunkte fiir
die Identitat von Frauen, fiir
solche Ganzheit? Gehort nicht
der Herr, der halbierte, ver-
mannlichte Gott, so eng ins
Konzept, dass es einfacher wa-
re, die Bibel und die christliche
10

Tradition hinter sich zu lassen
und ins Neuland einer femini-
stischen Religiositdat zu ziehen?
Viele Frauen haben diese Kon-
sequenz gezogen und sind laut-
los aus den Kirchen gezogen:
ins «Sein» (Mary Daly), zur
Gottin, ins weibliche ICH.

Ich meine, dass dies nicht nur
nicht nétig ist, sondern auch
dem Christentum, wie es sich
im  Evangelium  ausdriickt,
nicht entsprache. Das Evangeli-
um setbst bietet Ganzheit an.

Jesus befreit die Frau zu sich,
zu ihrer Leiblichkeit. Er heilt
die blutflissige, die gekriimmte
Frau. Er macht Frauen zu Apo-
stelinnen (Magdalena, Samari-
tanerin, Junia). Er selbst ist in
den Evangelien als ein Mensch
dargestellt, der Bewusstes und
Unbewusstes, Weibliches und
Mannliches integriert hat (Han-
na Wolff). Er verkiindigt in der
Bergpredigt Gott, den ganzen
Gott, der seine Sonne aufgehen
ldasst iiber Bose und Gute und
regnen lasst iiber Gerechte und
Ungerechte, der bedingungslos
- ohne Vorleistungen - liebt
und den ganzen Menschen
meint. Er bietet den Menschen
an, ganz zu sein, wie ihr himm-
lischer Vater. Er spricht Gott
nur «Abba» an, und in dieser
respektlosen, zartlichen Anrede
liegt bereits ein revolutiondres
Potential, das sich gegen jedes
patriarchale  Vater-Sohn-Ver-
haltnis richtet. Die Gemein-
schaft, die er schaffen will, ist
eine nicht-patriarchale Gemein-
schaft. Die ihm nachfolgen und
alle Familienbindungen, Haus,
Briider, Schwestern, Vater,
Mutter, Kinder, Acker verlas-
sen haben, werden in der neuen
Gemeinschaft alles wiederfin-
den: Hauser, Briider, Schwe-
stern, Miitter, Kinder - nur kei-
ne Viter (Mk 10,29-30). Die
neue Gemeinschaft ist frei von
patriarchalen Strukturen. Wir
haben es in der Feministischen
Theologie gegenwartig mit ei-
ner massiven Jesus-Neuentdek-
kung zu tun.

Feministische Theologie, die
Frauen helfen will, sich wieder
ganzheitlich zu sehen, muss zu-
ndachst jedoch auch zuriick-
blicken und nach dem Ausmass
der Desintegration von mdnn-
lich und weiblich in unserer pa-
triarchal geprédgten Theologie
fragen. Gott ist zwar mehr als
das, was unsere Kategorien von
maéannlich und weiblich erfassen
konnen. Trotzdem sind diese
Kategorien unverzichtbar, denn
sie spiegeln menschliche Grund-
erfahrungen wider, und sie tau-
chen immer wieder in Gottes-
vorstellungen auf.

Der so mannlich, launisch, bru-
tal wirkende Jahwe des Alten
Testaments hat bei genauerem
Hinsehen viele weibliche, miit-
terliche Ziige: Er zeigt sich als
Held in der Schlacht und schreit
doch wie eine Gebdarende (Jes
42,13f.). Er ist eine Frau, die
ihre Kinder nicht vergisst. Seine
Barmherzigkeit ist der Mutter-
schoss. Fiir beides wird das glei-
che Wort gebraucht. Aber auf
dem Hintergrund der patriar-
chalen Sozialstruktur Israels
kénnen Frauen sich heute nicht
mehr mit dem miitterlichen
Jahwe Dbegniigen. Ist seine
mannliche Grundstruktur nicht
Legitimation, dass Frauen zur
beweglichen Habe gerechnet
wurden, dass ihre Unreinheit
bei der Geburt einer Tochter
langer dauerte als beim Sohn?
Deutlicher in eine ganzheitliche
Schicht alttestamentlichen Den-
kens fihrt die matriarchale
Vorstellung von der Weisheit.
Sie ist als Tochter Gottes fagt
wie eine zweite Person in sel-
nem Schoépfungswerk verstan-
den: «Eingeweiht in das Wissen
Gottes bestimmt sie seine Wer-
ke . . . Sie spielte vor ihm alle-
zeit»! In der Weisheitstradition
begegnen wir Resten eines Kults
altorientalischer Gottinnen, die
Spenderinnen  des  Lebens,
Schépferinnen und Verkdrpe-
rungen der uns verlorengegan-
genen Einheit von Geist und
Leib, Weisheit und Natur wa-



ren. Dies Bild der Weisheit be-
wahrt in der patriarchalen ji-
disch-christlichen Hauptkultur
die verlorene Einheit. Es pragt
eine Subkultur und taucht
iiberall da in der christlichen
Tradition auf, wo Menschen
und vor allem Frauen den An-
spruch erheben, ganze Men-
schen zu sein und keine Abspal-
tungen, weder in sich noch in
Kirche und Gesellschaft, zu
dulden. Wir begegnen der
Weisheit in der Jesus-Predigt.
Sie taucht in frithen Gemeinden
auf, deren Texte vor einigen
Jahrzehnten bei Nag Hammadi
gefunden wurden, und in denen
Frauen eine zentrale Rolle spiel-
ten. Sie begegnet wieder in My-
stik und Erweckungsbewegung,
und sie wird heute von der Fe-
ministischen Theologie neu ent-
deckt.

Aber das Christentum in seinen
Hauptstromungen ersetzte die
weibliche Weisheit durch den
mdnnlichen Logos. Auch der
urspriinglich im Hebriischen
weibliche Heilige Geist wurde
zum  griechischen Neutrum
Pneuma und schliesslich zum
lateinischen, mannlichen Amts-
geist. Die Vater-Sohn-Thema-
tik bestimmte Bilder und Ge-
danken. Das Christentum ver-
passte die Chance, Gott und
das Weibliche zusammenzuden-
ken und zusammen zu erfah-
ren. Es geriet in seiner Haupt-
kultur in die Hinde einer
§chreibenden Mainnerklasse, die
ihre eigenen Erfahrungen und
Denkmuster einbrachte, die zu-
weilen an der Abspaltung ihrer

Emotionen und Sinne litt und
sie wieder zu integrieren suchte,
die aber bis heute schwer ein-
sieht, wie sie selbst ein Produkt
patriarchaler Erziehung ist und
wie eindimensional sie das
Evangelium von der ganzheitli-
chen Befreiung des Menschen
weitervermittelt.

Die Folgen waren, dass Midnner
sich mit dem Geist identifizier-
ten und die Frau der Natur zu-
ordneten. Den Geist trennte
man von der Weisheit, sodass
man - wie Philipp Potter sagt -
sich unverblimt anmasst, vom
Geist nur in mannlichen Kate-
gorien zu sprechen, eine Hare-
sie, die - nach Potter - schlim-
mer war als alle andern kirchli-
chen Hairesien. Damit wurde
die Natur beherrscht, kontrol-
liert und mit ihr alle niederen,
schwicheren Minderheiten wie
Frauen, Heiden, Juden. Damit
war das Erziehungsideal der Be-
herrschung, Selbstkontrolle le-
gitimiert. Die Sexualitat wurde
tabuisiert und die Erotik aus
der Theologie verbannt. Triebe,
Unbewusstes  wurden ver-
drdangt, und eine kirchliche Eli-
te rief und ruft stets zur sachbe-
zogenen Nichternheit auf. Lei-
denschaft und Zorn - echte Ele-
mente unseres Unbewussten -
finden daber schwer einen
Platz.

Und schliesslich: Der Tod - un-
sere letzte Probe, wie wir mit
unserem Unbewussten umge-
gangen sind - wurde in diesem
dichotomischen Weltbild zum
letzten Schrecken, anstatt dass
dem Menschen die Tore zur

Weite des Lebens und zur
Angstfreiheit des Sterbens ge-
6ffnet wurden. Es ist bezeich-
nend, dass eine Frau (Kiibler-
Ross), die jenseits der christli-
chen Kirchen Gott als die be-
dingungslose Liebe neu ent-
deckt hat, uns diese vergessenen
Rhythmen von Leben und Ster-
ben wieder nahe bringt.

Trotz alledem: Zum Kern des
befreienden Handelns Gottes,
wie es in Leben, Handeln und
Verkiundigung Jesu deutlich
wird, gehort nicht die Herabset-
zung der Frau, nicht die Herab-
setzung der leiblichen Elemen-
te, nicht der halbierte Mensch.
Gott in seiner Ganzheit hat den
ganzen Menschen befreit. Die
Heirat von Christentum und
Patriarchat war zeitgebunden
und zufallig. Es gilt heute, die
Scheidung konsequent durch-
zufithren. Wir leben in unsern
Kirchen und Kulturen aller-
dings in so stark geprédgten pa-
triarchalischen  Verhdltnissen,
dass wir Miithe haben, Ganzheit
immer wieder neu zu sehen, neu
zu entdecken, neu zu artikulie-
ren und zu leben. Diese Ganz-
heit ist nicht nur eine Heraus-
forderung, sondern auch eine
Bedrohung fiir solche, die in
der patriarchalischen Kultur
Privilegien geniessen. Es wird
vor allem Frauen, die unter ge-
sellschaftlichem Leidensdruck
stehen, vorbehalten bleiben,
Ganzheit neu zu erleben, zu
entdecken und neu auszu-
driicken.

Copyright by «Neue Wege»

11



	Nicht nur Mutter und Magd : von der männlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie

