
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 64 (1985)

Heft: 12

Artikel: Wer bedroht die Heimat? : Eine Rede

Autor: Seiler, Alexander J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Forum 85: Solidarität statt Fremdenhass

Wer bedroht die Heimat? - Eine Rede
Von A lexander J. Seiler

Liebe Ausländerinnen und
Ausländer,
liebe Schweizerinnen und
Schweizer,
liebe Mitinsassen des Raumbootes

Erde!
Zunächst eine persönliche
Erinnerung:

Im Oberwallis, wo ich während
des Zweiten Weltkrieges als

Halbwüchsiger jeden Sommer
meine Ferien verbrachte, gibt es

zwei Dörfer, die eine knappe
Wegstunde, kaum fünf Kilometer

auseinanderliegen. Das
Ferienhaus meiner Eltern stand
halbwegs zwischen den beiden
Dörfern an der Gemeindegrenze,

so dass wir, obwohl zur
einen Gemeinde gehörig, ebenso
viel mit den Leuten aus der
andern in Berührung kamen; am
einen Sonntag gingen wir in R.
zur Kirche, am andern in T.
Beides waren arme Bergbauern-
dörfer von je um die zweihundert

Einwohner, die sich für die
damals noch spärlichen Fremden

kaum voneinander
unterschieden. Dennoch gehörte es

zum täglichen Leben, dass die
Leute von T. über die Leute
von R. schimpften und umgekehrt:

Die Bevölkerung jedes
Dorfes schrieb jener des andern
schlechte Eigenschaften zu, von
denen sie selber selbstverständlich

frei oder doch fast frei war.
Als Höhepunkt einer solchen
Schimpftirade ist mir unver-
gesslich, wie einer von T. die
Leute von R. als «verflüechti
cheibe Nazioo» bezeichnete, zu
deutsch als «gottverfluchte
Nation».

Was hat, werden Sie fragen,
diese Anekdote aus einer
andern Zeit mit dem Thema zu
tun, das uns hier und jetzt be¬

schäftigt: «Solidarität statt
Fremdenhass»? Ganz gewiss
hassten die Leute von T. die
Leute von R. so wenig wie diese
die ersteren, und in Notfällen -
etwa bei einer Lawinenkatastrophe

oder Feuersbrunst -
wäre Solidarität mit dem Nachbarn

keine Frage gewesen. Aber
in normalen Zeiten brauchte
jedes Dorf seine Fremden - seine
besonderen, eigenen Fremden
im Unterschied zu den anonymen,

sozusagen allgemeinen
Fremden, von denen man nicht
wissen konnte, ob und wann sie
mit der Schmalspurbahn das
Tal herauf kamen und wie lange

sie blieben. Diese konnte
man brauchen, weil sie für Kost
und Logis und manchmal einen
Bergführer willkommenes Bargeld

ins Tal brachten - die Leute

aus dem andern Dorf brauchte

man, um sich der eigenen
Art, der Eigenart, heute würde
man sagen: der eigenen Identität

zu vergewissern. Man
brauchte sie als Fremde, gerade
weil sie einem so ähnlich und so
nah und immer da waren.

Heimat als sinnliche Erfahrung

Ich will keine volkskundliche
oder soziologische Theorie der
Nachbarschaft vortragen, aber
ich meine, jede Beschäftigung
mit dem und den Fremden hat
von der selbstverständlichen
Voraussetzung auszugehen,
dass wir das Fremde brauchen,
um das Eigene als Eigenes zu
erfahren. Wir brauchen aber
auch ein Eigenes, um mit dem
Fremden umzugehen, und wie
wir mit dem Fremden zu Rande
kommen, wird allemal davon
abhängen, wie wir mit uns sel¬

ber und dem Eigenen umgehen.
Ganz provisorisch gesagt: Ich
sehe einen direkten Zusammenhang

zwischen dem Wahlerfolg
der Überfremdungsgegner in

Genf und der städtebaulichen
Zerstörung und Verwüstung,
der diese Stadt in den letzten
Jahrzehnten ausgesetzt war.
Wo sich zwischen einer museal

verödeten, nur mehr von Touristen

belebten Altstadt und dem
Stadtrand eine gesichtslose
Betonwüste hinzieht, da bedarf es

der Ausländer und Exoten im
Strassenbild nicht, damit sich,
wie die Rede geht, der Schweizer

selber als Ausländer
vorkommt. Heimat ist im
Unterschied zum Vaterland keine
Abstraktion, sondern die konkrete,

sinnliche Erfahrung von
Zugehörigkeit und Vertrautheit.
Eine Stadt, die keine Quartiere
mehr hat, taugt nicht zur
Heimat.

Aber es ist einfacher, für diese

Heimatlosigkeit mitten in der

Heimatstadt die Afrikaner
verantwortlich zu machen, die sich

mangels einer anständigen
Wohnung in den Strassen
aufhalten, als die unsichtbaren
Verwaltungsräte und Aktionäre
der Societes Anonymes, die

zwecks Optimierung der

Grundrente Stadtzerstörung
betreiben.
Zurück zu meinen Walliser
Dörfern: Sie bedeuten mir nicht
darum ein Stück Heimat, weil

ich, in Zürich aufgewachsen,
im Wallis heimatberechtigt bin,
sondern weil sie für mich trotz
ihrer grossen Ähnlichkeit
unverwechselbar waren. Nach
dem zweiten oder dritten Sommer

konnte ich die Einwohner
des einen von denen des ande-



ren Dorfes an feinen, aber
unverkennbaren Nuancen ihrer
gemeinsamen Mundart so
sicher unterscheiden wie heute
günstigenfalls einen Stadtbasier
von einem Baselbieter. Ich
sage: günstigenfalls, denn die
Unterschiede in Sprachmelodie
und Färbung der Vokale haben
sich nicht nur zwischen
Nachbardörfern, sondern innerhalb
ganzer Regionen abgeschliffen
und verdünnt wie der
Wortschatz aller Mundarten quer
durchs Land. Dass sich die
Zwanzigjährigen heute einer
aus dem Hochdeutschen
rückübersetzten, quasi synthetischen

Mundart als Schriftsprache
bedienen, ist bezeichnend

als ebenso rührender wie
untauglicher Versuch, den
Sprachverlust rückgängig zu
machen, den die immer anonymere

Sprache der Medien über
ein noch vor Generationen fest
in idiomatischer Vielfalt
verwurzeltes Land gebracht hat.
Auf diesen Aspekt der
Überfremdung, mit dem sich die
Überfremdungsgegner kaum
beschäftigen, werde ich noch
zurückkommen.

Vergangenheit als Gegenwart
ausgeben

Liebe Freunde, sehen Sie in
meinem Versuch, mich vom
Eigenen zum Fremden vorzutasten,

bitte nichts Heimatschüt-
zerisches. Die Schweiz als
Glücks- und Sonderfall, als
Mythos des wundersam und
beispielhaft Gewachsenen und
darum auf alle Zeiten zu
Bewahrenden - die Schweiz, in der
ich während der geistigen und
militärischen Landesverteidigung

als Spross eines sonst
aufgeklärten Bürgertums
aufwuchs: diese Schweiz ist mir
durch «Brunnenvergifter» wie
Karl Barth und Max Frisch
schon bald nach dem Krieg
verleidet worden. Übrigens auch
durch den Schweizer Film jener
Jahre, der uns unentwegt eine
verklärte historische Schweiz

der ländlichen und kleinstädtischen

Idylle vorführte, nie aber
eine städtische Wohnkolonie
oder das Innere einer Fabrik.
Keine Nostalgie also, vielmehr
meine ich, es sei kein Zufall,
dass diese Schweiz, die wir 1964

an der Expo Lausanne für
überwunden hielten, heute in den
Medien und anderswo fröhliche
Urständ feiert, während
zugleich täglich mindestens 10

Hektaren landwirtschaftlichen
Bodens - und das heisst ländliche

Heimat - durch sogenannte
Überbauungen in Verkehrsflä-
chen und Wohngebiete verwandelt

werden: Wohnblöcke, von
denen die wenigsten geeignet
wären, in der Sendung
«Chumm und lueg» des Fernsehens

DRS Heimat vorzuspiegeln.

Dass die Schweiz ihre
eigene Vergangenheit verklärt,
hat sie mit fast allen Nationalstaaten

gemein - dass sie aber
ihre Vergangenheit unverdrossen

als Gegenwart ausgibt, ist
ihre ganz eigene Mischung aus
Treuherzigkeit, Unverfrorenheit

und Selbstbetrug.
Die humanitäre Schweiz, die
Heimat Henri Dunants und des
Roten Kreuzes, das Herz Europas

und die Wiege der Demokratie,

die Lesebuch- und
Postkarten-Schweiz der Sennen
und Sämänner, der Melker und
Schnitter - ja, dieses Trugbild
müsste wohl wirklich schon
damals nicht nur gegen Hitler und
Mussolini, sondern auch gegen
Juden, Marxisten und andere
zersetzende Elemente verteidigt
werden. Dass die Fiktion dieser
Schweiz während des frenetischen

Wirtschaftswachstums
der Nachkriegskonjunktur
zunehmend unglaubwürdig wurde,

dafür müssten dann nicht
Politiker und Wirtschaftskapitäne

herhalten, sondern die
Fremdarbeiter, die das
Wirtschaftswachstum zu geringsten
Gestehungskosten erst
ermöglichten. Und heute, da die
Fremdarbeiter zum einen Teil
nach Hause geschickt, zum an¬

dern Teil angeblich integriert
sind, bedarf es der Türken und
Tamilen, der Chilenen, Pakistani

und Kongolesen, damit
heimatlos gewordene oder doch
heimatgeschädigte Schweizer
sich einreden können, es seien
die Fremden, die ihre Heimat
bedrohten

Brauchen wir die Fremden,
um noch eine Heimat zu haben

Die Fremdarbeiter brauchten
und brauchen wir - wie sehr wir
sie brauchten, zeigt sich erst
heute, da wir dank der zwei-
hundertfünfzigtausend
Heimgeschickten die weitaus geringste

Arbeitslosenquote aller
westlichen Industrieländer
haben: das gibt der Wirtschaft,
die sie gerufen hat, im nachhinein

Recht.
Die Flüchtlinge und Asylbewerber

von heute, denen die neue
Welle von Fremdenhass in
erster Linie gilt, brauchen wir in
diesem Sinne nicht: Wir haben
sie nicht gerufen, sie sind von
selber gekommen und brauchen
uns, was uns sowohl schmeichelt

als lästig ist. Das Asylgesetz,

mit dem wir uns vor kaum
sechs Jahren endlich distanzierten

von der schändlichen
Asylpolitik der Nazizeit, war
gedacht für Ostflüchtlinge: Nach
den Ungarn und Tschechoslowaken

kamen auch wirklich
noch Polen, aber statt Bulgaren
oder Rumänen, die einen weiteren

Beweis geliefert hätten für
die Überlegenheit unseres
politischen und wirtschaftlichen
Systems, sind es nun politisch und
rassisch Verfolgte aus Ländern,
wenn auch exotischen, der
sogenannt freien Welt, die bei uns
eine bessere Freiheit suchen.
Sind diese Leute wirklich
verfolgt? Sind es wirklich Freiheit,
Sicherheit und nicht vielmehr
unsere Fleischtöpfe, auf die sie

es abgesehen haben?

Während ich dies schreibe, am
Welternährungstag, bewilligt
der Bundesrat weitere vier Mil-



lionen Franken für die Lagerung

der Rindfleischüberschüsse,
die wir mit Futtergetreide

aus Hungerländern produzieren;

dennoch muss das Asylgesetz

schon zum zweitenmal
revidiert werden, damit unechte
Flüchtlinge, Parasiten auf unserem

Fleischberg, rascher
erkannt und ausgeschafft werden
können. Ausserdem muss - ich
zitiere Nationalrat Hans Georg
Lüchinger (FDP) - «verhindert
werden, dass Asylbewerber bei
uns Geld verdienen und nach
Hause schicken können». Ende
Zitat. Gegen das Geld, das
Schweizer Banken verdienen,
weil aus den Herkunftsländern
der Asylbewerber Regierungschefs

und Militärs ertrogenes
und veruntreutes Geld in die
Schweiz schicken - gegen dieses
Geld hat Herr Lüchinger nichts
einzuwenden; dafür reisen
Schweizer Chefbeamte nach Sri
Lanka, um an Ort und Stelle zu
untersuchen, ob die Tamilen
wirklich als Volksgruppe und
nicht etwa bloss wegen
mangelnden Wohlverhaltens individuell

verfolgt werden. Ich stelle
mir das Ergebnis einer solchen
Studienreise nach Nazideutschland

vor, wo bekanntlich jeder
bessere Deutsche neben den
gewöhnlichen Juden seinen
Ausnahme- und Renommierjuden
hatte. Herr Rothmund, damaliger

Chef der Eidgenössischen
Fremdenpolizei, beschloss
damals ohne weitere Recherchen:
dass einer Jude ist und damit
faktisch rechtlos im Dritten
Reich, weist ihn trotz
Judenstempel im Pass noch nicht als
Flüchtling aus, es bedarf
konkreter Beweise

Wir brauchen nicht nur die
Fremden, die wir brauchen, wir
brauchen auch jene, die wir
nicht brauchen können: sie

bestätigen uns den hohen Kurswert

unseres Landes. Dass wir
ihnen bis zum Gegenbeweis
unterstellen, sie suchten bei uns
wirtschaftliche Vorteile ohne
Notlage, aus schierem Eigen-
4

nutz, das wirft allerdings ein
merkwürdiges Licht auf den
Begriff von Heimat in einem
Land, das bis vor wenig mehr
als hundert Jahren selbst ein
Auswanderungs- und
Heimwehland war. Waren die Tessiner

und Bündner Bergbauern,
die bis über die Jahrhundertwende

hinaus ein menschenwürdiges

Auskommen in Amerika

suchen müssten, vielleicht
schlechte Patrioten, dubiose
Elemente? Offenbar glauben
wir nicht mehr an Heimweh:
Heimat ist, wo es einem gut
geht, ist also austauschbar, also
verlierbar.

Die Sprache des Fussballvolkes

Eine junge Frau, Schweizerin,
diplomierte Landwirtin, somit
bodenständig, erzählte von der
Mittagspause in der einzigen
Wirtschaft einer Vorortssiedlung:

fünfzig Männer,
Handwerker meistens, und zwei
Frauen. «Blick» geht von Hand
zu Hand, wird vorgelesen und
laufend kommentiert. Ein
«grüner Professor», so
«Blick», hat vorgeschlagen, die
Höchstgeschwindigkeit im
Strassenverkehr generell auf 40
Stundenkilometer zu senken.
Dieser Mann hat in der
Männerrunde sogleich sein Leben
verwirkt, strittig ist bloss die
Todesart und die Frage, ob es

nicht an der Zeit wäre, alle Grünen,

Roten und Farbigen insgesamt

zu liquidieren oder doch
nach Moskau zu schicken. Die
junge Frau schluckt mit der
Suppe ihr Entsetzen: «Was
kannst du machen, gar nichts.»
Die Beiz ist bodenständig, die
junge Frau gleichfalls, dennoch
fühlt sie sich, weil solidarisch
mit den Exekutierten und
Verschickten, als Fremde im eigenen

Land.
Brauchen wir die Fremden, die
wir nicht brauchen können,
damit es so recht gemütlich sei in
der Beiz einer Grossüberbau-
ung? So war es nicht in meinen

Walliser Dörfern, so war es

nicht.
Aber vielleicht brauchen wir
gar nicht die Fremden, sondern
schlicht den Feind, den unsere
gut ausgerüstete und ausgebildete

Armee Jahr für Jahr
zurückschlägt oder doch stoppt in

den Manövern, so dass wir es

ihm nie so richtig zeigen
können? Die Fussballtragödie von
Brüssel hat unsere Medien
entsetzt, das Fernsehen DRS sogar
so sehr, dass es uns die Bilder
vorenthielt, aus denen wir hätten

lernen können, wie es

aussieht, wenn die Sicherungen
druchbrennen beim Fussball-
volk. Ich sehe selber gerne
Fussball, meine erste Erinnerung

an Fussball, den ich nicht
selber spielte, ist ein heisser

Frühlingsnachmittag im Jahre

1938, die Strassen in Zürich-
Hottingen sind leer, als ich mir
zwischendurch ein Eis hole für
zwanzig Rappen, und aus den

offenen Fenstern dröhnt und

scherbelt die Stimme des

Radioreporters Hans Sutter, der aus

Paris berichtet vom Sieg der

Schweiz gegen Grossdeutschland:

4:2 im Wiederholungsspiel

um die Weltmeisterschaft.

Das war schon mehr als Fussball,

das war Landesverteidigung:

Der Beweis, dass man als

kleines Land bestehen konnte

gegen Hitler, und obwohl mir
die heutige Bundesrepublik in

vieler Hinsicht näher steht als

die meisten andern Länder, bin

ich im Fussball noch immer
automatisch gegen Deutschland.
Damals rief man auf den Plätzen

«Hopp Schwyz!» oder

«Hopp GC!», heute höre ich

aus der Kurve im Letzigrund:
«Wir woll'n keine GC-Schwei-

ne», und im Hardturm fordern
die GC-Fans «Weg, weg, weg,

mit dem Xamax-Dreck!» Was

ich nicht höre, sind die Gespräche

der Fans untereinander,
deren Vokabular, den Gegner
betreffend, ein Reporter das «Ta-

ges-Anzeiger-Magazins» kürzlich

aufgezeichnet hat: «Schwu-



le Sau, Tschingg, Türgg, Jud,
Hippie.» Auch Auschwitz fehlt
nicht, dorthin soll sich der Spieler

verfügen, der für den Gegner

ein Tor erzielt hat.

Ich höre die Frage besonnener
Schweizer, ob diese Fan-Klubs,
die sich gegenseitig halbtot
prügeln, denn mehr seien als eine
verschwindend kleine exotische
Gruppe am Rand der Gesellschaft.

Ich meine, gerade weil
sie eine Randgruppe sind, sollten

wir sie ernst nehmen. Was
auf uns zukommt, zeigt sich nie
zuerst in der Mitte, sondern am
Rande. Vom Gesetz der
hereinbrechenden Ränder sprach der
Schriftsteller Ludwig Hohl, zeit
seines Lebens selber eine Randfigur.

Es fragt sich, was wir
lieber von den Rändern hereinbrechen

sehen: den Fremdenhass,
der sich seine Fremden nimmt,
wo er sie findet - heute Asiaten
und Afrikaner, morgen wieder
Italiener und Spanier, übermorgen

Juden, Marxisten und
andere zersetzende Elemente -
oder die Fremden, die zu uns
kommen, weil sie gehört haben
von einer humanitären und erst
noch reichen Schweiz.

Solidarität - auch aus Vernunft

Ich will hier, liebe aus- und
inländische Freunde, die bekannten

Geschichten nicht wiederholen

von den Fremden, den
Hugenotten und Waldensern,
den deutschen Professoren und
italienischen Bauhandwerkern,
die als religiöse, politische und
«wirtschaftliche» Flüchtlinge
zu uns kamen und deren
Leistungen uns heute zu kulturellem

Stolz und wirtschaftlichem
Gewinn gereichen. Es ist auch
zuzugeben, dass die Asylbewerber

aus Sri Lanka und Zaire
weniger günstige Voraussetzungen
mitbringen für die Gründung
ganzer Industrie- und Handelszweige.

Dennoch meine und
wiederhole ich: wir brauchen
auch und gerade diese Frem¬

den, wenn wir uns selber nicht
vollends fremd werden wollen
in diesem Land. Ich meine das
nicht im Sinne einer Sonntagspredigt:

Solidarität nicht als
moralische Forderung, sondern
aus purer Vernunft, man könnte

auch sagen: aus Egoismus.
Ich will das so gut zu begründen
versuchen, als es in der knappen

Zeit möglich ist, die mir
bleibt, und ich kann dabei auf
einiges zurückgreifen, was ich
zu Beginn andeutete.

Erstens: Die erste wie die zweite
Welt befinden sich infolge der
zweiten industriellen Revolution

in einem immer rapideren
und umfassenderen Prozess der
kulturellen Angleichung und
Nivellierung. Das trifft
bezeichnenderweise in ebenso hohem
Masse auf die sogenannten
Protest- oder Subkulturen wie
Pop, Rock, Punk usw., aber
auch auf die ökologischen Al-
ternativbewegungen zu. Man
protestiert gegen die zunehmende

Uniformierung des Lebens,
indem man sich ein zwar buntes,

aber gleichfalls einheitliches

Kostüm überzieht. Zum
Teil ist dieser Prozess das spontane

Ergebnis der durch
Raumfahrttechnik und Mikroelektronik

vollendeten Gleichzeitigkeit
auf diesem Planeten, zum
andern die Folge des amerikanischen

Kulturimperialismus in
Nachrichtenwesen und
Unterhaltungsindustrie. Wie immer:
In Film, Fernsehen, Radio,
Presse wird zunehmend eine
Einheitskultur nordamerikanischer

Prägung verbreitet, die
überall ankommt und niemanden

wirklich etwas angeht. Ich
kann mir Beispiele ersparen, sie
sind leider bekannt. Hier tritt
Fremdes an uns heran, indem es
sich als Eigenes ausgibt; die
Folge ist bei den Zuschauern
und Zuhörern Selbstentfremdung,

die als solche nicht
bewusst wahrgenommen wird; es

kommt zur Bildung dessen, was
die Psychoanalyse das falsche
Selbst nennt. Eine unbewusste

Reaktion darauf ist bei der
Deutschschweizer Jugend die
bereits erwähnte Regression in
eine Mundart, die keine mehr
ist. Auch die Mundart an Radio
und Fernsehen ist meist keine
mehr, und die amerikanischen
Serien hört man nicht in der
Originalsprache, wie anonym
diese auch sein mag, sondern in
dem noch synthetischeren
Kunststoffdeutsch der Münchner

und Westberliner
Synchronfabriken. Ich möchte
vorschlagen: Richten wir unseren
Fremdenhass gegen diese und
andere Formen der kulturellen
Kolonisierung und gönnen wir
uns den Umgang mit wirklichen
Fremden, in dem wir uns selbst
und unsere Eigenart nicht so
sehr wiederfinden als neu
gewinnen und entwickeln könnten.

Zweitens: Die Afrikaner und
Asiaten, die unsere mehr und
mehr durch Immissionen
gestörte Idylle bedrohen, sind uns
nicht aus dem blauen Himmel
zugefallen. Sie kommen aus
Ländern oder doch Weltgegenden,

in denen unsere Geld- und
Warenexporte, ob als
Entwicklungshilfe deklariert oder nicht,
die Unterschiede zwischen Arm
und Reich, die sozialen und
kulturellen Spannungen nicht
vermindert, sondern im Gegenteil

vervielfacht haben. Ich
kann auf diese Zusammenhänge,

die übrigens gar nicht so
komplex sind, hier nicht näher
eingehen, aber so viel ist klar:
Allermindestens die innerhalb
des Weltflüchtlingsstroms
verschwindend kleine Anzahl von
Flüchtlingen, denen die weite
Reise zu uns gelingt, haben wir
durch unseren Lebensstil und
-Standard höchstpersönlich auf
dem Gewissen. Nach dem
sogenannten Verursacherprinzip
wären wir nicht nur moralisch,
sondern gleichsam völkerrechtlich

verpflichtet, sie ebenso global

aufzunehmen wie 1956
elftausend Ungarn und 1968
elftausend Tschechoslowaken.



Drittens: Wir sind ein reiches,
aber kein glückliches Land.
Wer's nicht glaubt, weil er selber

zu den Glücklichen gehört,
den verweise ich auf die
Selbstmord-, Psychiatrie- und
Alkoholstatistik. Uns einen ab-
krampfen liegt uns besser als
leben und zusammenleben. In
den letzten Jahren haben,
scheint mir, Beziehungslosig-
keit und das Gefühl von Sinnlosigkeit

galoppierend zugenommen.

Ich will nicht von
Scheidungen, Trennungen und
zerbrochenen Freundschaften
reden, für die es neuerdings den
makabren Sammelbegriff der
«Beziehungsleiche» gibt. Aber
immer häufiger sehe ich in den
Strassen unserer schönen,
reichen und von Unruhestiftern so
gründlich gesäuberten Stadt
Zürich Menschen beiderlei
Geschlechts und meist gesetzteren
Alters, die, gleichsam gegen
den Verkehrslärm, mit sich selber

reden. Es sind keine freundlichen

und besinnlichen
Selbstgespräche, die sie führen,
sondern böse, verkniffen heftige,
in Mimik und Gestik von
Ressentiment und Hass erfüllte.
Woher auch immer das Ressentiment

stammen und wem es
auch gelten möge: diese
Menschen haben dafür keinen
Adressaten mehr ausser sich
selbst. Mich dünkt, dies sei der
Fremdenhass in letzter Konse¬

quenz: jeder Schweizer sein
eigener Tamile. Um unglücklich
zu sein, brauchen wir die
Flüchtlinge aus Süd und Ost
nicht unbedingt, aber vielleicht
könnte der eine oder andere unter

uns von ihrer noch
ursprünglicheren und daher überlegenen

Lebens- und Beziehungskultur

lernen, wie man besser
mit sich selbst und seinen Nächsten

umgeht.

Noch einmal zum Umgang mit
dem Eigenen und dem Fremden,

und noch einmal etwas
Persönliches. Ich bin
aufgewachsen in einem Elternhaus,
in dem viele Fremde, Ausländer,

ab 1938 auch Emigranten,
d.h. Flüchtlinge, verkehrten.
Einzelne von ihnen wohnten
wochen- und monatelang bei
uns, sie gehörten zur Familie,
und es wäre mir nie eingefallen,
sie als Fremde zu betrachten.
Als fremd, bedrohlich erlebte
ich dagegen die Schweizer
Arbeitslosen, die während der
Krisenjahre hin und wieder an der
Haustür klingelten und nach
Garten- und Hausarbeit fragten:

Sie kamen aus einer Welt,
die mir unbekannt war, die ich
mir nicht vorstellen konnte und
die mir vage Schuldgefühle gab.
Aber ich hatte auch meinen
eigenen, höchstpersönlichen
Fremden, von dem ich erzählen,

den ich aber niemandem

zeigen konnte: den
Fassadenkletterer, der eine Zeitlang
Nacht für Nacht, später in
grösseren Abständen und jahrelang
immer wieder mal durch Fenster

in mein Zimmer im ersten
Stock einstieg. Dass Fensterläden

und Fenster geschlossen

waren, half nichts, sie vermochten

den Eindringling nicht
abzuhalten, immer wieder kam
der Moment, da er sich über
das Fenstersims in mein Zimmer

schwang und mir, der ich

wie gelähmt im Bett lag, der

Herzschlag stockte.
Das Gesicht des Fassadenkletterers

habe ich nie gesehen, aber

ich konnte es mir nicht anders

vorstellen als böse und von
einem hämischen Grinsen
verzerrt.

Auch als der Fassadenkletterer
endlich nicht mehr kam, blieb

er mir als Inbild des Unheimlichen

und Ungreifbaren
gegenwärtig, dem man wehrlos
ausgeliefert ist.
Aber erst Jahrzehnte später habe

ich begriffen, dass der
Fassadenkletterer niemand anderer

war als ich selber - mehr kann
ich darüber hier nicht sagen.
Liebe Mitmenschen jedweder
Nationalität, ich danke Euch

fürs Zuhören und wünsche
guten Appetit und uns allen einen

schönen, solidarischen
Nachmittag und Abend.

Elisabeth Mo/tmann über feministische Theologie

Nicht nur Mutter und Magd
Von der männlich-halbierten zur feministisch-ganzheitlichen Theologie

1. Was ist Feministische
Theologie?

«Feministische Theologie» ist
eine Bewegung von Frauen, keine

Dogmatik. Sie ist zugleich eine

Theologie von Frauen für
Frauen, die einen neuen Ort
6

auftut, wo Theologie getrieben
wird. Sie ist eine Erfahrungstheologie

wie «Gefängnistheologie»

(Bonhoeffer), «Schwarze
Theologie» und «Befreiungstheologie»,

die alle aus einer
bestimmten Situation heraus die

Erfahrungen und das Wissen
des Menschen um Gott
reflektieren. Diese Situationen sind

unterschiedlich, aber doch in

vielem ähnlich: Menschen fühlen

sich eingeengt, erleben sich

als gefangen, unfrei, und in die-


	Wer bedroht die Heimat? : Eine Rede

