
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 64 (1985)

Heft: 11

Artikel: Marxistische Perspektiven an der Schwelle zum 21. Jahrhundert : wie
weiter im Marxismus?

Autor: Haug, Wolfgang Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340287

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340287
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einwohnerzahl der USA. Hinzu

kommt, dass man als
deutscher Politiker Abrüstungsgespräche

und ähnliches wohl
kaum blindlings einem Präsi¬

denten in Washington überlassen

sollte, dessen Ostpolitik für
ganze vier Jahre der Slogan
war, man brauche zwei, um
einen Tango tanzen zu können.

Von den verteidigungspolitischen

Konzepten, die aus den

Trickfilmateliers Hollywoods
stammen, einmal ganz abgesehen.

Marxistische Perspektiven an der Schwelle zum 21. Jahrhundert

Wie weiter im Marxismus?
Von Wolfgang Fritz Haug, Berlin

«Alle Übergänge sind Krisen,
und ist eine Krise nicht
Krankheit? Wie ungern tritt
man nach einer Krankheit vor
den Spiegel! Die Besserung
fühlt man, und man sieht nur
die Wirkung des vergangenen
Übels.» Goethe, Wilhelm
Meisters Lehrjahre VIII. I

Die kapitalistische
Weltwirtschaftskrise vom letzten Viertel
des 20. Jahrhunderts, diese
faktische Widerlegung der keyne-
sianischen «Widerlegung» von
Marx, fand die Marxisten in
Theorie und Praxis schlecht
vorbereitet. Gewohnte Formeln
griffen nicht mehr. Allzuviel
hatte sich unmerklich verändert
und zeigte nun plötzlich ein
neues Gesicht. Diese Krise hat
den Übergang des Weltkapitalismus

in eine neue Phase
beschleunigt. Die Aggregation des
Weltkapitals hat sich im
Zusammenhang mit einer ruckartigen

Revolutionierung der
Produktivkräfte verändert. Der
Vorgang kommt einer Mutation

der Produktionsweise des
Kapitals gleich. Trotz aller
Verschiebungen in den globalen
Kräfteverhältnissen sind die
sozialistischen Ökonomien noch
immer in den kapitalistischen
Weltmarkt eingelassen, auch in
diesem Sinne noch immer Zweite

Welt. Die Entwicklungsmodelle
der Dritten Welt stecken

in der Krise. Etwa «Lateinamerika
macht heute die ernsteste

Krise seiner modernen Ge-
14

schichte durch.» (Aguilar 1985)
Für Afrika gilt nichts anderes.
Um zu versuchen, die Aufgaben

der Entwicklung - und zum
Teil geradezu der Erneuerung -
abzuschätzen, die der Marxismus

bewältigen muss, um seine
Zukunft zu gewinnen, versuche
ich im folgenden, einige der
Veränderungen zu skizzieren
und dagegenzuhalten, wie gut
oder schlecht die marxistische
Theorie darauf vorbereitet ist.
Zugleich soll versucht werden,
die Perspektiven abzufragen,
die sich aus der weltweiten
Verbreitung des Marxismus, seiner
Globalisierung und Vervielfältigung,

für seinen «Aggregatszustand»

und für seine Dialektik
von Universalität und Spezifiken

ergeben. Es versteht sich,
dass diese Skizzen nur allzu
fragmentarisch und tastend
bleiben müssen.

Die Krisennöte der Zeit verlangen

gebieterisch die Weiterentwicklung

des Marxismus in
Theorie und Praxis. Freilich ist
bei einer Massenbewegung -
gerade bei einer vielgliedrigen,
nicht autokratisch geführten -
der Übergang nie ohne Krisen
und Konflikte möglich. Eine
Bewegung, die diesen Übergang
nicht lernt, kann sich zerstören
oder um Jahrzehnte zurückgeworfen

werden. Das Schicksal
der Spanischen ,Kommunisti-
schen Partei und ihres ehemaligen

Generalsekretärs Santiago
Carillo, der einmal dem Euro¬

marxismus wichtige Anstösse

gegeben hat, zeigt die Folgen
eines unbewältigten Übergangs

vom «alten» zum «neuen»
Marxismus. Freilich zeigen
andere Parteien eher noch drastischer

die Folgen des NichtÜbergangs,

auch wenn sie sozusagen

geschlossen verfallen. Die

Erneuerung grosser Kollektive
erfordert eine eigene Politik,
wenn sie nicht daran zerbrechen
sollen. Einige Bedingungen
einer solchen Politik seien im
folgenden hervorgehoben, ohne

dass aber die Frage der Politik
der Selbstveränderung der
Marxisten hier ausdrücklich
weitergeführt werden kann.

I. Die Frage nach dem Kode

der Krisen
Ungewisser waren die Aussichten

nie. Mit den Produktivkräften

sind die Destruktivkräfte
erdumfassend geworden; sie

greifen in den Weltraum und

ins genetische Programm des

Lebens ein. Das Bild der tickenden

Zeitbomben geht um in den

Leitartikeln: die Weltbevölkerung,

das Ökosystem, die
internationalen Kreditverhältnisse
des Weltkapitalismus, die
globale Kluft zwischen Arm und

Reich - ebenso viele «Zeitbomben»,

überschattet von den

unmetaphorischen Bomben,
deren Steigerung im Ringen der

beiden Supermächte, angetrieben

durch das Streben der USA

nach militärischem Übergewicht

über die Sowjetunion,



auf Entladung zu drängen
scheint.
Das ist eine Zeit der Apokalyp-
tiker. Der amerikanische Präsident

sieht die Endschlacht mit
dem Bösen heraufziehen. Aber
er ist mehr Apokalypsenmacher
als Apokalyptiker. Unter den
Gegnern der Kriegsvorbereitung

gewinnen die Stimmen an
Gehör, die nicht mehr vom
Kapital und vom Kapitalismus
geredet haben möchten, sondern
von der einen grossen Maschine,

dem grossen System der
Weltherrschaft des Weissen
Mannes. Der Marxismus mit
seinen Unterscheidungen der
Elemente einer neuen Gesellschaft

wird von ihnen widerrufen.

«Cogito, ergo bumm», wie
es in der Sprache der Graffiti
heisst. Eine ganze Wissenschaft
von den Krisen der Klassengesellschaft

und den Grundlagen
solidarischer Vergesellschaftung

wird widerrufen. «Der
Wettlauf mit der Apokalypse»,
erklärt Bahro, «kann nur
gewonnen werden, wenn dies eine
grosse Glaubenszeit wird.» Auf
den ersten Blick hat in der Tat
die Gattungsfrage des Überlebens

den Vorrang vor der
Klassenfrage der Verfügung über
die menschheitlichen
Produktionsmittel und Ressourcen zu
Zwecken privater Bereicherung
gewonnen. Wie aber hängen die
einander überlagernden Krisen
zusammen? Speisen sich am
Ende bestimmte Krisen aus
anderen? Wodurch sind jeweilige
Lösungsstrategien blockiert?
Bilden die Krisen in ihrer
Verknüpfung einen bestimmten
Code? Müssten die Lösungsstrategien

einen entsprechenden,
den ersten «aufknackenden»
Code bilden? Lenkt am

Ende das beschworene eine Wesen

ab von der einzigen realen
Handlungsmöglichkeit, die dann

besteht, die Anordnung der
Elemente einer solidarischen
Gesellschaft umzuordnen? Solche

Fragen richten sich erst
recht an den Marxismus.

Glaubt man wirklich, dass er
die veränderten Verhältnisse
theoretisch durchdringen und
praktisch verändern wird, ohne
sich dabei mitzuverändern?
Fangen wir an bei der Kriegsgefahr,

die aus der Destabilisie-
rung des globalen militärischen
Gleichgewichts durch die von
den USA forcierte neue
Hochrüstungspolitik und durch die
«Star-War-Projekte» der USA
hochgeschnellt ist. Die nähere
Betrachtung zeigt sie mehrfach
verflochten mit der grossen
Wirtschaftskrise und der
Verarbeitung derselben durch die
internationale neue Rechte und
ihr Bündnis mit Neoliberalen
und Neokonservativen. Die
Formel ist die eines militärischen

Keynesianismus. Was
sich zuvor in der Praxis weitgehend

blamiert hatte, war der
soziale Keynesianismus, der
zuerst die Stagflation verstärkt zu
haben schien, um dann
zwischen den Auswirkungen und
Zwängen der Weltwirtschaftskrise

zerrieben zu werden. Die
Krise des Sozialkeynesianismus
grundierte also das Zum-Zuge-
Kommen des Militärkeynesia-
nismus.
Dazu kommen weitere Faktoren.

Wie ein Damoklesschwert
hängt über den Banken die
Gefahr einer Weltfinanzkrise; die
real uneinbringlichen Aussen-
stände der kapitalistischen Banken,

die aus der Verschuldung
vor allem der Länder der Dritten

Welt herrühren, könnten
jederzeit in einen Bankenkrach
münden. Vielleicht ist es der
sich verschärfende Widerspruch

zwischen den Kapitalzentren

und dieser ihrer
«Peripherie», die Überlegungen der
«peripheren» Länder, sich zu
einem Schuldnerkartell zusam-
menzuschliessen und den
Schuldendienst einzustellen,
was das Bedürfnis nach
militärischer Handlungsfähigkeit
gegenüber diesen Ländern
verstärkte und ein Übergewicht
über die Sowjetunion anstreben

liess, um von dort nicht bei
künftigen Interventionen ä la
Grenada oder Nicaragua
blockiert zu werden.
Die Krisen beherrschen die Szene;

sie dürfen nicht ablenken
von den Veränderungen, die
auf der Ebene der Produktionsweise

ablaufen. Diese Veränderungen

werden von der
Weltwirtschaftskrise beschleunigt,
wie sie zugleich die Projekte der
Krisenverarbeitung prägen und
die Richtungen bestimmen, in
der sich die Verhältnisse infolge
der Krise verschieben.

II. Der Übergang zur
elektronisch-automatischen
Produktionsweise

Ein Übergang, so bedeutsam
wie der von der Manufaktur zur
grossen Industrie auf
Maschinenbasis, ist gegenwärtig im
Gange. Ein australischer
Beobachter spricht vom Übergang
von der «Maschinofaktur zur
Zerebrofaktur» (Doug White in
Arena No. 68, Sidney 1984).
Aber dagegen ist dasselbe
einzuwenden wie gegen den
Ausdruck «Postindustrialismus»:
Die industriellen Maschinensysteme

als solche verschwinden
ja nicht, sie werden allenfalls
weiterentwickelt. Hinzugekommen

sind elektronische
Datenverarbeitungssysteme und
Steueranlagen. Die Apparate
fungieren als «Metamaschinen».
Die elektronischen «Metamaschinen»,

die zu den klassischen
Maschinensystemen und
Verfahrensanlagen hinzukommen,
ergänzen diese zu geschlossenen
Systemen der Selbststeuerung.
Die arbeitenden Menschen werden

aus dem unmittelbaren
Produktionsprozess und seiner
Regelung ausgeklinkt. Die
Lücken des «Fütterns» und
«Entladens» sowie des Transports

zwischen unterschiedlichen

Maschinen werden durch
mechanische Apparaturen
geschlossen, nachdem sie

vorübergehend «Resttätigkeiten»
bestimmt hatten. Die Produk¬

ts



tion verläuft elektronisch
gesteuert und in diesem Sinn
automatisch, d.h. ohne direkte
menschliche Mitwirkung. Die
menschliche Arbeit an den
durch solche Metamaschinen
gesteuerten Werkzeugmaschinen

(bzw. Maschinenketten)
oder Verfahrensanlagen gilt der
Vorbereitung, Überwachung
und Entstörung des Verlaufs.
Sie umfasst Tätigkeiten des
Einrichtens und der Instandhaltung

bzw. -setzung der Anlagen.

In bezug auf den
Produktionsprozess im engeren Sinn
nimmt sie die Form der
wissenschaftlich geleiteten Überwachung

seines Automatismus an
mit dem Zweck der Verhinderung

oder Beseitigung von
Störungen. Dazu kommen Aktivitäten

der Weiterentwicklung
des Prozesses bzw. der Anlagen
oder Programme. Dabei sind
die Automationsarbeiter nicht
mehr für einzeln zurechenbare
Produkte, sondern für den Ge-
samtprozess verantwortlich und
dies in einer Form, die ihre
Kommunikation einschliesst.
Die Programmerstellung und
-eingäbe in die «Metamaschinen»

bereitet die Produktion
vor. Eine neuartige Schicht von
Konstrukteuren und Programmierern

tritt zu den klassischen
Maschinenbauern hinzu.
Kommunikations- und
Speichertechniken erlauben es,
Tätigkeiten der Programmierung
und Dateneingabe von der
unmittelbaren Produktion (bzw.
den produzierten Operationen)
räumlich und zeitlich zu trennen.

Die räumliche Konzentration

der Arbeitsplätze verliert
ihre bisherige Funktion. Damit
ist die üblich gewordene Trennung

von Wohn- und Schlafstätten

und Arbeitsorten in
Fluss geraten. Ein massenhafter
neuer Typ von Arbeit findet an
Terminals oder Eingabegeräten
statt, die im Prinzip auch in der
Wohnung aufgestellt werden
könnten, wie es immer öfter
auch tatsächlich geschieht.

So sind Anordnung und
Zuständigkeit der Akteure strukturell

umgewälzt. Die Stellung
der Arbeitenden zum
Produktionsprozess und zueinander
sowie die Stellung der Wissenschaft

in der Produktion und
der Handarbeit zur Kopfarbeit,
aber auch der Bereiche von
Lohnarbeit und Privatheit
haben sich verändert. Indem die
gesellschaftliche Arbeit in solche

Stellungen und Formen
versetzt und aus der Produktion
im engeren Sinne ausgelöst
wird, weil das Aggregat aus den
neuen EDV-Anlagen und der
weiterentwickelten elektrome-
chanischen Kombination von
Anlagen der Energieerzeugung
und -Übertragung, der Energie-
transformation und der Werkzeug-

oder Verfahrensmaschinen
die Produktion bestimmt,

kann von elektronisch-automatischer

Produktionsweise
gesprochen werden. Dass der
Übergang unter der Vorherrschaft

des internationalen Kapitals

und in der Form seiner
Konkurrenzkämpfe vorangetrieben

wird, gibt ihm seine
gefährliche Dynamik der
Massenarbeitslosigkeit und Destabili-
sierung.
Unter diesen Umständen lässt
sich auf die Dauer keine
tradierte Erfahrung, keine klassische

Theorie oder Strategie
unbesehen aufrechterhalten. Alles
ist zu überprüfen, vieles neu zu
denken, die neuen
Handlungsmöglichkeiten sind erst zu
erkunden, auszuprobieren, zu
verallgemeinern. In Zeiten so
tiefgreifender Veränderung gilt,
dass abstirbt, was sich nicht auf
die neuen Bedingungen
einzustellen lernt. Arbeit, so kann
man jetzt oft hören, dieser
zentrale Begriff des Marxismus, ist
nun nicht mehr wichtig, rückt
zunehmend an den Rand. Das
«Ende der Arbeitsgesellschaft»
(Habermas 1985)» sei gekommen.

Entsprechend verliere,
heisst es, der Marxismus an
Bedeutung. Das wäre vermutlich

richtig, würde der Marxismus
die Veränderung der
Produktionsweise nicht theoretisch und

praktisch verarbeiten. Bisherige
Formen der Industriearbeit
treten in den Hintergrund, einige
sterben aus. Der konkretnützliche

Charakter der Lohnarbeit
ist in beispielloser Umwälzung
begriffen, desgleichen die
erforderten Qualifikationsprofile.
Radikal ist diese Umwälzung
bei den Automationsarbeitern.
Viele Berufsbilder veralten,
neue Berufe tauchen auf, die

Ausbildung wird umgestellt.
Kurz, das System der
gesellschaftlichen Teilung der Arbeit
gerät in Bewegung. Eine Trennlinie

in diesem System, die für
Marx höchste Bedeutung hatte,
verändert ihren Stellenwert
besonders: die notorische «Trennung

von geistiger und körperlicher

Anstrengung» fällt. Ganze

Gruppen von Tätigkeiten
sind intellektualisiert. Der

«Körper» wird bis zu einem
gewissen Grad aus der Arbeit
ausgeklinkt. Muskelkraft verliert
an Bedeutung. Damit gerät ein

weiterer Zusammenhang in

Bewegung. Gewisse Verteilungen
von Arbeitsarten auf die
Geschlechter verlieren ihre
Begründungen. Eine bestimmte
männliche Identität des Arbeiters

gerät in Krise. Gewohnte
schwere Nahrung und das
traditionelle Bier werden vom Körper

nicht mehr verbraucht,
nicht mehr «ausgeschwitzt».
Diätetik und Geschlechterverhältnisse,

Intellektualanteile in

der Arbeit usw. - die
Veränderungsimpulse umfassen tendenziell

die gesamte Lebensweise.

Zumal die neue Produktionsweise

auch die «Freizeitindustrie»

erfasst. Unterhaltungsmittel

von kaum widerstehli-
cher Anziehung halten Einzug,

Computerspiele, Videogeräte.
Dies ist erst ein Anfang. Die

Verkabelung wird bestehende

Systeme abnützen
Ebenso viele Veränderungen -
ebenso viele Aufgaben für



Theorie und Praxen der sozialistischen

Bewegung und des
Marxismus. Wird es gelingen,
die gewerkschaftlichen
Organisationsformen den neuen
Bedingungen anzupassen? Werden

die neuen Räume der
Privatindustrie überlassen, oder
werden neue kollektive
Handlungsräume geschaffen? Das
Starren auf die Veränderung
wie auf eine übermächtige Gefahr

macht diese erst unentrinnbar.
Die neuen Produktivkräfte

sind unmittelbare
Überzeugungskräfte für viele, die an
ihnen arbeiten. Es wäre
hoffnungslos, dagegen anzupredi-
gen. Warum auch? Auf der
neuen Ebene wiederholen sich
in neuer Form Widersprüche,
Handlungsspielräume, die von
den konkreten Kräfteverhältnissen,

von der schöpferischen
und verantwortungsbewussten
Durchdringung der neuen
Bedingungen durch die Organisationen

der Arbeiterbewegung
abhängen.
Eine Chance wird die Veränderung

vor allem dann darstellen,
wenn das Schwinden bisheriger
Spaltungslinien produktiv
umgesetzt wird: Vor allem das
Schwinden von Trennlinien
zwischen Intellektualität und
Arbeiteridentität, des traditionellen

Antiintellektualismus,
kombiniert mit Ressentiments
und Minderwertigkeitsgefühlen,

dazu der Bedeutungsverlust
des Männlichkeitskults,
verbunden mit der Erschütterung
patriarchalischer Geschlechterverhältnisse.

Freilich müssen auch die neuen
strukturellen Machteffekte
analysiert werden. Ihre genaue
Gestaltung und Kontrolle kann ein
neuartiger Gegenstand
gewerkschaftlicher und politischer
Kämpfe werden, wie die
Auseinandersetzungen um die
« Personalin formationssyste-
me» zeigen. Die neuen Techno-
'ogien räumen der abstrakten
Möglichkeit nach ebensoviel
ungeahnte Dezentralisierungs¬

chancen wie Zentralmachtverstärkungen

ein. Das Schlimmste

wäre, sie würden von der
Kapitalseite genutzt zur
Zerstreuung der Arbeitenden bei
Zentralisierung der Kontrollen
über sie. Und Zerstreuung ist
im fürchterlichen Doppelsinn
zu verstehen: in alle Winde
zerstreut und so vereinzelt - und
abgelenkt mit der Wucht neuer
Unterhaltungstechnologien (die
freilich auch ambivalent sind
und im Prinzip geöffnet und
umfunktioniert werden könnten

in dezentrale Medien).

III. Rückblick auf Lenins
Projekt

Der letzte Satz von Lenins
«Staat und Revolution» vom
Juli 1917 analysiert den damaligen

Kampf kapitalistischer
Grossmächte um die Weltherrschaft.

Dieses Ringen hatte den
Militärapparat der betreffenden

Staaten so ausgedehnt, dass
sie zu «militärischen Monstren»
geworden waren, welche ihren
Vorteil in der Vernichtung von
Millionen Menschen suchten.
Für Lenin war undenkbar, dass
dereinst die Sowjetmacht, um
deren Aufbau es 1917 ging, in
ein ähnliches Verhältnis
«militärischer Monster» gebannt
sein würde, wo die Vernichtung
von Milliarden Menschen auf
dem Spiel steht. Wenn er die
Frage der Staatsmacht und
ihrer bewaffneten Organe zur
Hauptfrage machte, so
deshalb, weil er zum Bruch mit
dem «Staatsaberglauben» aufrief.

Der alte Staatsapparat
sollte zerschlagen und ein
proletarischer Staatsapparat aufgebaut

werden. Das Kriterium für
den neuen Staat war, dass er ein
bloss transitorischer Staat sein
sollte, der keinerlei besonderen
Militärapparat mehr benötigte,
sondern sich auf die Macht der
bewaffneten Arbeiter - oder
des bewaffneten Volkes - stützte.

Die bewaffnete Arbeiterschaft

sollte die Kontrolle über
den Staat ausüben; die Beam¬

ten sollten keinesfalls mehr als
Arbeiter verdienen. Lenin ging
sogar so weit zu sagen, dass dieser

völlig neuartige Staat, der
nur ein «Halbstaat» sei, von
Anfang an abzusterben beginnen

müsse. All dies zusammen
nannte er - in Anlehnung an
Marxens Lehren aus der Pariser
Kommune - «Diktatur des
Proletariats».

In der Folge verwandelte sich
Lenins Traum ins stalinistische
Trauma. Der Diskurs von der
Diktatur des Proletariats blieb
anscheinend der gleiche, aber
die Verhältnisse schwanden unter

ihm hinweg; neue Strukturen

etablierten sich. Demokratie,
hatte Lenin argumentiert,

ist noch immer eine Staatsform,
also auch noch immer eine
Form der Herrschaft über das
Volk. Wie der Staat gehört sie

zu dem, was in kommunistischer

Perspektive absterben
muss. Er hatte vor allem politische

Mischformen vor Augen
wie den russischen Absolutismus

mit konstitutioneller
Fassade, das preussische oder das
österreichische Kaisertum dazu,
und in Anlehnung an eine
Formulierung von Marx
verallgemeinerte er: «Alle paar Jahre
zu entscheiden, welches
Mitglied der herrschenden Klasse
das Volk durchs Parlament
niederdrücken und zertreten soll -
dies ist das wirkliche Wesen des

bürgerlichen Parlamentarismus

auch in den demokratischen

Republiken.» (Staat,
III.3)
Formen und Institutionen der
Demokratie waren damit vom
kommunistischen Anspruch
abgesprengt. Sie blieben abgebaut,

als ein verselbständigter
militärischer und polizeilicher
Zwangsapparat über der Gesellschaft

sich - mit anderen
Zielsetzungen als der alte, wohlgemerkt

- wieder aufbaute. Der
stalinistische Terror war die
entfremdete Form einer zweiten
sowjetischen Staatsgenese.
Indem die Kollektivierung der

17



vorindustriellen Produktionsmittel

als Verstaatlichung -
ungeachtet der formellen
Unterschiede - betrieben und mit
dem bereits früher verstaatlichten

Industriesektor in die
Planwirtschaft integrier! wurde,
müssten alle Beziehungen
ökonomischer Vergesellschaftung
als staatliche rekonstruiert werden.

Der Staat müsste seine
Grenze in jede einigermassen
relevante Form der Koordination

und Kontrolle von
Produktion und Distribution
vorschieben. Seine Funktionäre
waren zwar keineswegs sicher
vor dem zeitweilig wie wahllos
zuschlagenden Terror, aber sie
erhielten insgesamt einschneidende

Privilegien. Der Körper
der gehobenen Beamten und
Funktionäre - Staat und Partei
verschmolzen miteinander -
konstitutierte sich zur «Nomenklatura»,

zur Korporation
derer, die «einen Namen haben»,
d.h. eine Kaderakte in einer der
hierarchischen Karrieren. Der
Überfall des faschistischen
Deutschland und die Resultate
des siegreich geführten
«vaterländischen» Verteidigungskrieges

entwickelten und befestigten
diese Strukturen. Die

anschliessende Hegemonie gab
den Funktionsweisen von Staat
und Ideologie im sowjetischen
Modell eine weitere Spezifik.
Die Fronten, die Lenin zur Zeit
des Ersten Weltkrieges
vorgefunden hatte, kehrten nun im
«leninistischen» Lager mit neuen

Akzenten wieder. 1917 hatte
Lenin notiert, wie die Politiker
und Theoretiker der II. Internationale

die Aussagen von Marx
und Engels zur Staatsfrage
«vergessen» hatten. Und er hatte

die Entwicklung im Marxismus

verglichen mit der
Entwicklung der frühen Christen
beim Übergang zum Staatskir-
chentum. Die Sozialdemokraten

hatten die Staatsfrage
«vergessen», «. genau wie die
Christen, als ihrer Religion der
Status einer Staatsreligion er-
18

teilt worden war, die (Naivität)
des Urchristentums mit seinem
demokratisch revolutionären
Geist <vergassen> .» (111.2)

Anderthalb Jahrzehnte nach
Lenins Tod war das Bekenntnis
zur «Diktatur des Proletariats»
den Worten nach beibehalten;
die Bedeutung indes hatte sich
radikal verschoben. Dies darf
keinen Augenblick vergessen
werden, wenn Lenins Kriterium
fürs Marxistsein von 1917
wiederbegegnet: «Nur der ist Marxist,

der die Anerkennung des

Klassenkampfs ausdehnt auf
die Anerkennung der Diktatur
des Proletariats.» (II.3)
Der Sinn war gewesen: 1.

Etatismus ist mit Marxismus
unvereinbar; 2. die alte Gewalt wird
nur einer neuen Gewalt
weichen; 3. die neue Gewalt ist keine

andere als die der bewaffneten

Arbeiter bzw. des bewaffneten

Volkes; 4. die Funktionäre
müssen unter der Kontrolle der
Arbeiter stehen und abberufbar
sein; 5. ihre Entlohnung darf
sie nicht besser stellen als
Arbeiter.

Man muss sorgfältig den
unmittelbaren politischen Eingriff
Lenins von der Theorieform
verallgemeinerter Thesen
unterscheiden. Die Thesen treffen
den entscheidenden Punkt in
der Situation des Heranreifens
der zweiten sozialistischen
Revolution vom Oktober 1917. Ihre

strategische Richtigkeit
verdanken sie ihrem Eingehen auf
die Konstellation von
Bedingungen, wie sie damals im
revolutionären Russland gegeben
waren. In entsprechenden
Situationen mögen sie auch in
anderen Ländern brauchbar sein.
Sie sind deutlich geprägt davon,
dass es um die Überlagerung
zweier Revolutionen - einer
bürgerlichen und einer
sozialistischen - und in der sozialistischen

einer industrieproletarisch-städtischen

uüd einer
bäuerlichen - ging, und dies in
einem bisher despotisch regierten
und ökonomisch weitgehend

unterentwickelten Land. Als

verallgemeinerte, zu universellen

Prinzipien erhobene Thesen
sind sie unhaltbar. Was sich

nicht gehalten hat, ist zunächst
das Begriffsmaterial. Vor allem
der Begriff «Diktatur» ist
vollkommen unbrauchbar für
Verhältnisse, in denen der
Mehrheitswillen gegen eine bisher
herrschende Minderheit
durchgesetzt wird; dies ist vielmehr
der konsequente Sinn von
«Demokratie». Ferner ist es als

allgemeine These unhaltbar,
Parlamente als solche zu Schwatzbuden

zu erklären, worauf sie

unter bestimmten
Kräfteverhältnissen reduziert sein
mögen. Besonders unheilvoll war
diese «Wahrheit» in Deutschland,

wo sie von den Nazis

übernommen werden konnte,
ohne dass die Kommunisten
ihnen etwas entgegenzusetzen
vermochten. Dass die Bauern

notwendig den Umsturz
herbeisehnten, die Arbeiter verelendeten

- war alles richtig im Jahr
1917 in Russland und möglich
als Bedingungen zu andern Zeiten

und in anderen Ländern,
aber falsch als Gesetzesaussage.
Die Übertragung solcher Thesen

- sowie der ihnen
entsprechenden Formen der Organisation

und Politik - auf ökonomisch

entwickelte Gesellschaften

- zumal auf solche mit
verwurzelter liberaler Demokratie

- führte in verheerende Niederlagen.

In Deutschland blockierte

sie die Zusammenarbeit mit

dem sozialdemokratischen
Sozialismus; die positive Besetzung

des Diktaturbegriffs
schwächte den Widerstand
gegen die faschistische Diktatur,
als dazu noch Zeit war; und die

Abstossung der «Demokratie»
verhinderte ein antifaschistisches

Bündnis «aller Demokraten».

Marx' Auffassungen von der

Diktatur des Proletariats, an

die Lenins Formulierungen sich

angelehnt haben, müssen heute

reformuliert, ihr richtiger Ge-



halt muss aus der falsch gewordenen

Fassung übersetzt werden.

Dies ist eine der
Entwicklungsaufgaben des Marxismus.

IV. Maos Formel für die
Dialektik von Universalitat
und Spezifik

Lenin und Mao müssen als
Pioniere, nicht als Klassiker begriffen

werden. Die Zeiten der Pioniere

sind rauh und voller
rascher Wendungen. Dass auf die
Zeiten der revolutionären
Kämpfe eine Zeit der Karrieren
samt dazugehöriger Intrigen
beginnt, verleitet dazu, die
«heroische» Zeit als «Klassik» zu
kanonisieren. Bei den Pionieren
wird jeder Gedanke sofort auf
die Probe der Praxis gestellt.
Brecht hat folglich in den
Wendungen dieser Pioniere die
Dialektik gesucht und im «Me-ti»
verdichtet. Brecht ist der «Klassiker»

ihrer Dialektik. Die
Handbuchdialektik wanderte
rasch, wo sie hingehörte, ins
«moderne Antiquariat». Aber
bei Brecht - wie bei anderen
Schriftstellern - blieb die
Dialektik «aufgehoben»; hier war
sie klassisch verarbeitet. Die
Autoritätsverhältnisse im
Marxismus brachten es mit sich,
dass Werke wie der «Me-ti» ein
Geheimtip blieben, statt
massenhaft zum Studium der
Dialektik, oder besser gesagt: zum
Üben einer dialektischen Haltung

und Beweglichkeit genutzt
zu werden.
Einer der fruchtbarsten Beiträge

Maos zum Marxismus war
seine Entdeckung der praktischen

Brauchbarkeit der
Dialektik. Da galt keine starre,
vermeintlich wissenschaftliche
Deduktion. Auch mit Wissenschaften

war dialektisch umzugehen.

Die Dialektik hob in sich
die Moral auf. Dieses
Dialektikverständnis konnte von
Brecht als Weisheit gefasst werden.

Wo es an einem schlichten
Zugang zu so etwas wie Weis-
heit fehlt, kann alles Wissen
verderben. Mao spottete über

den unter Stalin grassierenden
Eifer, Dialektik als System, in
einer Reihe wissenschaftlicher
Gesetzesaussagen, festzulegen.
Es gibt, lehrte er immer wieder,
nur ein einziges Gesetz der
Dialektik, nämlich das der Einheit
der Gegensätze. Überall muss
mit Widersprüchen gerechnet
werden. Widersprüche sind
nichts Schlechtes, sie sind das
Leben selbst. Freilich gilt dies
erst recht vom aktiven
Widersprechen, vom Kämpfen; aber
Widerspruchsfreiheit, Auflösung,

Abschaffung, Vernichtung

von Widersprüchen ist
kein sinnvolles Kampfziel.
Entsprechend widersprach Mao
auch Marx: Es gibt keine Negation

der Negation. Dieses Erbe
von Hegel ist verhängnisvoll.
Der späte Marx würde diesen
Widerspruch geschätzt haben.
Stalin, der in seinem Katechismus

«Über dialektischen und
historischen Materialismus» die
«Negation der Negation»
stillschweigend fallengelassen hatte,

verhielt sich in gewisser Weise

wie die personifizierte Negation

der Negation. Für Mao
war es aufgrund seiner praktischen

Bejahung der Dialektik
selbstverständlich, den Widerspruch

zwischen Führenden
und Geführten, an dessen
einem Pol er selber eingelassen
war, anzuerkennen und - in
Grenzen, versteht sich - zum
öffentlichen Verhandlungsgegenstand

zu machen. Sein
Verständnis von Einheit war in
diesem Sinn dialektisch. Er wusste,

dass jede Einheit eine Einheit

von Unterschieden, ja, von
Gegensätzen ist. Er lehrte, dass

Einheitspolitiken, die nicht auf
der Anerkennung von
Widersprüchen gründen, ungewollt
spalten. Er wies daraufhin, dass
die Nachfolger Stalins trotz
ihrer Kritik an Stalin dessen
undialektische Methode in dieser
Hinsicht fortführten. «Die
Sowjetunion betont die Einheit
und spricht nicht über die
Widersprüche, vor allem den Wi¬

derspruch zwischen den Führern

und den Geführten.» (Mao
Tsetung Unrehearsed, 1958,
103)
Mao sprach über die
Widerspruche. Was mehr ist, er
befürwortete Anordnungen in der
Politik, die den Widersprüchen
Raum gaben. Er gehörte aber
nicht zu den «Liberalen», zu
welchen ehemalige Stalinisten
oft werden. Den Widerspruch
zu bejahen ging einher mit der
Bejahung des Widersprechens.
Er konnte kämpfen. Es war
gefährlich, ihn zum Feind zu
haben. Als Staatsmann wollte er
den Staat nicht zu sehr in
Sicherheit haben. Seine
Sicherheitspolitik beinhaltete immer
eine Dosis von Sicherheitsrisiko.

Freilich war er nicht das

grosse Subjekt der Verhältnisse,
der Steuermann des Staatsboots.

Die Schnippchen, die er
der alten Staatlichkeit schlug,
wurden von ihr zu Staatsaktionen

umgeformt. Dagegen
entfesselte er die Kulturrevolution.
Man kann nicht eigentlich
sagen, dass er scheiterte, als sie
scheiterte. «Dinge bewegen sich
oft zu ihrem Gegenteil.» Seine
Nachfolger, die am Gegenpol
zur Kulturrevolution stehen,
werden wohl wissen, dass sie

neue Widersprüche entfesselt
haben. Dass sie Mao kritisiert
haben, Richtiges und Falsches
an ihm unterscheiden, dass sie
nicht seine Äusserungen und
Handlungen, sondern nur
seinen Leib einbalsamiert haben,
liegt bei aller sonstigen
Gegensätzlichkeit ganz auf Maos
Linie der Einheit von Gegensätzen,

die aller ideologischen
Ewigkeit feind war. «Hauptverwaltung

Ewige Wahrheiten
(HEW)» pflegte Robert Havemann

die für solche ideologische

Ordnungshütung zuständigen

Stellen von Partei und Staat
in der DDR zu nennen. Die
unfreiwillige Dialektik solcher
Ideologieverwaltungen besteht
darin, dass es die je neuesten
Ewigen Wahrheiten des Tages

19



sind, unter denen sie sang- und
klanglos die je gestrigen Ewigen
Wahrheiten verschwinden
lassen.

Es ist ein Akt gedankenloser
Arroganz oder politischen
Sektierertums, wenn man - wie das

«Philosophische Wörterbuch»
der DDR (Buhr/Klaus) oder
der «Frankfurter» W. Euchner
- Mao abspricht, Marxist gewesen

zu sein.
Mao artikulierte den chinesischen

Marxismus als Ergebnis
der «Verbindung» einer universellen

Theorie mit der «konkreten

Praxis der chinesischen
Revolution». Seine Formel für die
Verbindung von Universellem
und Spezifischem in nationalen
Formationen des Marxismus
sichert ein unbedingtes Minimum
des Notwendigen. Zugleich
trägt sie die Spuren eines
vorläufigen Kompromisses: Freie
Hand an der Praxisfront - Ruhe

an der Theoriefront. Das
bedeutet unter den Umständen
der chinesischen Revolution
praktisch, den Sowjets die
Theoriekompetenz zu überlassen,

im Praktischen aber
Unabhängigkeit zu bewahren. Die
Formel ist also notgeboren. Die
Chinesen waren sozusagen -
neben den Jugoslawen - die
«ersten Zweiten» nach der
russischen Revolution. Wenig andere

Erfahrung lag vor. Die einzige

etablierte revolutionäre
Legitimität war die sowjetische.
Heute ist es möglich und nötig,
diese Formel aufzuheben. Der
Bereich einer ahistorischen und
gleichsam unerfahrenen
revolutionären Theorie ist eine aus der
Not eines Kompromisses geborene

ideologische Vorstellung.
Für Lenin hatte schliesslich
nichts prinzipiell anderes gegolten

als für Mao, nur dass er
noch keine erfolgreiche sozialistische

Revolution vor Augen
haben konnte. Lenin «las» im
historischen Moment der
Revolution vor allem Marxens
Auswertung der Erfahrungen der
Pariser Kommune und verband

sie mit den konkreten Gegebenheiten

des damaligen Russland
und seiner revolutionären Massen

und Erfahrungen. Entsprechend

«las» Mao später Lenin
und die Russische Revolution.
Maos Formation war so sehr
und so wenig «allgemeine
Wahrheit von universeller
Anwendbarkeit» wie die Lenins.

V. Zeichnet sich eine neuartige
historische Aggregatform
des Marxismus ab?

«Nur alle Menschen machen
die Menschheit aus, nur alle
Kräfte zusammengenommen
die Welt. Diese sind unter sich
oft im Widerstreit, und indem
sie sich zu zerstören suchen,
hält sie die Natur zusammen
und bringt sie wieder hervor.»
Goethe, Wilhelm Meisters
Lehrjahre VIII.5
«Alles hat sowohl seine Einheit

mit anderen Dingen als
auch eigene Unabhängigkeit.

» Mao

Ist der Marxismus reif genug,
seine Geschichtlichkeit unverstellt

auf sich zu nehmen? Für
Marx und Engels verstand sich
die Geschichtlichkeit ihres eigenen

Projekts im Prinzip von
selbst, was freilich immer leichter

ist als im gelebten Tun. Die
Ideologie verlangt ihre Ewigkeit.

Mit dem Ewigkeitsbild der
Ideologie verschmilzt leicht
etwas anderes, das notwendige
Streben nach Haltbarkeit und
festem Stand in den Kämpfen.
Spontan neigt dieses Bedürfnis
dazu, sich der Ideologie in die
Arme zu werfen. Diese
Umarmung ist erstaunlicher
ungewollter Dialektiken fähig.
Atheismus z.B. kann religions-
förmig werden. Die Ideologie
verspricht Ewigkeit. Sie gibt
Halt. Freilich ist der Halt
illusionär. Es gibt, wie Brecht
immer wieder dargestellt hat, nur
eine wirkliche Festigkeit, das ist
die Beweglichkeit, die sich nicht
verliert. Das Erlernen dieser
Dialektik gehört zu den Aufga¬

ben des Marxismus an der
Schwelle zum 21. Jahrhundert.
Es war Schwäche, sich hinter
der neuen Metaphysik einer
selber ungeschichtlichen
Geschichtsphilosophie verstecken
zu müssen. Auf der Gegenseite
zu solchem «Hegelianismus der

Armen», bei den rechten
Sozialdemokraten, war es Flucht
in kurzfristige Opportunität,
jede ernsthafte Theorie des
Kapitalismus abzustossen und sich

für «rundum offen» zu erklären

bei tatsächlicher Ausgrenzung

des Marxismus. Wenn
dem Festungstyp einer
bestimmten kommunistischen
Politik eine metaphysische Denkweise

entsprach, so der
sozialdemokratischen Politik der

(nicht nur Klassen-)Kampf-
losigkeit das Stückwerkdenken
eines «kritischen Rationalismus»,

ergänzt durch
Moralphilosophie.

Ein seine Dialektik unter den

neuen Bedingungen
wiedergewinnender Marxismus wird seine

Instanzen so anordnen, dass

er undogmatisch und
veränderungsfähig sein wird, ohne seine

kapitalismuskritische
Wissenschaft, seine angehäuften
geschichtlichen Erfahrungen
und seine grundlegenden Ziele

preiszugeben. Es gehört zu den

wohlfeilsten demagogischen
Phrasen, den Primat der Praxis

gegen Theorie auszuspielen.
Gerade vom Standpunkt einer

wissenschaftlichen Theorie, die

sich keinen ihr äusserlichen
Diktaten beugt und sich nicht

praktisch verkürzen lässt, wird
die Praxis, insofern sie unter
dem Diktat der Not-Wendigkeit

entwickelt wird, zur letztlich

entscheidenden Instanz.
Die Not der antagonistisch
vergesellschafteten Arbeit - und

damit auch die Not der
Arbeitslosigkeit -, verbunden mit den

Nöten der Krisen und
Krisenfolgen, der Notwehr gegen eine

immer umfassender gewordene
Destruktivität, waren und sind

es, was den Marxismus hervor-
20



gebracht hat und am Leben
erhält, indem es ihn immer wieder
hervorbringt. Die Lehren des
Marxismus sind deshalb immer
in Abhängigkeit von diesen
notwendigen Kämpfen aufzufassen.

Nur so entgehen sie der
Scholastik wie der Preisgabe.
Sie sind lebenswichtig, aber nur
indem das Leben wichtiger ist,
nur um eines andern willen
also, nichts Erstes, nichts Letztes.
Sie müssen gehandhabt werden
wie das Denken, von dem
Brecht, in Umformulierung
eines Gedankens des Pragmatismus,

sagt, dass es aus Handlungen

hervor- und neuen Handlungen

vorausgeht. Der Marxismus

strebt die Einheit von Denken

und Handeln an, aber
keineswegs im «Zusammenfallen»
beider, wie es sich dem linksradikalen

Korsch der 20er Jahre
darstellte, sondern als zugleich
voneinander Unabhängiger, die
ihren je eigenen Gesetzen folgen

und deren Verhältnis sich
als widerspruchsfähig bewähren

muss. Politik und Wissenschaft

lassen sich nicht aufeinander

reduzieren. Für ihre
gleichwohl wirksame - und für
Marxisten bewusst zu gestaltende

- Einheit nichtreduktionisti-
sche Bewegungsformen zu
entwickeln, gehört zu den Aufgaben,

die noch Generationen
beschäftigen werden, ja vielleicht
nie endgültig «lösbar» sind.
Die innere Differenzierung des
Marxismus auf nationaler und
regionaler Stufenleiter steht in
Wechselwirkung mit seiner
Vervielfältigung auf internationaler
Ebene, fällt aber keineswegs
damit zusammen. Die ersten
Akte des Prozesses der internationalen

Pluralisierung des
Marxismus verliefen katastro-
Phisch. Das fürchterliche
Versagen der Sozialistischen
Internationale angesichts der Entfesselung

des Ersten Weltkriegs
bestimmte die erste grosse Spaltung.

In der an das Modell der
ersten siegreichen sozialistischen

Revolution sich an¬

schliessenden Linie im
internationalen Marxismus, dem
Marxismus-Leninismus, prägte die
Unfähigkeit der nachleninschen
Sowjetunion, mit inneren
Unterschieden umzugehen, eine
Serie von Spaltungen unter dem
Vorzeichen des «Verrats».
Nach dem Muster der Trotzkis-
mus-Kampagne wurde Jugoslawiens

eigener Weg von der
Sowjetunion mit einer
Verratskampagne beantwortet, die zur
«Titoisten»-Jagd in allen
kommunistischen Parteien und den
von ihnen regierten Ländern
blies. Chinas Eigenwilligkeit
führte zum Bruch von seiten
der Sowjetunion und zu einer
von beiden Seiten geschürten
Feindschaft, die bis an den
Rand des Krieges getrieben
wurde. Die Revolutionen in
Vietnam und Kambodscha
führten zu Kriegen zwischen
Ländern, deren Regierungen
sich gleichermassen auf den
Marxismus-Leninismus beriefen.

Zugleich erwies aber die
Beziehung auf Marx und Lenin
eine merkwürdige Autonomie
gegenüber solchen Feindschaften,

so sehr, dass Mao - anders
als Kim II Sung - selbst nach
dem Bruch mit der Sowjetunion

seine Eigenständigkeit
fast nur in bezug auf die besonderen

Bedingungen Chinas und
kaum allgemeintheoretisch zum
Ausdruck brachte.

Was zögernd und konfliktbeladen

begonnen hat, wird es be-
wusster und allgemein als
notwendig anerkannt weitergehen?
Wird die praktische Vervielfältigung

des Marxismus ihre
katastrophische Form verlieren?
Zweifellos ist eine neue Logik
der Einheit erforderlich.
Obwohl einige ihrer Bewegungsformen

sich abzeichnen und eine

Normalisierung stattgefunden

hat, ahnen wir sie erst in
Umrissen. Die Analyse einiger
Elemente und Andeutungen,
die sich heute bereits beobachten

lassen, kann zum Ausgangs¬

punkt weiterführender Überlegungen

gemacht werden.
Marxistischer Polyzentrismus
und Pluraler Marxismus fallen
nicht unmittelbar zusammen.
Das «Ankommen» des Marxismus

in immer mehr Ländern,
der darauf folgende Polyzentrismus,

den Togliatti (anlässlich

des Umschlagens einer
bestimmten sowjetischen
Einheitspolitik im Verhältnis zur
VR China in feindliche
Spaltung) ausgerufen hat, ist das
eine, das jeweilige Aggregat der
Instanzen, Kräfte und Tendenzen

des wissenschaftlichen
Sozialismus auf nationaler Ebene
ein anderes. «Aggregat» dient
hier als Begriff für eine
bestimmte Dimension von
Vergesellschaftung: so fragte Ingrao
angesichts der Fragmentierung
der Arbeiterklasse und der Politik

der sozialen Bewegungen
nach der «aggregierenden
Kraft» (Ingrao 1982).
«Aus der Erfahrung der letzten
Jahre wissen wir, dass die
Entwicklung nicht von sich aus die
Homogenisierung und
Vereinfachung der Kräfte hervorbringt,

dass sie also keine
objektive Basis des Zusammenschlusses

(aggregazione),
(bereitstellt), worauf eine

Hegemonie der Arbeiterklasse
gegründet werden könnte.»
(Ingrao 1982)
Viele Auswirkungen erscheinen
zunächst ambivalent. Man
weiss nicht, ob sie Ausfaltungen

von Unterschieden eines
Ganzen sind oder dessen
Auseinanderfallen. Ist es wie bei
einem Feuerwerk, wo die Funken
auseinanderfahren, um
schliesslich einzeln zu verglühen?

Oder ist es wie beim
Auftauchen einer Landschaft aus
der Flut, wo zunächst einzelne
Punkte sichtbar sind, die sich
allmählich zu Inseln ausdehnen,

bis die ersten
Landbrücken zwischen ihnen entstehen

und sich endlich ein Festland

herausstellt? Versuchen
wir es weniger bildhaft. Es gibt

21



nicht nur unterschiedliche
Strömungen im Marxismus, auch
nicht nur Unterschiede der
Organisiertheit (ob überhaupt und
wo), sondern es gibt marxistische

Elemente auf ganz
unterschiedlichen Ebenen, in heterogenen

Praxisfeldern, wie in
Politik, Gewerkschaft, Wissenschaft,

Literatur, Kunst, ja
sogar Recht und Religion, und es

gibt sie in der Frauenbewegung
und in anderen sozialen
Bewegungen. Es gibt theoretische
Fronten, die laufen quer zu
politischen Fronten. Dieses
Aggregat stellt sich zunächst als
disparat dar. Das ist nicht als
disparat zu verstehen. Was da
als disparat auftritt, kann an
sich produktive Differenzierung

sein. Freilich handhaben
vergreisende «Orthodoxien»,
auf die immer weniger gehört
wird, noch die alten Entlarvungen.

Aber was jene Anordnung
wirklich bedeutet, erschliesst
sich nicht auf den ersten Blick,
schon weil ihre Bedeutung keine

bloss faktische Gegebenheit
ist, sondern von vielerlei
Aktivitäten bedingt ist. Kurzum, die
Bedeutung jenes Aggregats ist
nicht hauptsächlich zu beschreiben,

sondern auch in Anstrengungen

und Konflikten zu
gestalten.

Da wächst etwas Benötigtes
vielfach heran - und ist sich im
Weg. Lässt die Situation der
skizzierten Disparatheit sich

produktiv wenden? Der
neuentstehende Reichtum wird zum
Störfaktor und sogar zum
Widerstandspotential, sobald er
mit den tradierten Formen,
Einheit der Handlungsfähigkeit
einseitig zentralistisch und von
oben herzustellen, in Berührung

kommt. Könnte es sein,
dass diese Formen dem weniger
entwickelten Niveau verhaftet
bleiben, auf dem sie einmal
ausgebildet worden sind? «Lieber
tausendmal mit der Partei irren
als einmal gegen die Partei
recht haben» - wäre am Ende
der geradezu angstbesetzte
22

Wolfgang Fritz Haug, geb.
1936, wurde Ende der 50er
Jahre durch die Anti-Atom-
Bewegung politisiert, war
Sekretär des Berliner
Ausschusses «Kampf dem
A tomtod» und Gründer der
Zeitschrift «Das Argument»
(1959); trat damals der SPD
und dem SDS bei. In den
60er Jahren Austritt aus der
SPD, seither parteilos. Seit
1979 Prof. für Philosophie
an der FU Berlin. Herausgeber

der deutschen Fassung
des «Kritischen Wörterbuchs

des Marxismus»;
Veröffentlichungen zu
Existentialismus, Faschismus und
Antifaschismus, Warenästhetik,

Ideologie und
Massenkultur. Der nachstehende

Aufsatz von W.F. Haug
ist die stark gekürzte
Fassung seines Beitrags zur X.
Konferenz «Socialism in the
World» in CavtatfJugoslawien

1985. Die ungekürzte
Fassung erscheint im Herbst
in: W. F. Haug, Pluraler
Marxismus - Beiträge zur
politischen Kultur
(Argument-Verlag).

Disziplin- und Befehlstypus der
III. Internationale eine
Organisationsform des Kriegskommunismus

oder der staatsautoritären
nachholenden Industrialisierung,

kurz, ein Ausdruck
von Armut und Unentwickeltheit,

eine Tugend mithin, die
vor allem aus der Not gemacht
war und in entsprechenden
Situationen möglicherweise wieder

gemacht werden muss?
Vielleicht können wir bald
gelassener werden und anfangen,
darauf wie auf frühsozialistische

Primitivformen zurückzublicken.

Einheit ist so nötig wie
Handlungsfähigkeit. Die Frage
spitzt sich zu auf die Frage nach
einem Typ von Eiqheit, der mit
dem gewachsenen Reichtum an
Differenzierungen und regionalen

Initiativen vereinbar ist.

Vielleicht ist die gegenwärtige
Anordnung von Elementen
eines wissenschaftlichen Sozialismus

in so vielen kapitalistischen
Ländern, mit ihrer Disparatheit
und oft genug ihren lähmenden
Rivalitäten, der negative
Vorschein eines Positiven, sprich
einer komplexeren
Entwicklungsmöglichkeit von Einheit -
d.h. kollektiver Handlungsfähigkeit

-, in der Wissenschaften,

Künste, Lebensformen -
aber auch «die Theorie» - sich

entwickeln und unterscheiden
können, ohne immer sofort vor
die Wahl gestellt zu werden, in

die eine monolithische Einheit
sich einzufügen oder den
feindlichen Gegensatz darzustellen.
Oder wäre der Wunsch der Vater

dieser Perspektive? Wäre
zumal unter Intellektuellen die

Rivalität der vielen winzigen
imaginären Zaunkönigstümer
unaufhebbar ohne zentralen
Staatszwang zur Einheit? So

rechtfertigte sich schon immer
die Herrschaft aus der Teilung.
In der Tat sind die Determinanten

der Spaltung unter den
Elementen einer neuen Gesellschaft

nicht aus Pappe. Markt
und Staat verteilen entscheidende

Chancen. Wie bei der

Marktgeltung die Kapitalmacht
die Position des Gatekeepers
hält, d.h. den Zwang kontrolliert,

so bei Staatsauftrag und

Beamtenlaufbahn die politische
Herrschaftsmacht. Wären
daher bei den akademischen
Marxisten Markt und Universitäts-
(aiso auch Staats-)Laufbahn die

wesentlichen Determinanten,
während die Teilnahme am

Projekt der befreiten Arbeit in

einer solidarischen und ökologisch

wirtschaftenden Gesellschaft

nur imaginär wäre? Wären

die akademischen Marxisten

des Westens bestenfalls

«kleinbürgerliche Sozialisten
der Phrase»? Und wäre der

«Seminarmarxist», als Typ
einer missglückten Verknüpfung
von akademischer Tätigkeit
und gesellschaftlichem Engage-



ment, die Figur eines notwendigen

Scheiterns? Usw.
Ein Netzwerk von Interventionen

entsteht, das darum, dass
es unbefohlen, ungesteuert,
nichtzentriert oder allenfalls
multizentrisch ist, weder schwächer

noch schlagbarer sein muss
als zentralorganisierte Formationen,

ganz im Gegenteil, das
mehr Initiativen entfesseln und
vom Gegner weniger leicht
getroffen werden könnte und die
politischen Parteien der Linken
und auch die Gewerkschaften
mit einer Umwelt versorgt, die
ständig ideelle und personelle
Ressourcen reproduziert, ohne
darum nur «Vorfeld», wie es im
sozialdemokratischen Jargon
heisst, oder bloss Zulieferbetrieb

zu sein, sondern Milieu
durchaus eigenen Rechts, wo
sogar in besonderem Masse die
Ansprüche artikuliert werden,
denen die Politik zu dienen hat.
In der Entwicklung von
Echoverhältnissen mit Verstärkereffekt

zwischen den unterschieden

bleibenden Instanzen und
Praxisfeldern wächst insgesamt
eine politische Kultur.

VI. Ein neuer Typ «organischer
Intellektueller» des
Sozialismus und seine
Aufgaben

Eine wichtige Stelle im Spektrum

sozialistischer Positionen
ist die des demokratischen
Sozialismus. Die Schwäche dieses
Konzepts ist, dass es wenig Realität

hat, dass es im
rechtssozialdemokratischen Diskurs
nicht viel mehr als eine
Verlegenheitströstung über eine Politik

sozialer Marktwirtschaft
war. Wenn man aber die Linie
der Rosa Luxemburg in die
Gegenwart verlängert, dann
gewinnt die Verbindung von
Demokratie und Sozialismus ihre
Leuchtkraft jäh zurück, und
man merkt, was einem mit dem
Zielbegriff des demokratischen
Sozialismus abhanden gekommen

war. Diese Zielvorstellung
ist insofern besonders wichtig,

als sie in allen entwickelten
kapitalistischen Ländern die einzige

ist, die Aussicht auf irgendeinen

Erfolg haben kann. Die
Stelle ist marxistisch unterbesetzt.

Diese Abwesenheit oder
allenfalls schwache Präsenz
trägt zur Schwächung politisch
rivalisierender Positionen des
Marxismus bei, so paradox dies
für den gesunden Menschenverstand

fraktioneller Rechthaberei

klingen mag. Die Stelle eines
demokratisch-sozialistischen
Marxismus ist eine der Leerstellen

einer notwendigen Zukunft.
Desto wichtiger sind die
vorhandenen Ansätze und Figuren.

Die in der mitteleuropäischen

Tradition herausragende
Figur, von der Detlev Albers
eine Linie zu Gramsci gezogen
hat, ist Otto Bauer. Von der
Seite eines demokratischsozialistischen

Marxismus hat
er Ansätze eines «integralen
Marxismus» entwickelt. Zu
den Entwicklungsaufgaben des
Marxismus gehört es, diese
Ansätze sorgfältig auszuwerten
daraufhin, was sie für die Einheit

der einander entgegengesetzten

Formationen im
Marxismus leisten. Otto Bauer richtete

gegen Ende seines Lebens
Forderungen an die Sowjetunion,

die deswegen, weil sie in
der damaligen Situation unge-
hört blieben, nicht veraltet
sind. Die Sowjetunion war
damals das einzige Land, in dem
sich marxistische Wissenschaft
etablieren konnte. Bauer appellierte

an die SU, diese Position
treuhänderisch für die Marxisten

der ganzen Welt zu führen,
nicht aber sie staatlicher Machtpolitik

zu unterwerfen und
ideologisch zwangsgleichzu-
schalten, wie es damals
geschah.

Heute gibt es viele und
vielgestaltige Formen der Ausbildung
marxistischer Wissenschaft,
und die Fragen stellen sich
anders. Mindestens so wichtig -
wenn nicht wichtiger - wie das
Verhältnis zur Sowjetunion ist

das Verhältnis demokratischer
Sozialisten, die vor allem in
entwickelten Industriegesellschaften

ihr historisches Recht
haben, zu den Revolutionen der
Dritten Welt. Die Marxisten
beider Formationen müssen
sorgsam darauf achten, ihre
jeweiligen «konjunkturellen»,
praktisch notwendigen Richtigkeiten

nicht in die Form
falscher Allgemeinheiten zu bringen.

Ohne aufzuhören, die
eigene Position in dem, was für
sie notwendig ist, zu bestimmen,

bedürfen sie doch ebenso
notwendig der Schnittstellen
mit den ihnen im übrigen
widersprechenden Positionen. Historisch

und praktisch angegangen,

ist diese Aufgabe lösbar.
Ihre Lösung ist von eminenter
politischer Bedeutung; sie
berührt die Überlebenschancen
von Revolutionen, wie Nicaragua

heute wieder lehrt.

Stellen sich auch die Fragen
heute nicht mehr so, dass die
Beziehung zur Sowjetunion die
entscheidende Stelle einnimmt,
so ist es doch unabdingbar,
nicht nur Marx und Engels,
vielleicht noch Rosa Luxemburg

und Gramsci, sondern
auch Lenin weiterhin zu studieren

und das kritische Lernen
aus seinem Werk mitzuüberlie-
fern. Eine Erneuerung ist nur
lebensfähig, wenn sie auch die
Überlieferung erneuert, die
Lektüre der Gründergestalten
und die Auswertung der mit
ihren Namen verbundenen
historischen Erfahrungen mitnimmt
in die Veränderung. Der
Aufbruch in offene Strukturen ist
besonders ungeschützt. «Manches

geht in Nacht verloren.»
Wenn kein Unterschied
gemacht wird zwischen dem
«Heute neu» von Moden und
der notwendigen Erneuerung,
dann geht der Aufbruch verloren,

wie so viele Erneuerungsimpulse

und engagierte Genossen

früher schon. Gegenüber
solchem Verlorengehen behal-

23



ten die Orthdoxien recht. Wie
also?
Eine Reihe von Phrasen besetzt
das Feld vermeintlich marxistischer

Diskurse über Intellektuelle.

1. Intellektuelle gehören
der bürgerlichen Klasse an oder
sind Kleinbürger. 2. Intellektuelle

müssen folglich «Klassenverrat»

begehen, um zur
Arbeiterbewegung und zum
wissenschaftlichen Sozialismus zu
stossen. Oft wird übersehen,
dass zu diesen beiden «Evidenzen»

eine dritte gehört: Bürgerliche

Intellektuelle haben den
wissenschaftlichen Sozialismus
konstituiert und «von aussen»
in die Arbeiterklasse hineingetragen

- so formulierte es

Kautsky, von dem es Lenin
übernommen hat. Man muss
den Sachverhalt, den diese
Formulierungen abdecken, unter
ihnen wiederentdecken. Den
Arbeitern mag die «Wissenschaft»

«von aussen» gekommen

sein, aber die Wissenschaft
ist nicht einfach Teil des Besitzes

und der Logik der
herrschenden Klasse. Überhaupt ist
das Bild des «Kommens»
mythisch. Es sind die Individuen,
die sich in ein spezifisches
Praxisfeld, das in einer bestimmten
Form institutionalisiert ist,
hineinbewegen. Bürgerkinder, die
Wissenschaften studieren,
bewegen sich in einem Raum, der
bürgerlich institutionalisiert ist
und zugleich über das Bürgerliche

hinaus ist. Dem Bürgersohn
Marx, der sich in verschiedene
Wissenschaften eingearbeitet,
sich ihre Denkmittel und ihr
historisches Wissen angeeignet
hatte, begegnete als demokratischem

Journalisten «von
aussen» der Sozialismus und
Kommunismus in seinen verschiedenen,

teils utopischen, teils
rohen, teils kleinbürgerlichen,
teils proletarischen Formen.
Geschichtskenntnisse, theoretische

Denkmittel und
politischökonomische Studien erhielten
einen neuen Sinn, indem Marx
sich in die sozialistischen Tradi-
24

tionen einarbeitete, was für ihn
hiess, dass er sie kritisierte und
umzuarbeiten begann. Marx
rekonstituierte den Sozialismus
wissenschaftlich; diese Arbeit
arbeitete ihn selbst um und
rekonstituierte ihn zum sozialistischen

Subjekt. Das «von
aussen» gilt also für beide Komponenten,

die Arbeiter wie die
Intellektuellen. Auch war die
Wissenschaft nicht einfach «in»
der bürgerlichen Klasse,
sondern dieser widersprüchlich
zugeordnet. Der wissenschaftliche
Sozialismus und die Parteien,
die dieses Projekt trugen, waren

ihrerseits nicht einfach «in»
der Arbeiterklasse. Umgekehrt,
das Projekt des wissenschaftlichen

Sozialismus, seine
Organisationen und Organe, dazu seine

Theorie, konstituierten eigene

«Räume», in die hinein sich
die sozialistischen Arbeiter,
Intellektuellen, Künstler usw.
bewegten.

Seit den Gründerzeiten hat das
«Verratsmodell» des marxistischen

Intellektuellen allen
gesellschaftlichen Boden unter
den Füssen verloren, ist zur
scheinradikalen Phrase mit
nurmehr finsterer Funktion geworden.

Denn inzwischen hat eine
enorme Entfaltung der
Kulturgesellschaft stattgefunden. Die
«Gebildeten» als geschlossene
bürgerliche Klassenelite existieren

nicht mehr. Es gibt ein Heer
von Individuen, die mit
intellektuellen oder intellektualisier-
ten Tätigkeiten beschäftigt
sind, die meisten in irgendeiner
Form der Lohnabhängigkeit.
Und wiederum hat das Projekt
des wissenschaftlichen und
demokratischen Sozialismus unter
diesen Gruppen nicht nur seine
Anhänger, sondern seine
zumeist informellen Mitarbeiter,
Echogeber, Multiplikatoren,
Anreger, Koordinatoren in
allen möglichen gesellschaftlichen

Bereichen. »Dass solche
Tätigkeiten ungelenkt erfolgen,
macht sie gerade zu einer der
Kraftquellen für den Sozialis¬

mus. Es gilt zunächst,
unumwunden die Legitimität und
Notwendigkeit einer vielgestaltigen

ungerufenen und
selbsttätigen Mitarbeit am Projekt
einer solidarischen
Vergesellschaftung der Arbeit und damit
der Mensch-Natur-Beziehung
anzuerkennen.
Die Institutionen und Organisationen,

die Umbesetzungsstel-
len und Medien des Sozialismus
müssen dem neuen Niveau der
gesellschaftlichen Kräfteverhältnisse

angepasst werden,
sonst pervertieren sie weiterhin
mögliche Kraft in Gegenkraft,
mögliche neue Formen der Einheit

in solche der Fragmentierung.

Ein Aufgabenkatalog
deutet sich an, der nur durch
ein neuartiges Aggregat von
Subjekten mit Erfolg angepackt
werden kann. Statt die Individuen

zu entlarven, die
«selbsternannte» Marxisten sind, muss
man die Herausbildung von
Formen fördern - und selber

zum Gegenstand des
Kopfzerbrechens vieler machen -, in
denen die vielen Einflechtungen
ein elastisches und darum desto

tragfähigeres Netzwerk bilden.
Literatur
Albers, Detlev, 1983: Versuch über Otto
Bauer und Antonio Gramsei. Zur
politischen Theorie des Marxismus. West-

Berlin.
Bahro, Rudolf, 1985: Hinein oder
hinaus? Die Position der Fundamentalisten,
in: W. Bickerich (Hg.), SPD und Grüne.
Das neue Bündnis? Reinbek bei Hamburg.

Habermas. Jürgen. 1985: Die Neue
Unübersichtlichkeit. Frankfurt/M.
Ingrao. Pietro, 1982: Elemente einer

neuen Logik linker Politik, in: Argument

133.

Lenin, Wladimir Iljitsch: Staat und

Revolution.

Mao. 1974: MaoTse-TungUnrehearsed.
Talks and Letters 1956-71. Ed. by Stuart

Schräm (Penguin).
Projekt Automation und Qualifikation,
1980-83: Aulomationsarbcit: Empirische

Untersuchungen, 4 Bände. AS

43, 55, 67 und 79: Argument-
Sonderbände) West-Berlin.
PIT Projekt Ideologie-Theorie).
1984: Die Camera obscura der Ideologie.

Philosophie - Ökonomie - Wissenschaft.

Drei Bereichsstudien von Stuart

Hall, Wolfgang Fritz Haug und Veikko

Pictilä. AS 70: Argument-
Sonderband) West-Berlin.


	Marxistische Perspektiven an der Schwelle zum 21. Jahrhundert : wie weiter im Marxismus?

