
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 64 (1985)

Heft: 4

Artikel: Die Suche nach einem anderen Weg

Autor: Lafontaine, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Suche nach einem anderen Weg
Von Oskar Lafontaine

Jedes Jahr verhungern auf der
Erde 45 Millionen Menschen.
Der atomare Weltbrand kann
jeden Augenblick ausbrechen.
Die Zerstörung der Natur
schreitet immer weiter, scheinbar

unaufhaltsam voran. Die
Industriegesellschaft ist an ihre
Grenzen gestossen.
Massenarbeitslosigkeit und Armut, die
überwunden schienen, sind
zurückgekehrt. Zwar haben in den
Industriestaaten Wirtschaft,
Wissenschaft und Technik zu
gewaltigen Errungenschaften
geführt, doch wiegen diese bei
weitem nicht auf, was an Zerstörung

angerichtet und an existentieller

Gefährdung aufgebaut
wurde. Hungertod, Atomtod,
Naturzerstörung und soziale
Not sind Ergebnisse menschlichen

Handelns, für dessen Folgen

die Menschen einstehen
müssen, zumindest für die
Folgen, die sie voraussehen können.

Es fällt uns schwer, unser
Handeln als ursächlich für Tod
und Elend überall in der Welt
anzusehen. Wir können die
Verantwortung dafür aber nicht
verweigern, wir sind immer
verantwortlich, auch - oder gerade
- wenn unser Handeln aus
Nichtstun und Unterlassen
besteht. An dieser Feststellung
kommt man nur vorbei, wenn
man den Menschen die Fähigkeit

zur freien Entscheidung
abspricht.

«Ich glaube, nichts Lebendes
kommt heute ums Politische
herum. Die Weigerung ist auch
Politik, man treibt damit die
Politik der bösen Sache.» Mit diesen

Worten beschrieb Thomas
Mann die Situation des Jahres
1945. Niemand wird heute -
1985 - akzeptieren, dass wir uns
bewusst für Hungertod, Atomtod,

Naturzerstörung und sozia-
2

le Not entschieden hätten. Für
Freiheit von Atomwaffen,
Ernährung für alle, Naturschutz
und Wohlstand für jeden haben
wir uns allerdings auch nicht
entschieden. Wer heute über das
Politische nachdenkt, wer
unvoreingenommen die weltweiten
Entwicklungen zur Kenntnis
nimmt, wird sehr schnell zu der
Einsicht kommen, dass es nicht
so weiter gehen kann wie bisher.
Wenn ein Mensch sich nicht
mehr zurechtfindet, muss er sich
darüber klarwerden, was er
eigentlich will. Da Politik und
Gesellschaft ratlos geworden sind,
muss die Frage gestellt werden,
was wir eigentlich wollen, welche

Ziele wir haben.
Wir wollen die Hungerkatastrophen

nicht. Wir wollen sie
vermeiden. Wir wollen den Atomtod

nicht. Wir wollen ihn
vermeiden. Wir wollen die Zerstörung

der Natur nicht. Wir wollen

sie vermeiden. Wir wollen
die Massenarbeitslosigkeit
nicht. Wir wollen sie vermeiden.
Diese Widersprüche sind nur
dann aufzulösen, wenn wir
erkennen, dass unser alltägliches
Verhalten, ohne dass es uns
bewusst wird, weltweit zu
katastrophalen Entwicklungen
führt. Es ist nicht ungewöhnlich,

in bester Absicht ein Ziel zu
verfolgen und nicht zu bedenken,

welche ungewollten
Wirkungen dabei auftreten können.
Um diese ungewollten Folgen zu
vermeiden, muss versucht
werden, dem alltäglich Handelnden
den Zusammenhang einsichtig
zu machen, der zwischen seinen
Absichten und den erreichten
Ergebnissen besteht.

Ein Dogma gerät ins Wanken

Unsere Öffentlichkeit ist
beherrscht von der Diskussion

über die Fragen der Wirtschaft.
Man kann einem Menschen
kaum ein stärkeres Kompliment
machen, als dass er etwas von
Wirtschaft versteht, schliesslich
garantiert die Wirtschaft unseren

Wohlstand. Der prozentuale
Zuwachs als Ausdruck der
Leistungsfähigkeit - in keinem
anderen Bereich ist dieses Prinzip
so beliebt wie in der Wirtschaft.
Der Zuwachs des Umsatzes, der
Zuwachs der Rendite, der
Zuwachs des Anlagevermögens,
wenn es gut geht, der Zuwachs
der Beschäftigtenzahlen - nichts
anderes erfreut den Mann der

Wirtschaft mehr als der
Zuwachs. Selbstverständlich
übersehen wir nicht, dass auf der
Kostenseite die Degression
erwünscht ist. Als fast göttliches
Gesetz, als Dogma, gilt bei all
dem das Wachstum des
Bruttosozialprodukts. Erst jetzt, nachdem

es ins Wanken gerät,
beginnt man über seinen Inhalt
nachzudenken. Aus der
Unmöglichkeit, dieses Dogma
aufrechtzuerhalten, erklärt sich

aber nicht allein, dass unser
Wirtschaftssystem zu solch
verheerenden Ergebnissen wie
Naturzerstörung, Hunger in der

Welt und Massenarbeitslosigkeit

führt.
Vergegenwärtigen wir uns, was

einige der geistigen Väter unserer

Wirtschaftssysteme über
deren Grundlagen gesagt haben.
Eine wichtige Rolle in der
Wirtschaftspolitik der letzten
Jahrzehnte spielte die Ökonomie des

englischen Lords John Maynard
Keynes. Er schrieb mit der den

Engländern eigenen Offenheit
im Jahre 1930: «Noch mindestens

weitere 100 Jahre müssen
wir uns und jedem anderen
gegenüber sagen, dass schön hässlich

und hässlich schön ist, denn



hässlich ist nützlich und schön
unnütz. Geiz, Wucher und
Misstrauen müssen noch für eine
kleine Weile unsere Götter sein.
Denn nur sie können uns aus
dem Tunnel wirtschaftlicher
Notwendigkeit zu Helligkeit
führen.»
Wirtschaftlicher Fortschritt ist
nach Meinung dieses Ökonomen

nur dann erreichbar, wenn
wir uns die mächtigen Antriebe
der Selbstsucht zunutze
machen, denen zu widersprechen
Religion und überlieferte Weisheit

uns raten. Die Zeit für eine
«Rückkehr zu einem der
gesichertsten und fundamentalsten
Grundsätze der Religion und
herkömmlichen Wertvorstellungen,

dass Geiz ein Laster,
Wucher ein Vergehen und die
Liebe zum Geld abscheulich
ist», sei noch nicht gekommen,
meinte John Maynard Keynes.
Ist diese Zeit, so müssen wir
fragen, heute gekommen? Ist es
vielleicht sogar angesichts der
Hungersnot in der Dritten Welt
höchste Zeit, sich darüber
klarzuwerden, dass Geiz ein Laster
und Wucher ein Vergehen ist?
Der Wertewandel, der allgemein
festgestellt wird, wäre dann ein
zu begrüssendes Zeichen des

Neubeginns. Nicht mehr der
egoistische, mitleidlose, erfolgreiche

Raffer wäre das Ideal der
heutigen Jugend, sondern der
Mensch, der erkannt hat, dass er
sein Menschsein nur zusammen
mit anderen Menschen verwirklichen

kann.
Noch entscheidender als die Motive,

die Keynes als Voraussetzung

unserer Wirtschaft
genannt hat, ist das Prinzip, nach
dem wir sie organisiert haben:
die Arbeitsteilung, über deren
verheerende Folgen wir heute
mehr denn je nachdenken müssen.

Zur Arbeitsteilung stellte
Adam Smith Ende des 18.
Jahrhunderts fest: «Der Geist der
grossen Mehrzahl der Menschen
entwickelt sich notwendig aus
und an ihren Alltagsverrichtungen.

Ein Mensch, der sein gan¬

zes Leben in der Verrichtung
weniger einfacher Operationen
verausgabt... hat keine
Gelegenheit, seinen Verstand zu
üben Aber in jeder industriellen

und zivilisierten Gesellschaft
ist dies der Zustand, worin der
arbeitende Arme, das heisst die
grosse Masse des Volkes,
notwendig verfallen muss.»
Noch drastischer als Adam
Smith beschreibt der Vater der
modernen Arbeitsteilung Frederick

Winslow Taylor zu Beginn
unseres Jahrhunderts die
Verstümmelung der menschlichen
Fähigkeiten im Produktionsprozess:

«In unserem System
wird dem Arbeiter minutiös
mitgeteilt, exakt, was er zu tun hat
und wie er es zu tun hat. Eines
der ersten Erfordernisse... für
einen Mann, der in der Lage ist,
als eine reguläre Beschäftigung
Roheisen zu verladen, ist, dass

er so blöd und phlegmatisch ist,
dass er in seinen geistigen Fähigkeiten

mehr dem Ochsen gleicht
als jedem anderen Typ.»
Marx verurteilt das System der
Arbeitsteilung gleichermassen
und beruft sich dabei auf Adam
Smith, den er im «Kapital» häufig

als Zeugen anführt. Er
schreibt: «In der Fabrik existiert
ein toter Mechanismus
unabhängig von ihnen (den Arbeitern),

und sie werden ihm als
lebendige Anhängsel einverleibt.
Während die Maschinenarbeit
das Nervensystem aufs Äusser-
ste angreift, unterdrückt sie das

vielseitige Spiel der Muskeln
und konfisziert alle freie körperliche

und geistige Tätigkeit.»
Die drastischen Urteile von
Smith, Taylor und Marx über
die zerstörerische Wirkung der
Arbeitsteilung haben nicht
vermocht, ihr Fortschreiten in den
Industriegesellschaften, weder
im Westen noch im Osten,
aufzuhalten. Nur wer die ständige
Vermehrung der Produktion
von Waren, Gütern und
Dienstleistungen über das Ziel stellt,
dem Menschen die Möglichkeit
zu schaffen, seine Fähigkeit op¬

timal zu entwickeln und zu einer
selbstverantworteten Existenz
zu finden, kann die arbeitsteilige
Organisation der Wirtschaft in
ihrer jetzigen Form rechtfertigen.

Die kapitalistischen und die
sozialistischen Länder
wetteifern darin, die ständige Steigerung

der Warenproduktion dem
Ziel überzuordnen, menschlichen

Fähigkeiten Gestaltungsraum

zu schaffen.
Heute erkennt man zunehmend,
welche Bedeutung es hatte, dass
Lenin in einem «Prawda»-Arti-
kel 1918 unter der Überschrift
«Die nächsten Aufgaben der
Sowjetmacht» empfahl, den
neuesten Fortschritt des Kapitalismus,

das Taylor-System, in
der Sowjetunion einzuführen.
Auch an der Ausbeutung der
Natur sind die unterschiedlichen
Gesellschaftssysteme in Ost und
West gleichermassen beteiligt.
Ist die These richtig, dass
Ausbeutung der Natur und Ausbeutung

des Menschen sich gegenseitig

bedingen, dann führt diese
Feststellung ebenfalls zu der
Schlussfolgerung, dass der
Unterschied der Systeme nicht so
beschaffen ist, wie ihn die jeweiligen

Apologeten in ihrer täglichen

Litanei darstellen.

Die Folgen
sind nicht mehr absehbar

Bei der Bezogenheit auf die
Steigerung des materiellen
Wohlstands, bei dem Bemühen,
immer mehr Waren, Güter und
Dienstleistungen zu produzieren,

haben wir unabsehbare Folgen

in Kauf genommen. Auch
dieses Urteil gilt gleichermassen
für Ost und West. Rudolf Bahro
brachte es auf die Formel: Der
Kapitalismus rast dem Abgrund
zu, der Sozialismus gibt sich alle
Mühe, ihn zu überholen.
Adam Smith und Frederick
Winslow Taylor haben sich in
einem wichtigen Punkt geirrt.
Nicht nur der arbeitende Arme
ist - wie Adam Smith es
ausdrückte - in den Zustand der

3



Stupidität und Unwissenheit
gefallen. Nicht nur derjenige, dessen

reguläre Beschäftigung es

ist, Roheisen zu verladen,
verkümmert in seinen geistigen
Fähigkeiten, wie Taylor es
unglaublich herablassend
beschrieb. Auch Kopfarbeiter
haben den Prozess der Arbeitsteilung

über die wohl unvermeidbare

Spezialisierung bis zum Ex-
zess hin getrieben. Das hat den
Verlust der Fähigkeit, das Ganze

zu sehen, bewirkt. Die
Notwendigkeit, das Ganze zu sehen,
ist aber Kern des ökologischen
Denkansatzes.
Wir wissen aus der Biologie,
dass die Überspezialisierung
eine der Hauptursachen für das
Aussterben der Arten ist. Angesichts

des atomaren Pulverfasses,

auf dem wir sitzen, ist infolge
der Überspezialisierung, die

einhergeht mit dem Verlust der
Verantwortungsfähigkeit, das
Aussterben unserer Gattung
eine reale Möglichkeit geworden.
In der modernen Wissenschaft
hat die Überspezialisierung
einen vor einigen Jahrzehnten
noch nicht vorstellbaren Stand
erreicht. In der Produktion setzt
sie sich fort. Sie hat aber nicht
nur das Denken derjenigen
ergriffen, die als Kopf- oder
Handarbeiter in der Produktion
tätig sind, sondern sie bestimmt
auch das Denken der politisch
Verantwortlichen. In der Politik,

die ja gerade versuchen sollte,

das Detailwissen der Experten

mit einer ganzheitlichen
Sicht zu überdachen, dominiert
ebenfalls das Expertentum.
Wir haben unter den Politikern
Experten für Wirtschaftsfragen,
für Sozialfragen, für Bildungsfragen,

für Fragen der
Technologiepolitik, für Abrüstung (ein
Expertentyp, der auf seinem
Gebiet noch nichts vorzuweisen
hat), für Familienpolitik, für
Umweltschutz, für
Entwicklungshilfe. Dieses Heer von
Experten schafft es selten, die
Verbindung untereinander
herzustellen, noch seltener gelingt es

ihm, einen übergreifenden
Politikentwurf zustande zu bringen.
So drehen die Experten sich im
Kreise. Wer sich zu sehr mit dem
Detail beschäftigt, sieht vor lauter

Bäume den Wald nicht mehr,
sieht nicht mehr, dass Hungertod,

Arbeitslosigkeit, Naturzerstörung

und atomare Rüstung
das Integral dieses ganzen Ex-
pertentums sind.

Ehrfurcht vor dem Leben

«Alles, was dir der Nationalökonom

an Leben nimmt und
an Menschlichkeit, das alles
ersetzt er dir in Geld und Reichtum»,

schrieb Marx in seinen
«Ökonomisch-philosophischen
Manuskripten». Gegenwärtig
gilt es, das an Leben und
Menschlichkeit zurückzugewinnen,

was der zwanghafte
Produktionswahn zerstört hat. Unser

Ziel kann es heute nicht mehr
sein, koste es, was es wolle, die
Waren- und Güterproduktion
zu steigern. Unser Ziel muss es

sein, dem Leben und der
Menschlichkeit wieder Raum zu
schaffen.
Der hier geforderten Neuorientierung

unseres Handelns liegt
die Ethik Albert Schweitzers
zugrunde» «Ich bin Leben, das
leben will inmitten von Leben, das
leben will.» Als erstrebenswert
gilt ihm Leben erhalten, Leben
fördern, entwickelbares Leben
auf seinen höchsten Wert bringen.

Als verwerflich gilt ihm:
Leben vernichten, Leben
schädigen, entwickelbares Leben
niederhalten. Diese Ehrfurcht
vor dem Leben schliesst ein den
Frieden mit der Natur; sie hat ihre

eigenen Gesetze, die wir nur
bei Strafe des Untergangs ständig

missachten können.
Bei dieser «Umkehr zum
Leben» haben wir erhebliche
Widerstände in uns selbst zu
überwinden. Die Unfähigkeit zu
trauern wurde schon als
Wesensmerkmal unserer Gesellschaft

analysiert. Ihr vorgelagert

ist die Unfähigkeit zum Lei¬

den und Mitleiden. Niemand
sollte der Selbsttäuschung erliegen,

er hätte nicht teil an dieser
Krankheit unserer Gesellschaft.
Diese Unfähigkeit zu leiden und
mitzuleiden ist Grundlage des

zerstörerischen Prozesses, den

wir weltweit beobachten. So hat
das Wissen um den Hungertod
in der Dritten Welt unser Handeln

nicht verändert, und die

Ausrede, wir hätten von allem
nichts gewusst, wird uns später
nicht zur Verfügung stehen. Aus
panischer Angst vor dem Leiden
verdrängen wir es. Nur wer fähig
ist zum Leiden, ist fähig zum
Mitleiden. Ist diese Fähigkeit
zerstört, sind wir präpariert für
unsere Kultur der Ausbeutung
der Unterwerfung und der
Gewalt. Es entsteht ein Sozialgefü-
ge der strukturellen Gewalt. Es

entstehen soziale Verhältnisse,
in denen der Menschen durch
verschiedene Formen von
Herrschaft, Abhängigkeit und
Ausbeutung elementare Voraussetzungen

zur Entfaltung ihrer
Existenz vorenthalten werden.
Wenn unsere Erfahrung von der

Gewalt bestimmt ist, verändert
sie unser Verhalten. Wenn wir

Zerstörung erfahren haben,
wird auch unser Verhalten
zerstörerisch sein.

Der Psychoanalytiker Ronald
D. Laing hat diese Entwicklung
so beschrieben:
«Um unser wunderbares Bild
von uns als Gottes Geschenk an

die grosse Mehrheit der
hungernden Spezies Mensch
aufrechtzuerhalten, müssen wir
unsere Gewalt nach innen richten
auf uns und unsere Kinder; wir
müssen die Rhetorik der Moral
zu Hilfe nehmen, um diesen
Prozess zu beschreiben. Für eine

Rationalisierung unseres
kriegsindustriellen Komplexes müssen
wir unsere Fähigkeit zerstören
zu sehen, was unter unserer Nase

geschieht, und uns vorzustellen,

was jenseits unserer Nasenspitze

beginnt. Lange vor
Ausbruch eines thermonuklearen
Krieges haben wir unseren eige-



nen Verstand verwüsten müssen.

Wir fangen bei den Kindern
an. Man muss sie rechtzeitig
erwischen. Ohne eine sorgfältige
und schnelle Gehirnwäsche würde

ihr schmutziger Geist unsere
schmutzigen Tricks
durchschauen. Kinder sind noch keine
Narren; wir werden sie jedoch
zu uns ähnlichen Imbezilen
machen - mit hohem
Intelligenzquotienten, falls möglich. Vom
Augenblick der Geburt an,
wenn das Steinzeit-Baby sich der
Mutter des 20. Jahrhunderts
gegenübersieht, ist es jenen Kräften

der Gewalt unterworfen, die
man Liebe nennt - wie sein Vater
und seine Mutter, wie ihre
Eltern und deren Eltern vor ihnen.
Diese Kräfte zielen vor allem auf
die Zerstörung seiner meisten
Anlagen. Im allgemeinen
verläuft das Unternehmen erfolgreich.

Mit fünfzehn ist daraus
ein Wesen wie wir entstanden -
eine halbtolle Kreatur, mehr
oder weniger angepasst an eine
verrückte Welt. Das ist die
Normalität unserer Zeit. Liebe und
Gewalt sind polare Gegensätze.
Liebe lässt den anderen sein -
mit Zuneigung und Rücksicht.
Gewalt versucht des anderen
Freiheit einzuschränken und ihn
zu zwingen, nach unseren Wünschen

zu agieren - ohne jede
Rücksicht und in Gleichgültigkeit

gegenüber der Bestimmung
des anderen. Wir zerstören uns
selbst durch Gewalt, die sich als
Liebe maskiert.»
Die Einsicht in diese Grunderfahrung

menschlicher Existenz
unter den Bedingungen struktureller

Gewalt ist ein Schlüssel
zum Verständnis unseres oft
zerstörerischen Handelns.
Paul Tillich verdanken wir den
Hinweis, dass der Sozialismus
für Marx eine Widerstandsbewegung

gegen die Zerstörung
der Liebe in der gesellschaftlichen

Wirklichkeit war. Welche
Utopie verbirgt sich hinter
diesem Satz, wenn man ihm mit der
Realität konfrontiert! Unser
Alltag ist geprägt von Arbeitslo¬

sigkeit und sozialer Not, von der
Arbeitsteilung, den
hierarchisch-militärischen Strukturen
der Wirtschaft und der nach wie
vor vorhandenen, die Natur
plattwalzenden Tonnenideologie.

Wir brauchen, wie Ernst
Bloch es im «Prinzip
Hoffnung» formuliert hat, keine
Technik, die in der Natur wie eine

Besatzungsarmee im Feindesland

steht und vom Landesin-
nern nichts weiss, sondern eine
Technik ohne Vergewaltigung,
die keine Philanthropie für
misshandelte Metalle, wohl aber
das Ende der naiven Übertragung

des Ausbeuterstandpunktes
auf die Natur ist.

Unsere Gesellschaft entdeckt die
Gewaltlosigkeit immer dann,
wenn in Demonstrationen gegen
die Vergewaltigung des
Menschen und der Natur aufbegehrt
wird. Eine neue Politik muss
Bedingungen schaffen, die es dem
Menschen ermöglichen, zum
anderen Menschen und zur Umwelt

ein Verhältnis frei von
Ausbeutung und Unterwerfung zu
entwickeln. Jede Veränderung
von Machtverhältnissen, die
nicht diese veränderte Einstellung

zur Macht und zur Umwelt
zum Ziel hat, ist auch, wenn sie
sich Revolution nennt, nur eine
Neu- und Umverteilung von
Unterwerfung und Ausbeutung.
Zu oft hat sich in der Geschichte
das Urteil des Aufklärers Kant
bestätigt: «Durch eine Revolution

wird vielleicht ein Abfall
von persönlichen Despotismen
und gewinnsüchtiger oder
herrschsüchtigter Bedrückung,
aber niemals wahre Reform der
Denkungsart Zustandekommen;
sondern neue Vorurteile werden,

eben sowohl als die alten,
zum Leitbande des gedankenlosen

grossen Haufens dienen.»
Bei allen Differenzierungen, die
angebracht wären, reduziert
sich der Systemunterschied in
Ost und West auf die unwesentliche

Feststellung: Im Kapitalismus

beutet der Mensch den

Menschen aus, im Sozialismus
ist das umgekehrt.

Freiheit

Die Suche nach einem neuen
Weg ist die Suche nach der
Wiederherstellung der menschlichen
Freiheit, des Rechts eines jeden
Menschen, sein Leben soweit
wie möglich selbst zu bestimmen.

Da die Arbeit wesentlicher
Bestandteil des Lebens ist, folgt
darauf, dass Freiheit auch das
Recht des Menschen ist, seine
Arbeit soweit wie möglich selbst
zu bestimmen. Es ist bekannt,
dass die Konservativen, die das
Wort Freiheit am meisten im
Munde führen, den Menschen
dieses Recht am Arbeitsplatz
verweigern. Damit wird die
Arbeit für die meisten Menschen
zur Erfahrung von Unfreiheit
und Abhängigkeit. Die Auswirkungen

dieser Erfahrung auf
unser Verhalten werden noch
beschrieben.

Der Mensch soll also das Recht
haben, sein Leben soweit wie
möglich selbst zu bestimmen.
Die Grenze des «soweit wie
möglich» ist durch den
Anspruch des Mitmenschen gegeben,

ebenfalls ein Leben in Freiheit

führen zu können. Freiheit
ist ohne einen Bezug zum
Mitmenschen nicht denkbar.
Christentum und Sozialismus postulieren

Nächstenliebe oder
Solidarität. Ein System, das auf
Egoismus und Selbstsucht
errichtet wird, führt notwendigerweise

zur Unfreiheit. Die Väter
der bürgerlichen Revolution in
Frankreich wussten schon, warum

sie neben die Freiheit die
Gleichheit und die Brüderlichkeit

setzten.

Oft hat sich ein falsches
Verständnis von Solidarität heraus-

l gebildet. Solidarität nur auf die
Gruppe bezogen, der man angehört,

verkommt zur Kumpanei.
Solidarität aufdie Grenzen eines

5



Staates oder einer Nation bezogen,

ist Nationalsolidarität.
Wahre Solidarität empfindet
man entweder gegenüber allen
Menschen oder überhaupt
nicht. Dies gilt für das Verhältnis

der gesellschaftlichen Grup¬

pen, der Arbeitnehmer und
Unternehmer, der verschiedenen
Staaten und Gesellschaftssysteme.

Wenn Solidarität als das
Gegenteil von Bemächtigung und
Unterwerfung verstanden wird,
dann führt ein derart erweiterter

Begriff auch zur Solidarität mit
der Natur. Schon der Gedanke
an zukünftige Generationen, an
unsere Kinder und Kindeskinder,

lässt den Wunsch entstehen,

ihnen die Erde lebenswert
zu erhalten.

Johano Strasser und Peter Glotz

Die Roten und die Grünen
Zwei Beiträge aus der Diskussion in der SPD

Die Märznummer der Zeitschrift für Literatur und Politik, L'80,
ist dem «rot-grünen Illusionstheater» gewidmet. Lauft dem
rotgrünen Bündnis die Zeit davon, fragt Johano Strasser, und Peter
Glotz erlaubt sich mit «berserkerhafter Fussnote zur 17. Auflage
der vernünftigsten deutschen Koalitionsphilosophie» zu antworten.

Beide Beiträge sind wichtigfür die rot-grüne Diskussion innerhalb

der Sozialdemokratie sowohl in der BRD als auch in Österreich

und in der Schweiz.

Johano Strasser
Nun haben wir es also geschafft.
Das ominöse Jahr 1984 liegt hinter

uns, und siehe da: alles geht
weiter wie bisher - business as
usual. Wir heben den Kopf, stellen

die Lauscher auf, wittern
Morgenluft. Weit und breit keine

Katastrophe in Sicht, von Panik

keine Spur, blamiert sind die
wandernden Apokalyptiker, die
uns weismachen wollten,
Orwells düstere Vision erfülle sich,
werde gar noch übertroffen in
unserer Gegenwart-West. (Dabei

wäre ein mutiges Wort in
Richtung Osten wirklich
angebracht gewesen!) Nichts von
alledem ist eingetreten, was uns
mit lodernden Zungen geweissagt

wurde. Der dritte Weltkrieg
ist nicht ausgebrochen - trotz
Aufstellung von Pershing-II-
Raketen, das Ökosystem ist
nicht zusammengebrochen, und
wer vom Überwachungsstaat
faselt, der soll doch einmal in die
Sowjetunion reisen, wo seit
sechzig Jahren 1984 ist, damit er

wieder differenziert urteilen
lernt.
Ja doch, ja! Auch mir geht der
ständige Ablasshandel mit
Untergangsvisionen auf die Nerven.

Auch ich kann die billige
Empörung über Hochrüstung
und Umweltzerstörung, über
Arbeitslosigkeit und Sozialabbau

manchmal nur noch schwer
ertragen. Und die ständigen
Solidaritätsbezeugungen übersteigen

längst meine Kräfte. Was
soll ich denn noch alles
unterschreiben, wofür denn jetzt
schon wieder spenden? Die Dritte

Welt? Wieviel Länder gibt es,
in denen das Volk hungert, in
denen unterdrückt, gefoltert
und von Staats wegen gemordet
wird? Fünfzig? Hundert?
Mehr? Und immer soll ich
solidarisch sein. Warum eigentlich
ich?
Das Elend ermüdet den
Beschauer, je länger es dauert, um
so mehr. Wem die Flammenschrift

Abend für Abend auf der
Mattscheibe erscheint, den
schreckt sie nicht mehr. Die Kri¬

se fängt an, langweilig zu
werden, und damit sinkt auch der

Unterhaltungswert all derer, die

sich mit ihr analytischer,
prognostischer oder therapeutischer

Absicht befassen. Gewiss,
für die Mutter, deren Säugling
an Pseudekrupp stirbt, für den

Rentner, der sein Gärtchen am
Rande der Giftmülldeponie
bestellt, für die zweieinhalb Millionen

registrierten und die vielen
nicht erfassten Arbeitslosen
bleibt die Krise real. Aber sie

sind eine Minderheit. Für die

Mehrheit ist die Krise ein Thema,

keine Erfahrung. Wenn die

Krise sie zu langweilen beginnt,
wechseln sie das Thema.
Genau hier liegt die Chance für
jene unsäglichen Frohnaturen,
die bei einem Schoppen pfälzischen

Weines die Krise aussitzen
oder in dynamischeren Momenten

einfach zu einem neuen
Wirtschaftswunder durchstarten

wollen, koste es, was es wolle.

Solange der Leidensdruck
nur für eine kleine Minderheit
unerträglich ist, und das kann so

lange so bleiben, bis die
Katastrophe nicht mehr abzuwenden
ist, kann die in einigen
Umfrageergebnissen aufscheinende
Bereitschaft der Bevölkerung zu

einer politisch-sozialen Kursänderung

jederzeit wieder zerfallen,

kann das Wissen um die
bedrohlichen Zusammenhänge
erfolgreich verdrängt werden.


	Die Suche nach einem anderen Weg

