
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 63 (1984)

Heft: 9

Artikel: Welche Widerstandsformen sind praktikabel und legal? : Pflicht zum
Widerstand in der Demokratie

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340147

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340147
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arbeitsplätze zum gleichen
Schluss kommt.

Der Ausgang der Initiative? Es

gibt Umfragen darüber. Aber
was besagen sie? Dass die Mehrheit

der Schweizer gegen den
gewalttätig durchgesetzten Bau
des AKW Kaiseraugst sind? Was
besagt das, wenn diese Schweizer

nicht an die Urnen gehen?
Wer dieses Mal bestimmt an die

Urnen gehen wird, sind jene, die
mit grossem finanziellem
Aufwand und mit intellektueller
Unredlichkeit und falschen
Behauptungen geängstigt und er-
presst werden. Erpressbar sind
Mieter und Arbeitnehmer. Hier
funktioniert der alte Klassengegensatz

noch zwischen Habenden

und Habenichtsen. Wer
wirtschaftlich abhängig ist,
kann leichter erpresst werden.

Der Ausgang der Initiative? Ich
mache mir persönlich keine
Illusionen. Ich weiss nur eines: Ich
werde es vermutlich noch
erleben, wenn in einer nächsten oder
übernächsten Abstimmung
erstmals die Erpressung mit den
Arbeitsplätzen nicht mehr funktioniert.

Das ist so sicher wie das

Amen in der Kirche.

(Fortsetzung Seite 25)

Welche Widerstandsformen sind praktikabel und legal?

Pflicht zum Widerstand
in der Demokratie
Von Hans Saner

In den letzten Jahren ist es auch in der Schweiz immer schwieriger
geworden, bestimmte Vorhaben politisch durchzusetzen: Waffenplätze,

Atomkraftwerke, Autobahnen, industrielle Vorhaben ganz
allgemein. Im Zusammenhang damit ist auch die Frage nach dem
zivilen Widerstand aufgetaucht. In diesem Sommer sprach der Basler

Philosph Hans Saner vor der Philosophischen Gesellschaft Basel

zum Thema Widerstand. Dabei ging er zunächst von Einzelfällen
aus, um dann Ansätze einer Theorie auszuarbeiten. Im

Zusammenhang mit der Abstimmung über die zukünftige Energiepolitik,
eine Politik, die ohne weitere AKWs auskommen soll, ist das Thema

im Hinblick auf Kaiseraugst wieder brennend aktuell geworden.

Die Gedanken von Hans Saner geben wir ungekürzt wieder,
Titel und Zwischentitel stammen von der Redaktion.

Nach den Erfahrungen unseres
Jahrhunderts mit dem totalitären

Staat steht nicht zur Debatte,

ob es Formen des Widerstandes

gegen den Staat geben dürfe
und solle, sondern lediglich,
welche Formen in welchem
Staat politisch praktikabel,
rechtlich legal oder vielleicht
moralisch legitim oder gar geboten

sind. Über das, was politisch
praktikabel ist, bestimmt de facto

die jeweilige Verfassungsrea-
lität, und diese kann ganz anders
sein als der verbriefte
Verfassungstext. Über das, was legal
ist, bestimmt das jeweilige Korpus

der Gesetze einer Nation.
Legalitätsfragen kann es zwar
2

geben durch die Interpretation
der Gesetze sowie durch das
Verhältnis von Grundgesetzen
und periphereren
Gesetzesbestimmungen; aber diese
Differenzen werden im allgemeinen
letztinstanzlich durch die
Rechtspraxis selber verbindlich
bereinigt. Es gibt indes keine
Instanz, die die moralischen
Differenzen zu Gesetzen oder zur
politischen Praxis, und auch keine,
die innermoralische Differenzen
verbindlich für alle bereinigen
könnte. Was legal ist, kann
moralisch anfechtbar sein, und was
die einen moralisch verpflichtet,
kann für andere moralisch
fragwürdig oder inakzeptabel sein.

Die gewährten Freiheiten und
Rechte oder die auferlegten
Beschränkungen können dann als

unzumutbar empfunden oder
erkannt werden. Die Kriterien
für diese Unzumutbarkeit aber
wandeln sich im historischen
und gesellschaftlichen Prozess.
Deshalb kann es geschehen, dass

moralische Prinzipien, Gesetze
oder Institutionen und die dar-
au f begründete Praxis lange Zeit
der moralisch-politischen
Erwartung genügen, dann aber
allmählich oder plötzlich nicht
mehr.
Ich möchte nicht bereits vorhandene

Theorien des Widerstandes
nachzeichnen, sondern, ausgehend

von konkreten Konfliktfällen

in demokratischen Staaten,

die Konturen einer eigenen
Theorie suchen. Dabei setze ich

zuerst voraus, dass eine Demokratie,

sei es eine bloss repräsentative

oder auch eine teilweise
direkte, intakt funktioniert, dass

sie also, um eine Kennzeichnung
von Rawls aufzunehmen, zwar
nicht das schlechthin gerechte,
aber doch das «fast gerechte
System» ist, und dennoch
Zumutungen verordnet, die Einzel-



nen, Gruppen oder sogar der
Mehrheit nicht annehmbar sind.

Die allgemeine Wehrpflicht

Das System der allgemeinen
Wehrpflicht, getragen durch
den Konsens von vielleicht 90%
der Bevölkerung und verankert
in unserer Verfassung, mutet
jedem gesunden Bürger innerhalb
gewisser Altersgrenzen zu, notfalls

die Unabhängigkeit des
Landes militärisch in den Formen

der organisierten Gewalt zu
verteidigen. Die Legalität des
Ansinnens ist unbestreitbar.
Und es kann auch moralisch
gerechtfertigt werden, nämlich mit
dem Opfergedanken, wonach
die gesunden Männer eben mit
allen zur Verfügung stehenden
Mitteln die Kinder, die Frauen,
die Kranken und die Alten zu
schützen verpflichtet sind.
Dennoch wird heute kaum mehr
bestritten, dass es ein irreduzibles
moralisches Argument des
Einzelnen gibt, das glaubwürdig
diese Zumutung in der Verweigerung

zurückweisen kann, das
Argument nämlich, dass er um
keinen Preis sich befehlen lässt,
Menschen zu töten, weil er dies
mit seinem Gewissen nicht
vereinbaren kann.
Die in demokratischen Staaten
vorgeschlagenen oder praktizierten

Lösungsmodelle
differieren erheblich. Sie reichen von
der prinzipiellen Kriminalisierung

aller Verweigerer bei uns —
eine Praxis, zu der sonst nur
diktatorische Staaten greifen —
über die partielle Anerkennung
eines Verweigerungsrechts im
ungerechten, also im
Aggressionskrieg, bis zur prinzipiellen
Anerkennung der Verweigerung,

sofern diese entweder
ethisch und religiös glaubhaft
begründet oder im Tatbeweis
praktisch plausibel gemacht
wird. Keine der Lösungen
befriedigt. Die erste ist eine staatliche

Attacke auf die Moralität
des Einzelnen; die zweite ist
nicht praktikabel, weil noch nie

ein Staat seinen Krieg als
ungerechten Krieg deklariert hat und
weil die Kategorie des gerechten
Krieges mit dem heutigen Stand
der Waffentechnologie unvereinbar

geworden ist; die dritte
führt vermutlich immer zu
diskriminierenden Formen des
Ersatzdienstes, wenn nicht gar zur
gesellschaftlichen Ächtung des

Verweigerers.
Ich möchte deshalb ein anderes
Lösungsmodell vorschlagen:
Da kein Staat der absolut gute
und gerechte Staat ist, kann er
seinen Bürgern immer nur
Handlungen verordnend zumuten,

die selber nicht absolut
sind. Unter einer absoluten
Handlung verstehe ich eine
Handlung, die keine Möglichkeit

der Korrektur und keine
Form der Wiederherstellung
zulässt, die also in ihren Folgen
absolut und endgültig ist. Eine solche

Handlung ist das Töten.
Solange nun das Töten von
Menschen für Staaten im Namen der
Ultima ratio als legal gilt, der
Staat es aber nicht verordnen
kann, darf er bloss dafür werben,

bedarf aber der Zustimmung

jedes Einzelnen, den er
anwirbt. Allein so wird die
Schwierigkeit lösbar, dass
sowohl das Töten als auch der
strikte Verzicht darauf moralisch

begründet sein können. Die
einzige befriedigende Vereinbarkeit

von Recht und Moral
läuft in diesem Problem über die
freie Wehrpflicht. Auch der
Opfergedanke lässt sich allein mit
ihr in Übereinstimmung bringen.

Denn man kann nur sich
selber opfern. Andere
Menschen könnte man nur opfern,
wenn sie ein Eigentum wären.
Jemanden aber zum Opfer zu
zwingen, hat mit Moral gerade
so viel zu tun, wie es die Schlacht
von Verdun hatte: gar nichts.
Wer indes glaubt, dass durch eine

solche Lösung Rechtsungleichheit

geschaffen würde,
müsste doch bedenken, dass alle
wählen können, dass somit von
Ungleichheit nicht die Rede sein

kann. Es bleibt das realpolitische

Argument: Eine derartige
Lösung ist für kleine Staaten
nicht tragbar. Solange es siegt,
bleibt der zivile Ungehorsam in
der Verweigerung die moralisch
legitimierbare Nothandlung des
Einzelnen im Verhältnis zum
Mehrheitswillen der Gesellschaft.

Das allgemeine Problem des
Falls lässt sich somit auf die Frage

bringen: Gibt es in der Demokratie

eine Legitimation für
individuelle Akte der Verweigerung,

die ein von der Mehrheit
anerkanntes und für den Staat
lebenswichtiges Gesetz
brechen? Und mein Vorschlag einer
Antwort lautet: Es gibt eine
Legitimation zumindest dann,
wenn das Gesetz die Individuen
zu absoluten Handlungen
verpflichtet.

Nur am Rande sei vermerkt,
dass die Kategorie der absoluten
Handlung nicht allein als
Schranke der Verpflichtungs-,
sondern auch als Schranke der
Strafbefugnis einer Demokratie
zu denken ist. So wie der
demokratische Staat seine Bürger
nicht zu absoluten Handlungen
verpflichten kann, so kann er sie
nicht mit absoluten Handlungen
bestrafen, weder mit dem Tod
noch mit der lebenslangen
Freiheitsberaubung.

Kaiseraugst als Modell.

Jede Mehrheitsdemokratie birgt
die Möglichkeit in sich, dass sie
ethnische, sprachliche oder
religiöse Minderheiten oder auch
Regionen mit besonderen Eigenheiten

majorisiert oder im
Verhältnis zu diesen faktisch zu
einer Art Mehrheitsdiktatur wird.
Deshalb gehört es zum Kennzeichen

einer echten Demokratie,
dass sie Rücksicht nimmt auf ihre

Minderheiten und Regionen.
Diese Rücksicht institutionalisiert

sie in der Gemeindeautonomie,
in vielfältigen Formen des

Föderalismus und Regionalismus

sowie im Minderheiten-
3



schütz. Die Grenzen der Rücksicht

liegen in den Interessen,
die alle betreffen, wie z.B. in der
Energieversorgung oder in der
Verteidigungsfähigkeit des Landes.

Dann wird erwartet, dass
legale Entscheide der Regierung
oder Mehrheitsentscheide des
Volks von Regionen und
Minderheiten mitgetragen werden.
Wenn dies aber nicht der Fall ist,
wird dazu gerichtlich gezwungen.

Diese demokratische Praxis hat
bei AKW-Bauten seit den 70er
Jahren zunehmend versagt.
Kaiseraugst ist das Modell dafür. Es
ist lehrreich, weil in ihm, so weit
ich sehe, zum ersten Mal in der
Schweiz, unter Einsatz vieler
Mittel der Aufklärung und unter
Ausschöpfung aller Rechtsmittel,

grosse Gruppierungen der
Region strategisch bewusst,
aber behutsam geltendes Recht
durch Besetzungen verletzt
haben, um das ganze Land auf ihr
Anliegen aufmerksam zu
machen. Bekannt werden sollte,
dass weder die Bedürfnislage
noch die Fragen der
Folgeerscheinungen eines Baus hinreichend

geklärt waren, dass also
ein Bau vielleicht weder nötig
noch überhaupt verantwortbar
sei. Die illegalen Aktivisten, in
der grossen Überzahl gemässigte
Rechtsbrecher aus allen Teilen
der regionalen Bevölkerung,
konnten durch Konsultativabstimmungen

gewiss sein, dass
eine grosse Mehrheit der Bevölkerung

hinter ihnen stand, und sie
wussten auch, dass einige kantonale

Regierungen ihre Strategie
mit Wohlwollen verfolgten. Die
ganze Aktion hat zu einem
langjährigen Moratorium geführt,
das noch anhält und dessen
Ausgang zurzeit ungewiss ist.
Die Gründe, die zum langjährigen

Kampf führten, sind folgende:

Immer grössere Teile der
Bevölkerung befürchteten durch
die Inbetriebnahme eine
Verschlechterung der Lebensqualität

in der Region, zumal in der
Gegend des Oberrheins die Bela-
4

stung durch mehrere geplante
oder bereits im Bau befindliche
AKWs überdurchschnittlich
gross geworden wäre, und sie
fürchteten für den Kriegsfall eine

zusätzliche Gefährdung der
ganzen Gegend, möglicherweise
eine atomare Verseuchung
selbst in einem konventionellen
Krieg. Da alle Bewilligungen der
Landesregierung für den Bau
gesetzeskonform waren — da
die Debatten im Nationalrat keinen

Zweifel Hessen, dass auch eine

Mehrheit der Repräsentanten
für den Bau war, stellte sich die
Frage für die Bevölkerung der
Region so: Ist es einer regionalen
Mehrheit zumutbar, dass sie
sich einer überregionalen Mehrheit

im Interesse des Landes
auch dann fügt, wenn aus dem
Entscheid nur ihr zufallende
Schädigungen erwachsen, der
überregionalen Mehrheit aber
ein Nutzen Oder gibt es eine
gesetzliche zwar nicht verankerte,
aber dennoch im Prinzip des
Föderalismus liegende Legitimität
für eine Region, sich, nach der
Ausschöpfung aller Rechtsmittel,

gegen solche Entscheide
auch durch illegale Akte wie
Besetzungen zu wehren, in der
Hoffnung, dadurch die
überregionale Mehrheit umzustimmen?

Die rein rechtliche Antwort

ist klar, aber nicht die
politisch-moralische.

und ein Lösungsvorschlag

Vielleicht ist folgendes Lösungsmodell

diskutabel: Das Zufügen
einer Schädigung, sei es nun
über ein rechtliches Verfahren
oder nicht, nennen wir Gewalt.
Rechtliche Gewalt hat ihre
Legitimation in einer Schuld des
Geschädigten, durch die er zuvor
andere geschädigt hat. Liegt
eine solche Schuld nicht vor, dann
kann eine Schädigung im Interesse

aller durch die Betroffenen
nur frei übernommen werden,
sei es im Sinn eines Opfers oder
eines Beitrags für die Allgemeinheit

oder auch einfach aus Loya¬

lität. Ist die Bereitschaft dazu in
der Mehrheit der Betroffenen
erwiesenermassen nicht vorhanden,

dann bleibt die Zumutung
ein Akt der Gewalt, und Formen
der Notwehr werden nun diskutabel.

Ihr Ausmass muss in
angemessenem Verhältnis zur
angedrohten oder, im Fall eines

Baus, zur erlittenen Gewalt
stehen und kann nicht allgemein
näher bestimmt werden. Wer
aber antwortet, dass die
Energieversorgung doch alle betrifft,
dass also, wenn schon, das
Votum aller eingeholt werden
müsste, sollte bedenken, dass es

sich um Betroffenheit ganz
unterschiedlicher Art handelt, für
die man zu Unrecht dasselbe
Wort gebraucht: Einmal um das

Aufsichnehmen von Schädigungen

um der Versorgung willen,
das andere Mal allein um die

Aussicht auf hinreichende
Versorgung.

Der Nato-Doppelbeschluss

Am stärksten öffentlich diskutiert

wurde in den beiden letzten
Jahren ein dritter Fall, und zwar
im Zusammenhang mit dem

Nato-Doppelbeschluss. Eine
demokratisch gewählte Regierung
und Volksvertretung fällen an

sich legale Entscheide zur
Aufrüstung, die auf dem Hintergrund

des geltenden Rechts dem

Volk keine Möglichkeit der
Mitbestimmung lassen. Was Regierung

und Parlament beschliessen,

muss also das Volk für
seinen Beschluss nehmen. Nun hat

es sich in einzelnen Völkern
durch Repräsentativumfragen
gezeigt, dass die Mehrheit mit
den Beschlüssen nicht
einverstanden war. Neben weitgeführten

Diskussionen und grossen
Protestversammlungen kam es

durch Einzelne und Gruppen
auch zu Akten des zivilen
Ungehorsams: zu Strassensperren,
Sabotageakten an Waffen und

Beförderungsmaterial und zu

gezielten Steuerverweigerungen.
Das allgemeine Problem



war: Können Parlament und
Regierung Beschlüsse durchsetzen,
die die Mehrheit des Volks nicht
billigt — oder verletzen sie damit
den Sinn der Demokratie?

In dieser Frage gab es noch eine
spezifische Zuspitzung: Dürfen
solche Beschlüsse auch dann
gefällt werden, wenn ihre Reichweite

so gross ist, dass sie im
Extremfall über Sein und Nicht-
Sein des Volkes entscheiden?
Die Frage hatte diese Brisanz
durch die Argumente der
Wahrscheinlichkeit bekommen, dass
Abschussrampen im Kriegsfall
die bevorzugten Ziele eines
Atomschlags des Gegners sein
werden, dass also, wenn
Abschussrampen in sehr grosser
Zahl installiert werden, eben mit
einer sehr grossen Zahl feindlicher

nuklearer Geschosse
gerechnet werden muss; dass aber
auch dann, wenn eine Aufrüstung

die Zahl der Abschussrampen

nicht erhöht, sondern
die bestehenden Raketen nur
durch schnellere ersetzt, die
verringerte Vorwarnzeit zu einer
erhöhten Gefahr wird. Die Gefahr
ist im Grenzfall die Zerstörung
ganzer Völker und Kulturen.

In der Erörterung dieser Fragen
hat sich in weiten Kreisen das
moralische Argument stark ra-
dikalisiert. So verabschiedete
etwa die Vollversammlung des
Ökumenischen Rats der Kirchen
in Vancouver im August 1983 eine

Resolution, die das Konzept
der Abschreckung an sich «aus
moralischen Gründen» ablehnt
und «die Herstellung und
Stationierung von Kernwaffen so
wie deren Einsatz» unabhängig
von der politischen und militärischen

Lage für ein «Verbrechen
gegen die Menschheit» erklärt.

Daraus ergab sich das absolute
Nein zu dem betreffenden
Beschluss. Es löst den Knopf
zwischen Recht und Moral nicht,
sondern haut ihn, kantisch
gesprochen, durch.

Für ein Lösungsmodell könnte
vielleicht folgender Gedanke
richtungweisend sein: Jede
demokratische Regierung und
Institution muss das Prinzip der
Machtbeschränkung akzeptieren.

Es wird institutionell
verwirklicht in den Formen der
Gewaltentrennung. Aber selbst bei
getrennten Kompetenzen sind
im wissenschaftlich-technischen
Zeitalter Beschlüsse einzelner
Institutionen möglich, die der
Konsequenz nach Allmachtsbeschlüsse

sind. Es sind die
Beschlüsse, die über Sein oder
Nicht-Sein eines Volks befinden:

der Beschluss, in einen
Massenvernichtungskrieg
einzutreten, und der Beschluss, ihn
vorzubereiten. Keine Regierung
und keine Institution kann
Beschlüsse dieser Art fällen. Was
alle auf Leben und Tod betrifft,
können nur alle entscheiden.
Und deshalb ist in Fragen von so
weitreichender Konsequenz das
Volk selber zu konsultieren.

Das Argument findet sich ausgeweitet

bei Kant als Recht des

Volks, über Krieg und Frieden
zu entscheiden, und es wurde in
den späten politischen Schriften
von Jaspers wieder aufgenommen,

aber nun zugespitzt auf die
Möglichkeit eines thermonuklearen

Krieges, mit der Folge:
Wenn in der Demokratie ein
Volk im Grenzfall eher die
Chance des Überlebens wählt als
den vielleicht ehrbaren Untergang

und wenn es in der nichtnuklearen

Bewaffnung eine grössere
Chance des Überlebens sieht,

dann ist das von seiner Regierung

zu respektieren. Denn sie
ist die Regierung dieses Volks,
und nicht der Vasall einer anderen

Regierung. Wo sie dem Volk
diesen Respekt verweigert, ist
die gemeinsame Gehorsamsverweigerung

der noch mögliche
Akt der politischen Freiheit, der
vielleicht im Augenblick nichts
verhindern kann, aber dennoch
das politische Bewusstsein
verändert.

Ziviler Ungehorsam
und Demokratie

Selbst in passablen Demokratien

mit korrekt funktionierenden
Institutionen gibt es also die

Konflikte, bei denen die Legalität
für alle auf der einen Seite

liegt, die Moralität aber für
Einzelne, für Gruppen oder für die
Mehrheit auf der anderen. Ziviler

Ungehorsam ist dann zwar
nicht der legale, aber doch legitime

symbolische Appell für eine
Veränderung der Ordnung in
einzelnen Punkten bei gesamthafter

Loyalität zu dieser Demokratie.

Er wird ein geringes Mass
an Gewalt anwenden, das
insbesondere keine Menschen schädigt,

aber auch nicht allzusehr
die Form der Demokratie. Die
Demokratie aber wird ihre Qualität

nicht zuletzt dadurch
beweisen, dass sie auf diese Appelle

hört und dann, wenn das
Unzumutbare im Konsens geortet
ist, das Gesetz ändert.
Dass allerdings der Rechtsbrecher,

wie Rawls überzeugt zu
sein scheint, aus seiner Loyalität
zur Demokratie gleichsam zur
Reue über den Rechtsbruch
verpflichtet ist, um dann in der
Übernahme der Strafe auch willig

Busse zu tun, ist ein schon
widerlicher Demokratie-Pietismus.

Was man klar als
unzumutbar erkennt, soll man auch
klar zurückweisen, ohne Scham
und ohne Reue. Die Strafe ist
dann nicht eine Busse, sondern
der kleine Triumph eines
rächenden Rechts, den man nicht
deshalb schon bejaht, weil man
ihm nicht entgehen kann.
Wären alle Demokratien «fast
gerechte Systeme», die eigentlich

immer nur bemüht sind,
noch gerechter zu werden, dann
wäre das Problem des zivilen
Widerstandes nicht allzu gross.
Im Eingeständnis, dass in allen
Demokratien Konfliktfälle
auftreten können, die nicht
vorausgesehen wurden und die deshalb
aufgrund der bestehenden
Institutionen vorerst nicht lösbar



sind, könnte der zivile Ungehorsam

als an sich notwendiges aus-
serinstitutionelles Korrektiv der
politischen Praxis gerechtfertigt
werden: entweder a posteriori
und de facto durch den Verzicht
auf Bestrafung, oder a priori
und de jure durch ein Recht auf
zivilen Ungehorsam, sofern und
solange die Gesetze das an sich
mögliche Mehr an Gerechtigkeit
verhindern. Ein solches Recht
fände seine Legitimation also im
prinzipiellen Eingeständnis in
die Unvollkommenheit jeder
Demokratie und im prinzipiellen

Willen des «fast gerechten
Systems», gerechter zu werden.
Die Krux aber liegt in der
Kennzeichnung der und damit jeder
Demokratie als «fast gerechtes
System». Wer diesen Begriff
deskriptiv versteht, verzeichnet
ganz einfach die politische
Wirklichkeit; wer ihn normativ
versteht, bezeichnet mit ihm
nicht mehr wertfrei eine Staatsform,

sondern deren optimale
Qualität. Weil er immer schon
auf dieser qualitativen Ebene
spricht, wird er dem
Demokratie-Pietismus verfallen, und das
wird es ihm schwer oder gar
unmöglich machen, den zivilen
Widerstand zu legitimieren. In
der politischen Wirklichkeit
muss man indes nicht nur
unterscheiden zwischen mehr oder
weniger gerechten Demokratien,

sondern auch zwischen
verschiedenen Phasen einer einzelnen

Demokratie. Nichts garantiert,

dass sie gerechtigkeitsstabil
ist. Demokratien können

Zeiten des Verfalls und Zeiten
der Wiederherstellung haben,
Krisen und Krankheiten bis zu
Phasen des Verfault- und des

Verrücktseins. Man muss
deshalb auch von der Funktion und
der Legitimation des zivilen
Widerstandes für Demokratien in
den Phasen ihres Verfalls
sprechen. Ich gehe dabei zuerst auf
die harmlosere Möglichkeit ein,
dass solche Verfallserscheinungen

im personalen Versagen
einzelner Repräsentanten begrün-
6

det sein können, dann auf die
weit gefährlichere, dass sie im
Zerfall der demokratischen
Strukturen ihre Ursache haben
können.

Verfallserscheinungen

Nicht so selten ist der Fall, dass
bei an sich intakten Strukturen
einer Demokratie einzelne
Staatsdiener in höheren Ämtern
«ein wenig jenseits der Legalität»

handeln, sich in Akte der
Korruption verwickeln, öffentlich

lügen, ihre Macht in einzelnen

Akten arrogant ausweiten,
Menschenrechte verletzen
u.a.m., sei es nun aus Ignoranz,
was auch unverzeihlich wäre,
oder aus Eigeninteressen. Dieser
personalen Korruption (nicht im
engen Sinn des Wortes) im Staat
werden sich im allgemeinen die
Opposition und die Massenmedien

annehmen und schliesslich
vielleicht die Gerichte. Die
parlamentarische Kontrolle, die
Publizität der Politik und die
Unabhängigkeit der Gerichte
sind die institutionell gesicherten

Gegenmittel. Aber nichts
garantiert, dass sie immer noch selber

funktionieren. Dann scheint
mir öffentlicher Widerstand
rechtlich und moralisch geboten
zu sein. Er wird nicht die Form
des zivilen Ungehorsams annehmen,

sondern vom Grundrecht
der Diskussionsfreiheit einen
exzessiven Gebrauch machen, bis
der Druck der öffentlichen
Meinung eine öffentliche Klärung
erzwingt. Durch diese Klärung
stellt sich zwar die Integrität des
Staates wieder her. Aber gerade
durch sie kann der fehlbare Politiker

das Vertrauen der Öffentlichkeit

verlieren: seine Autorität
als Repräsentant.

Falls er nicht freiwillig aus dem
Amt ausscheidet und auch nicht
zur Demission veranlasst wird,
stellt sich die Frage, ob öffentlicher

Widerstand gegen seinen
Verbleib legitimierbar ist,
obwohl er rechtens Mandats- oder
Amtsträger ist. Im Verhältnis

von Recht und Moral: Legitimiert

der begründete Zweifel an
der moralisch-politischen
Integrität eines Repräsentanten den

Widerstand gegen ihn als Amtsund

Mandatsträger?
Eine mögliche Argumentationskette

jedenfalls wäre: Die
bestimmte Dauer einer Repräsentanz

betrifft bloss die Organisation

der Repräsentanz, aber
nicht ihren Sinn. Ihr Sinn ist,
dass sich ein Volk durch Einzelne

vertreten fühlt. Voraussetzung

dafür ist ein gewisses
Vertrauen in die Repräsentanten.
Wenn dieses durch eigene
Schuld verlorengeht, der
Repräsentant aber bleibt, wird zwar
nicht allgemein, aber punktuell
der Sinn der Repräsentanz
getroffen, also eine grundlegende
politische Institution in ihrem
Wesen. Es ist aber im Interesse
der Demokratie wichtiger, diesen

Sinn wiederherzustellen, als

einen einzelnen Repräsentanten
zu schonen, den man ohnehin
nicht gewählt hätte, falls zum

voraus bekanntgeworden wäre,
wie er handeln wird. Wenn es

keine institutionelle Handhabe
zur Wiederherstellung gibt, ist

es legitim, auf diese hinzuwirken
durch Publizität und Propaganda

bis zur öffentlichen
Nötigung.

Ungleich wichtiger aber sind die

strukturellen Verfallserscheinungen

einer Demokratie: die

Korrumpiertheit des Staates. Sie

hat viel Gesichter: Hinter der

Fassade einer Demokratie kann
sich langsam und fast unmerklich

eine Oligarchie der Verbände,

der Parteien oder einer
Schicht herausbilden; hinter der

scheinbaren Transparenz
demokratischer Machtverhältnisse
entstehen unentwirrbare
Machtkomplexe (wie etwa der

militärisch-industriell-politische
Komplex mit dem Zentrum der

Wissenschafter); starke
parlamentarische Gruppen vertreten
nicht mehr ihre Wähler, sondern

private Geldgeber; im Namen
der Rechtsstaatlichkeit werden



die Grundrechte abgebaut; für
den künftigen Fall wird die
Möglichkeit der Aufhebung der
Demokratie in Notstandsgesetzen

legalisiert; die Opposition
wird in einer grossen Koalition
entschärft; das Recht auf
Widerstand wird durch Verordnungen

Schritt für Schritt der
möglichen Wirksamkeit
beraubt; die Mehrheit des Volks
zieht sich, aus welchen Gründen
auch immer, von derpolitischen
Mitbestimmung zurück; über
daspolitische Leben legt sich wie
Mehltau die Perspektivenlosig-
keit und die gähnende Langeweile

der nationalen Verengung
u.a.m.
Im Rahmen einer derart verfallenden

Demokratie wären dann
die zu Beginn erörterten Fälle
anders, weniger harmlos, zu
interpretieren, indem man etwa
fragt: Warum werden an sich
mögliche Lösungen dieser
Konflikte vertagt? Wer oder was
beeinflusst den politischen Willen

des Gesetzgebers — sei er
nun das Kollektiv der Repräsentanten

oder das Volk — derart,
dass er sich für das Aufrechterhalten

der Unzumutbarkeiten
entscheidet? Welche Interessen
ökonomischer, politischer,
militärischer und ideologischer Art
fliessen, sich selber verbergend,
im Zwang zur allgemeinen
Wehrpflicht, zum AKW-Bau,
zur Stationierung zusammen?

Die totale Verweigerung

Sollten sich die Interessensver-
knüpfungen als so komplex und
der hintergründige Verfall der
Demokratie als so fortgeschritten

erweisen, dass in der Sache
gerechte Konfliktlösungen nicht
mehr zu erwarten sind, so ergeben

sich im Hinblick auf den
Widerstand neue Fragen:
Kann man aus Widerstand jeden
Widerstand aufgeben, in der
Haltung: Dieser korrumpierte
Staat soll an sich selber verfaulen?

Diese «Lösung» müsste
nicht nur resignativ, sondern

könnte auch zu hoffnungsvoll
sein. Am Modell von Tod und
Auferstehung hofft sie auf eine
wie auch immer geartete
Wiederherstellung, als ob in der
Korruption selber ein Punkt des

Umschlags liegen müsste.
Kann man aus Widerstand jede
politische Mitarbeit am Ganzen
des Staates aufgeben, um sie in
kleineren Gemeinschaften neu
aufzubauen? Dies wäre im
wesentlichen die Reaktion der
alternativen Gruppen, die auf eine
politische Erneuerung des Ganzen

über die allmähliche Föderation

von kleinen Gemeinschaften
hoffen.

Widerstandsformen

Soll man die politische Mitarbeit
im und am Staatsganzen fortsetzen

als Arbeit der permanenten,
vielleicht nicht immer legalen,
aber doch immer unblutigen
Revolution, die sich hartnäckig an
der strukturellen Veränderung
orientiert, aber mit der Tradition

dadurch verbunden bleibt,
dass sie das transparente, fast
gerechte System wiederherstellen

möchte? Sie würde alle
unblutigen Mittel des Widerstandes

nach den Gesichtspunkten
der Verhältnismässigkeit und
der Effizienz anwenden: Publizität

und Propaganda,
Demonstrationen, passiven Widerstand,

zivilen Ungehorsam und
den ökonomischen Kampf bis
zum politischen Generalstreik.
Dieser Widerstand könnte dann
immer noch als Appell an die
Mehrheit ausgelegt werden;
aber die Loyalität zum bestehenden

Staat in seinem Verfall wäre
gebrochen. Sie wäre nur noch
indirekt vorhanden in der
Erinnerung an das, was er eimal war,
und insofern im Willen zur
Wiederherstellung.

Auf rein theoretischer Ebene
lässt sich gegen diese Ausweitung

der Widerstandsformen
einwenden:
Einige dieser Formen, wie etwa
Publizität, Kritik, Propaganda,

Demonstrationen und Streiks,
sind an sich oder unter Umständen

legal. Sie gehören deshalb
gar nicht in das Repertoire des
Widerstandes. Im strengen Sinn
ist allein der bürgerliche
Ungehorsam Widerstand, und alles
andere kann unter die Rubrik
der Ausübung bürgerlicher
Rechte gebracht werden.
Der Einwand wäre auf der Ebene

der Theorie richtig, wenn
man voraussetzen dürfte, dass
Demokratien «fast gerechte
Systeme» sind. Aber für die politische

Realität macht er eher
blind. Denn es gehört zur Demokratie

im Verfall, dass sie die
Ausübung an sich gewährter
Rechte durch mannigfache Formen

der Einschüchterung:
durch verschleierte Zensur,
durch fragwürdige Gerichtsurteile,

durch indirekte und direkte
Berufsverbote und durch

gesellschaftliche Marginalisierung
verschiedener Art, de facto
erschwert oder verhindert, ohne
sie de iure zu verbieten. Dann
wird der exzessive Gebrauch der
an sich gewährten, aber
unerwünschten Freiheiten zum
vielleicht wirksamsten Mittel des

Widerstandes, das nicht bloss
von Zeit zu Zeit durch symbolische

Akte auf augenfällige
Ungerechtigkeiten hinweist,
sondern eine dauernde demokratische

Gegenpraxis zum Verfall
ist.

Praktische Probleme

Die Legitimation eines derart
erweiterten Widerstandes bietet
keine zusätzlichen theoretischen
Probleme, sondern nur praktische.

Die prinzipielle Einsicht
der Demokratie in ihre
Unvollkommenheit schliesst das
Eingeständnis in die Möglichkeit ein,
dass sie auch zerfallen kann, und
ihr prinzipieller Wille, gerechter
zu werden, auch die Pflicht zur
Ausübung der bürgerlichen
Freiheiten und Rechte. Ja, diese
Pflicht geht jedem demokratischen

Widerstand voraus; denn
7



ohne sie ist Demokratie gar nicht
denkbar. Obwohl sie also
selbstverständlich ist, müsste sie
dennoch in einem Verfassungsartikel

eigens und explizit gefordert
werden, eben weil der Verfall
immer möglich ist. Und wenn
dieser einmal Realität geworden
ist, wird es praktisch schwer
oder unmöglich sein, sich auf eine

implizite Pflicht zu berufen,
die nun alle Kennzeichen des
Widerstandes trägt.
Es scheint, dass der Legitimation

des Widerstandes in einer
verfallenden Demokratie klare
Grenzen gesetzt werden können.

All jene Formen von
Gewalt, die schwere Schädigungen
mit sich bringen: Terror, der
politische Mord, der Bürgerkrieg
als blutige Revolution, sind
theoretisch nur noch legitimierbar,

wo der Staat selber die
Gewaltmittel der monopolisierten
Propaganda, der transparenzlosen

Bürokratie, der prinzipiell
parteiischen Justiz, der Geheimpolizei

und der Konzentrationslager

einsetzt und nun, sei es als
personale Tyrannis oder als
totalitäres System, jeden Bürger
zum potentiellen Opfer macht
und dadurch faktisch ein
Terror- und Verbrecherstaat
wird. Die Unzumutbarkeit der
Not kann dann jede Gegenaktion

als Notwehr legitimieren,
sofern diese wirklich das System
und ihre Exponenten trifft. Da
aber der Verfall einer Demokratie

nicht ein stabiler Zustand ist,
sondern ein Prozess, der mit
dem Prozess der Einschleichung
oder der Vorbereitung einer
Diktatur zusammengehen kann,
brechen die theoretisch möglichen

Grenzen angesichts der
politischen Situation auch wieder
ein. Man ist dann gezwungen,
sich kasuistisch zu orientieren
und sich so in realen Grenzbereichen

aufzuhalten, in denen die
Theorie versagt. So könnte man
etwa argumentieren, dass es besser

gewesen wäre, Hitler und den
harten Kern seiner Helfershelfer
schon in den Tagen des Verfalls

der Weimarer Republik zu
beseitigen, als ihnen den Staat zur
Beute zu überlassen. Da Hitler
aber nie ein schlechter Demokrat

war, sondern immer ein be-
wusster Feind der Demokratie,
müsste seine Liquidierung
eigentlich in die Kompetenz des
demokratischen Staates fallen.
Ein solches Recht der Demokratie

als Staat, ihre Feinde zu
beseitigen, ist indes in keinem Fall
wünschenswert; denn die
Demokratie im Verfall wird ihre
Feinde unter den Demokraten
suchen. Und so bleibt für solche
Grenzfälle oft nur die vage
Hoffnung, dass einzelne Demokraten

selber zugleich dem
bestehenden Staat und der sich
ankündigenden Tyrannis zuwiderhandeln

und die Folgen für eine
Tat auf sich nehmen, die sich
rechtlich nicht legitimieren lässt.

Theoretische Ansätze

Ich bin von einzelnen Fällen und
nicht von einer Theorie des
Widerstandes in der Demokratie
ausgegangen. Am Ende lassen
sich die Konturen einer solchen
Theorie umreissen:
Wenn wir Demokratie einen
Staat nennen, der im besten Fall
das Volk als Souverän
anerkennt, der prinzipiell um seine
Unvollkommenheit weiss und
prinzipiell die Veränderung in
Richtung auf mehr Gerechtigkeit

will, wenn wir zugleich
eingestehen, dass Demokratien in
der Realität kaum je diesem
Optimum genügen, dann ergeben
sich folgende Dimensionen des
Widerstandes:
1. Gerade wenn eine Demokratie

in hohem Ausmass dem
optimalen Begriff genügt, wird sie

unvorhergesehene und vielleicht
auch unvorhersehbare Konflikte

für möglich halten, in denen
ihre jeweilige Institutionalisierung

und Rechtslage ein an sich
mögliches Mehr an Gerechtigkeit

eher verhindern als befördern.

Sie sollte deshalb den zivilen

Ungehorsam als Appell zur

Korrektur entweder tolerieren
oder legalisieren, und sie sollte,

um ihren Verfall zu verhindern,
zum Gebrauch der bürgerlichen
Freiheiten in der Verfassung
auffordern.
2. Ist der Verfall eingetreten,
dann besteht dennoch für die

Bürger die Pflicht zur Ausübung
ihrer Rechte und zur Wahrnehmung

ihrer Freiheiten. In der

Demokratie des Verfalls aber

wandelt sich das demokratisch
Selbstverständliche zusätzlich
zum Widerstand, so dass
demokratisches Verhalten eine
Gegenpraxis zur bestehenden
Demokratie wird. Auf diesem
Hintergrund sind die Mittel des
Widerstandes der zivile Ungehorsam

und die exzessive Wahrnehmung

der demokratischen
Freiheitsrechte.

3. Der Grenzbereich des Verfalls
der Demokratie ist ihr Übergang
in die Diktatur. In diesem
Grenzbereich können Handlungen

im Namen der Demokratie
nötig werden, die sich auf keine

Weise mehr rechtlich legitimieren

lassen. Den bereits im Verfall

befindlichen Staat damit zu

beauftragen, käme einer Lizenz
zum Kampf gegen die Demokraten

gleich. Die Handlungen können

deshalb nur von Demokraten

selber, als strafwürdige
Formen des Widerstandes, ausgeführt

werden.

4. Der Absturz der Demokratie
in die Diktatur legitimiert
schliesslich auch blutige Formen
des Widerstandes, sofern sie

wirklich das System und seine

Exponenten treffen und im Willen

zur Demokratie ausgeübt
werden. Diese Legitimation
wird niemals aus der Diktatur
kommen, sondern entweder aus

der erinnernden oder der
utopischen Idee der Demokratie oder

einfach aus dem Leidensdruck
der Unfreiheit. Dass alle
Formen des Widerstandes in der

dann herrschenden Diktatur
zumindest de facto strafbar
werden, versteht sich von selbst.



Die vier genannten Dimensionen

weisen auf eine immer breitere

Legitimationsbasis des
Widerstandes. Man darf vom
Standpunkt des Demokraten
sagen: Je weiter sich ein Staat in
seiner Realität vom optimalen
Begriff der Demokratie
entfernt, desto leichter fällt theoretisch

die Legitimation des
Widerstandes und desto vielfältiger
werden seine Formen. Aber je
vielfältiger diese sind, desto kleiner

die Chance ihrer praktischen
politischen Legitimierbarkeit.
Die theoretische Legitimationsbasis

verhält sich umgekehrt
proportional zur praktischen
Legitimierbarkeit: Dort, wo der
Widerstand am nötigsten wäre,
ist er am wenigsten praktikabel;
dort, wo er am ehesten praktiziert

werden kann, ist er am
wenigsten nötig.

Diese Feststellung führt zur letzten

Frage, die ich stellen möchte:

Wächst die allgemeine
Pflicht zum Widerstand mit der
zunehmenden Breite seiner
Legitimationsbasis? Ist der Bürger
in der Diktatur also eher und
mehr zum politischen Widerstand

verpflichtet als in der
Demokratie?

Es könnte so scheinen — zumindest

in der Optik von Demokraten.

In Wahrheit aber müsste eine

allgemeine Verpflichtung
zum tätigen Widerstand in der
Diktatur einer Verurteilung des

Bürgers zum Opfer gleichkommen.

In dem Mass, wie die
Verfügungsgewalt des Staates total
wird, kann es nur noch die
allgemeine Pflicht geben, sich äusserlich

nicht an verbrecherischen
Akten zu beteiligen und inner¬

lich nicht der Unterdrückung
zuzustimmen — aber nicht eine
Pflicht, politisch nicht nichts zu
tun. Das Unterstehen und
Sichfügen bei innerer Distanz, also
das, was man den inneren
Widerstand genannt hat, muss
moralisch dem erlaubt sein, der
lieber auf die Chance des Überlebens

setzt als auf den Versuch
zur Veränderung — um den
Preis des eigenen Lebens. Es

gibt keine allgemeine Pflicht
zum Heldentum. Die Verpflichtung

aller zum politischen
Widerstand wächst mit der Abnahme

des Preises und mit der
Chance, Ziele verwirklichen zu
können. Sie gilt nur in Systemen,

in denen man, trotz allem,
noch leidlich leben kann: Der
Ort der allgemeinen Pflicht zum
politischen Widerstand ist die
Demokratie.

Balmberg-Tagung des solothurnischen Gewerkschaftskartells

Die Demokratie ist unser Ziel
Von Bundesrat Otto Stich

An der diesjährigen Balmberg-Tagung des Solothurner
Gewerkschaftskartells sprach Bundesrat Otto Stich über aktuelle Probleme
der Arbeiterbewegung und der Arbeitsorganisation. Weiter äusserte

sich der Finanzminister auch zur Lage der Sozialdemokratischen
Partei und zur Bundesratsbeteiligung. Die Rote Revue druckt seine
Rede im Wortlaut ab. Titel und Zwischentitel stammen von der
Redaktion.

Schon einige Male habe ich an
der Balmberg-Tagung
teilgenommen. Dieses Jahr bin ich
besonders gerne gekommen, weil
es micht freut, dass damit eine
Tradition von Willi Ritschard
weitergführt wird. Man hat oft
von Vermächtnissen von Willi
Ritschard gesprochen.

Der Balmberg und die
Balmberg-Tagung sind jedenfalls ein
Vermächtnis, denn das Haus
und die Tagung dienen der
Weiterbildung — und gerade die
Weiterbildung war wohl Willi
Ritschards zentralstes Anliegen.

In einer Demokratie ist es

notwendig, dass auch der
Arbeitnehmer die Zusammenhänge
sieht und er nicht abhängig wird
von irgendwelchen Vordenkern
und Meinungsmachern.
Freundschaftliche Beziehungen
können bei der Balmberg-Tagung

gepflegt werden, aber
darüber hinaus ist es wichtig, dass
ein Gedankenaustausch
stattfindet zwischen den sozialdemokratischen

Vertretern im
Bundesrat und den Gewerkschaften.
Dies ist auch mein ganz besonderes

Anliegen an dieser
Zusammenkunft.

Ich möchte diese Gelegenheit
benützen, um einige meiner
Gedanken zur Gewerkschaftsbewegung

darzulegen und auch
einige Probleme zu streifen, die
im Zusammenhang mit Arbeit
und beruflicher Tätigkeit im
allgemeinen stehen.

Wir sind Zeugen einer bedeutenden

Phase der industriellen
Entwicklung. Es gibt sogar Leute,
die von einer dritten industriellen

Revolution sprechen. Der
Einsatz von Computern in den
Arbeitsablauf revolutioniert
den Produktionsprozess und
verändert dadurch auch die
Arbeitsbedingungen. In manchen
Industriezweigen haben Roboter

ganze Produktionsabläufe
übernommen, womit bedeutende

Rationalisierungen erreicht
wurden. Die Produktion konnte
gesteigert werden wie nie zuvor.


	Welche Widerstandsformen sind praktikabel und legal? : Pflicht zum Widerstand in der Demokratie

