
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 62 (1983)

Heft: 7-8

Artikel: Aus Erhard Epplers neuem Buch : die vorweggenommene Utopie :
Arbeiter- und Friedensbewegung müssen endlich ein Bündnis eingehen

Autor: Eppler, Erhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-340004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-340004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus Erhard Epplers neuem Buch

Die vorweggenommene Utopie
Arbeiter- und Friedensbewegung müssen endlich ein Bündnis eingehen

Erhard Epplers neues Buch «Die tödliche Utopie der Sicherheit»
(im Rowohlt-Verlag erschienen) handelt von der schäbigen Utopie
absoluter Sicherheit durch die Möglichkeiten totaler Vernichtung.
Es handelt vom Irrsinn ängstlicher Feindbilder und vom Wahn, die
Welt in Gut und Böse einteilen zu müssen. A ber der schäbigen Utopie,

die nur um den Preis fortgesetzter Gewalt gegen die Lebensinteressen

der Menschen aufrechtzuerhalten ist, stellt Eppler die
bewegende Utopie einer gewaltlosen Weltgesellschaft gegenüber. Um
sich ihr anzunähern, bedarf es des internationalen Bündnisses aus
neuen sozialen Bewegungen und alter Arbeiterbewegung. Und es
bedarf des Mutes eines jeden einzelnen, schon heute «im Kleinen»
Zeichen für jenes Utopia der gewaltfreien Weltgesellschaft zu
setzen. Die «Rote Revue» druckt Epplers Schlusskapitel «Die
vorweggenommene Utopie» in leicht gekürzter Fassung.

«streiten», gehen zu Ende.
Denn dieses «Kämpfen» für
den Frieden bediente sich meist
nur all der Waffen, die im
politischen Machtkampf üblich und
wohl auch unvermeidlich sind:
der überzeichneten Feindbilder,
etwa des Militaristen, des

Kriegshetzers und Kriegstreibers,

des Monopolkapitalisten
und seiner Handlanger,
schliesslich der Verdächtigungen

all derer, die anderer
Meinung waren.

Sicher, Frieden wird künftig
weniger denn je zu haben sein,
wenn nicht Millionen von
Menschen dafür einstehen, ohne
sich einschüchtern oder verängstigen

zu lassen. Auch in diesem
Sinn muss Friedensbewegung
eine Bewegung des Mutes sein.
Aber schon die Form solchen
Einstehens, Geradestehens,
solchen Aufstehens gegen
todessüchtige Utopien muss etwas
von dem ausstrahlen und
vorwegnehmen, was mit gewaltloser

Gesellschaft gemeint ist.
Die Fälle in der Geschichte, in
denen wirklich ein Zweck
fragwürdige Mittel hätte rechtfertigen

oder gar heiligen können,
sind wesentlich seltener als jene

irhati
p»

Itouhe

Sichel

Sowohl

Die Utopie von der gewaltlosen
Welt erweist ihre Kraft oder ihre

Ohmacht darin, ob sie
Menschen bewegen kann, hier und
heute glaubhafte und unübersehbare

Zeichen des Friedens
aufzurichten. Die Zeiten der
traditionellen Friedenskämpfer,

jener ehrenwerten Idealisten,

die oft ein Leben lang
nicht müde wurden, Frieden
und Abrüstung zu fordern, für
den Frieden zu «kämpfen», zu

andern, in denen schmutzige
Mittel den grossartigsten Zweck
entheiligt, entwertet, unglaubhaft

gemacht, ja zum
Verschwinden gebracht haben. Das
Mittel der Ketzerverbrennung
war durch keinen Zweck zu
heiligen, aber es hat bis heute die
Glaubwürdigkeit der Kirchen
untergraben. Die Zwecke des
Nationalstaates haben dem
Mittel des Krieges keinen Glanz
verleihen können, wohl aber
spricht heute das Instrument
des Krieges gegen den souveränen

Nationalstaat.
Gerade wo es um den Frieden
geht, können die Mittel den
Zweck diskreditieren. Hass,
Verleumdung, Feindschaft,
Fanatismus, Eitelkeit, Geltungssucht

oder gar Gewalt lassen
sich nicht in den Dienst des
Friedens nehmen. Sie gewinnen
sehr bald ihr Eigenleben,
machen sich selbständig und werden

dann ein normaler Teil
jener Welt des Unfriedens, gegen
die sie angehen sollten.
Es ist auch durchaus nicht
sicher, dass Angst zum Motor
des Friedens taugt. Natürlich
gehört eine gute Portion
Heuchelei dazu, wenn Politiker, die
jahrzehntelang von der Angst
vor dem Bolschewismus gelebt
haben, jetzt darüber lamentieren,

dass die Angst vor dem
Atomkrieg zu Kurzschlussreaktionen

führen könne. Ihnen
geht es nicht darum, dass die
Menschen keine, sondern dass
sie die richtige, nutzbare, ihren
politischen Zwecken dienliche
Angst haben.

Trotzdem: Angst lähmt. Sie
treibt die Menschen meist in die
Arme derer, die seit Menschengedenken

so etwas wie Sicher-



heit zu verkörpern scheinen.
Wenn Mut die Fähigkeit ist,
Angst zu überwinden, dann
muss die Friedensbewegung eine

Bewegung des Mutes, nicht
der Angst sein.
Wo Mut wachsen soll, tun wir
gut daran, die Angst zu benennen,

auszusprechen, so mit ihr
umzugehen, dass wir mit ihr
fertig werden, nicht sie mit uns.
Verdrängte Angst lässt keinen
Mut aufkommen. Kraft zum
Handeln entsteht, wo wir die
Angst vor der Angst verlieren,
wo Angst der Hintergrund
wird, der dem Mut zum Leben
nicht Abbruch tut, sondern ihm
seine Tiefendimension gibt.
Schon vor einem Vierteljahrhundert

hat Günther Anders
den «Mut zur Angst» verlangt,
allderdings zu einer Angst
«besonderer Art».1
1. Eine furchtlose Angst, da sie

jede Angst vor denen, die uns
als Angsthasen verhöhnen
könnten, ausschliesst. 2. Eine
belebende Angst, da sie uns
statt in die Stubenecken hinein,
in die Strassen hinaustreiben
soll. 3. Eine liebende Angst, die
sich um die Welt ängstigen soll,
nicht nur vor dem, was uns zu-
stossen könnte.1
Wir lernen heute: Friede breitet
sich nur da aus, wo es
ansteckend wirkt. Friedensarbeit
wird nur wirksam, ihrem Ziel
nur angemessen, wenn sie Frieden

anschaulich, erlebbar
macht, wenn sie Frieden
ausstrahlt. Dies heisst aber auch:
Wo immer Frieden nicht nur
gefordert, eingeklagt, sondern
gelebt, praktiziert, ausgestrahlt
wird, blitzt etwas von der Utopie

der gewaltlosen Welt auf.
Dass der 10. Oktober 1981 in
die Geschichte Europas
einging, ist sicher nicht den Reden
zu verdanken, die dort im Bonner

Hofgarten gehalten wurden.

Geschichtlich wirksam
wurde, dass die Tausende von
Polizisten, die ein kluger
Innenminister so dezent auftreten
liess, nicht Steine, sondern Blu-
2

men an die Köpfe geworfen
bekamen, dass die verängstigten
Bonner Geschäftsleute, die ihre
Läden vor dem «Mob» meinten
sichern zu müssen, beschämt
ihre Jalouisen hochzogen.

Ein Zeichen für die Zukunft

Wirksam wurden die 300 000
Menschen, ihr Singen, ihr
Lachen, ihre Phantasie, ihre
Einfälle, ihre Freundlichkeit und
ihre Geduld. Das steckte und
steckt an, auch da, wo singende
Menschen sich ohne Gegenwehr

wegtragen und aufs
Polizeirevier transportieren lassen,
es steckt sogar manchen Polizisten

an, der da keineswegs als
Feind begeifert oder als Bulle
beschimpft, sondern als pflicht-
bewusster Staatsdiener in seiner
Rolle respektiert wird und
allenfalls Mitgefühl erregt.
Friedensarbeit kann nur dann —
aber dann eben doch — etwas
in den Köpfen und Herzen
bewegen, wenn sie etwas von der
bewegenden Utopie der friedlichen

Welt vorwegnimmt. Wo
immer Menschen, jüngere oder
ältere, für den Frieden
demonstrieren, sei es schweigend od_er

singend, sei es durch Pantomime
oder Strassentheater, mit

Transparenten oder Plakaten,
mit Märschen von Stadt zu
Stadt oder bewegungslosem
Verharren, muss etwas von
jener Utopie gegenwärtig und
spürbar sein, die diese
Menschen motiviert. Nicht das

Schlagwort macht nachdenklich,

sondern das Zeugnis von
Menschen, das als menschliches
Zeugnis wahrgenommen und
angenommen wird. Dabei kann
das Zeugnis einer einzigen
Frau, eines einzigen Mannes
mehr bewirken als die Sprechchöre

von Tausenden.

Von daher bekommt die
Verweigerung des Kriegdienstes
einen Charakter, der wohl den
Vätern des Bonner Grundgesetzes

so noch nicht vor Augen

stand. Es geht nicht mehr
allein, ja nicht mehr primär um
den klassischen Gewissensgrund

dessen, der nicht zu töten
bereit ist, um sein «ich kann
nicht» oder «ich könnte nur um
den Preis eines zerbrochenen
Gewissens», es geht um ein
Zeichen für das, was kommen
muss, um das Zeugnis für die
gewaltlose Weltgesellschaft.
Aber eben auch zu diesem
Zeugnis kann das Gewissen
drängen. Nur ein individualistisch

verengter Gewissensbegriff

kann zu dem Miss
Verständnis führen, eine am Überleben

aller orientierte Entscheidung

sei weniger vom Gewissen
gefordert als eine, die nur um
Schuld oder Sünde des Betroffenen

kreist. Es gibt das
Zeichen, das aus dem Gewissen
kommt.
Wenn Friedensbewegung sich
darin bewährt, dass sie etwas
von der Utopie der Gewaltlosigkeit

im Zeichen vorwegnimmt,
fallen die Barrieren, die vor
allem in der deutschen Geistesgeschichte

zwischen privatisierter
Ethik und politischem Handeln
aufgerichtet wurden. Da ist
dann nicht mehr aufrechtzuerhalten,

was die Exegeten Martin

Luthers aus seiner Lehre
von den zwei Reichen geschlossen

haben: dass zwar für das

Reich Gottes das Evangelium,
auch die Bergpredigt gelte, im
Reich dieser Welt mit ihren —
notwendigen — Ordnungen
aber das Schwert die letzte
Instanz bleibe.
Dann ist auch die ebenso
einleuchtende wie bequeme These
nicht zu halten, mit der
Bergpredigt lasse sich nun einmal
keine Politik machen. Wenn
Jesus mit Feindesliebe eben
nicht Unterwerfung, Anbiederung,

also das Kriechen vor
dem Feinde meint, sondern, wie

uns der jüdische Philosoph Pin-
chas Lapide nahelegt, die Ent-
feindungsliebe, die dem andern
die Chance gibt, nicht Feind
bleiben zu müssen, etwas ande-



res zu werden als der Feind,
vielleicht sogar einmal der
Freund, dann ist diese
Botschaft von der Ent-Feindungs-
liebe eminent politisch und
gleichzeitig unmittelbar praktisch.

Denn eben darum, aus
Feinden etwas anderes zu
machen als Feinde, indem wir den
Feind als Menschen annehmen,
in ihm unsere eigenen Schwächen,

Irrtümer und Sehnsüchte
wiederfinden, darum geht es

überall, wo Frieden gestiftet
werden soll.

Diese Entfeindungsliebe ist,
wenn wir Pinchas Lapide
folgen, die Alternative zur tödlichen

Utopie der Sicherheit: «In
unserer verunsicherten Welt
liegt der...Friede weder in der
Macht unserer Waffen noch in
der Distanz vom Gegner,
sondern im Herzen eben dieses
Gegners, den es einfühlsam und
mit Geduld zu entfeinden
gilt.»2
Wer die Bergpredigt dem Utopia

der gewaltlosen Welt zuordnen

will, kann sie damit nicht
mehr entschärfen, sobald wir
verstanden haben, dass sich dieses

Utopia überall und immer
als Zeichen vorwegnehmen
lässt.

Dann fällt auch die fatale
Unterscheidung zwischen Gesin-
nungs- und Verantwortungsethik,

die der geniale Max Weber

im Winter 1918/19 in einer
polemischen Rede vor Münchner

Studenten in die deutsche
Diskussion eingeführt hat. Wer
hier und heute die lebensnotwendige

Utopie von der gewaltlosen

Welt zeichenhaft durch
sein Tun vorwegnimmt, ist kein
«Gesinnungsethiker», der nur
um sein eigenes Seelenheil
kreist oder sich gar an der eigenen

ethischen Überlegenheit
berauscht, sondern ein politisch
Verantwortlicher, der mit
seinen Zeichen auf das Ganze, auf
die Gesellschaft, auf das Überleben

aller zielt, einer, der Ent-
Feindung versucht, weil es ohne

sie keine überlebensfähige
Menschheit gibt.
Dies muss dann allerdings auch
heissen, dass Friedensbewegung
nicht ein Feindbild durch ein
anderes ersetzen darf. Der Offizier,

dem die Friedensbewegung
nicht als Feind, sondern als
Partner bei der Suche nach dem
Frieden gegenübertritt, muss,
wie Erfahrungen zeigen, nicht
Gegner dieser Bewegung
bleiben. Er kann sehr wohl den
Zweifeln Raum geben, die ihn
vielleicht schon lange
beunruhigt haben. Der Politiker,
den die Friedensbewegung nicht
als hoffnungslos erstarrte
Charaktermaske abtut, sondern als
möglichen Bundesgenossen
anspricht, kann sehr wohl aus
dem abstumpfenden Trott seiner

politischen Alltagsarbeit
herausgeholt werden.

Kein Streit zwischen
Gut und Böse

Wenn Sicherheit allein im Herzen

des Gegners zu finden ist,
dann können wir dem Frieden
— und damit einer relativen
Sicherheit — nur im Prozess der
Ent-Feindung näherkommen.
Und wer dies da versuchen will,
wo Misstrauen, Angst und
Feindschaft sich am übelsten
ineinander verknäuelt haben,
also zwischen Staaten, Systemen

und Ideologien, der muss
mit der Ent-Feindung zu Hause
beginnen, wo es um die Wege
zum Frieden geht. Dies erspart
nicht die saubere, oft auch harte

Argumentation, aber es
gebietet zum Beispiel, dass jedem
zuerst einmal der Wille zum
Frieden zugestanden wird,
dann erst bleibt zu fragen,
welcher Weg am ehesten dahin
führen kann und welcher auf
keinen Fall.
Und es verbietet, dass sich eine
Friedensbewegung in
Eifersüchteleien und Gruppenegoismus

verfängt. Es verhindert,
dass die bequeme Selbsttäu¬

schung eines Ronald Reagan, es
gehe um einen Streit zwischen
Gut und Böse, mit umgekehrten

Vorzeichen in die
Friedensbewegung eindringen kann.
Wer den selbstgerechten Kampf
der Guten gegen die Bösen
lediglich mit vertauschten Etiketten

führen will, gehört nicht zur
Friedensbewegung.
Es gibt auch zeichenhaftes
Vorwegnehmen, das in den Bereich
politischer Entscheidungen
hineinreicht. Wenn eine Gemeinde
in der Bundesrepublik und ihre
Partnergemeinde in der Sowjetunion

sich gegenseitig «den
Frieden erklären», so hat dies
natürlich keinerlei staatsrechtliche

Bedeutung, aber es ist ein
politisches Zeichen. Wenn eine
Gemeinde nach der andern sich
zur «atomwaffenfreien Zone»
proklamiert, so hat dies zwar
keinerlei rechtliche Wirkung,
aber die Räte der Gemeinden
nehmen als Zeichen etwas
vorweg, was sie für das ganze Land
— völkerrechtlich bindend —
anstreben. Wenn Arbeiter
darüber beraten, was sie an Stelle
von Granatzündern herstellen
könnten, so ändert dies nichts
am Wettrüsten. Aber sie setzen
ein Zeichen für das, was kommen

muss. Vielleicht haben wir
bislang der Phantasie viel zu
wenig Raum gelassen, wo es um
solche Zeichen ging.
Wenn schon eine Abrüstung,
die grosse Mittel für die armen
Länder freimacht, in weiter
Ferne liegt, warum sollten nicht
zwei Staaten, etwa die
Bundesrepublik und Polen, sich darauf
verständigen, einen einzigen
Panzer weniger anzuschaffen
und das eingesparte Geld für
ein gemeinsames Bewässerungsoder

Aufforstungsprojekt in
der Sahel-Zone zu verwenden?
Warum, wenn schon der
Propagandakrieg im Äther
zwischen den Weltmächten noch
nicht abzustellen ist, schaffen
wir (ein Bundesland an der
innerdeutschen Grenze, zusammen

mit andern, vielleicht
3



kirchlichen Trägern) nicht
einen Rundfunksender, der
ausschliesslich der Sachinformation

beider Seiten über einander
und dem Dialog zwischen beiden

dient?
Wenn Frieden heute ein anderes

Wort für Leben ist, gehört
zu den Zeichen, durch die sich
das Utopia des Friedens
vorwegnehmen lässt, jede Geste
des Friedensschlusses mit der
Natur. Es gibt unzählige
solcher Zeichen, und niemand
sollte sich daran stossen, dass
sie oft unscheinbar, für das
Ganze der Natur unerheblich
sind und vielleicht auch das
Lächeln manches Mitbürgers
herausfordern.

Auch gegenüber der Natur gibt
es so etwas wie eine tödliche
Utopie der Sicherheit. Da werden

Unmengen von Gift auf die
Felder gestreut gegen Schädlinge,

die es noch gar nicht gibt,
die es aber vielleicht geben
könnte. Also müssen die möglichen

Schädlinge «prophylaktisch»

bekämpft werden, auch
wenn damit Millionen von
Lebewesen vertilgt werden, denen
dieser Vernichtungsfeldzug gar
nicht galt. Tiere, in Massen
gemästet unter unnatürlichen
Bedingungen, werden vorsorglich
geimpft und mit Hormonen
und Antbiotika traktiert gegen
Krankheiten, die bei gesund
aufwachsenden Tieren kaum
vorkommen.
Flüsse werden begradigt, Weiden

und Erlen am Ufer
abgeholzt, damit mögliches
Hochwasser rasch ab fliessen kann.
Und dann wundert man sich,
wenn bei diesen Flüssen, auch
ohne Hochwasser, die Ufer
erodieren und sich in die Uferlandschaft

hineinfressen.
Wie Zeichen des Friedens heute
Zeichen des Lebens sind, so
können Zeichen eines
wiederhergestellten oder unversehrten
Lebens auch zu Zeichen des
Friedens werden.
Wo immer ein Stückchen Erde
entgiftet wird, wo unzählige
4

winzige Organismen den Boden
wieder dauerhaft fruchtbar
machen können, wo im Kleinen
wieder ein ökologisches
Gleichgewicht hergestellt wird,
geschieht ein solches Zeichen.
Jeder Rosenstrauch, dessen Blüten

wieder ahnen lassen, warum
einmal der Duft der Rose als
betörend gefeiert wurde, jede
intelligente Zuordnung von
Gemüsen, die sich gegenseitig vor
Schädlingen schützen, jeder
Apfelbaum, dem gute Düngung
die heute üblichen zwei
Dutzend Spritzungen erspart, all
dies sind Gesten, die auf ein
neues Gleichgewicht in der
malträtierten Natur weisen. Jedes
Kalb, das, wie es Kälber seit
Jahrtausenden hielten, wieder
seine skurrilen Sprünge auf der
Weide vollführt, jede Hecke,
die dem Wind widersteht, den
Boden schützt und Vögeln
Nistplätze bietet, jeder kleine Tümpel,

in dem Kröten sich ansiedeln

können, nimmt etwas vom
Frieden mit der Natur vorweg.

Gewalt durch Solidarität
ersetzen

Vom Frieden im Kleinen ist nur
ein Schritt zu dem Zeichen des
Widerstandes gegen die Zerstörung

im Grossen. Wenn unsere
Wälder sterben — wir haben
uns noch nicht klargemacht,
was dies für Klima und
Wasserversorgung bedeutet —, dann
ist jedes Verhalten, das diesem
Sterben entgegenwirkt, ein
Zeichen. Wenn Autos Stickoxyde
erzeugen, dann können wir unser

Auto auch einmal stehen
lassen und ein öffentliches
Verkehrsmittel benutzen. Vor
allem aber — und da beginnt nun
wieder die Politik — können
wir den Druck auf die
Energieversorgungsunternehmen
verstärken, damit sie endlich die
Entschwefelungsanlagen
einbauen, um die sie sich so lange
gedrückt haben, und ihre alten
Kohlekraftwerke durch modernere,

umweltfreundlichere, er¬

setzen. In jeder Gemeinde
lassen sich Signale setzen: Wenn
Gemeindeverwaltungen
gedrängt werden, weniger Salz zu
streuen, Hecken am Wegrand
wieder sachgemäss schneiden
und nicht von Maschinen
zerfetzen zu lassen, das Gras an
Strassenrändern mähen und
nicht vergiften zu lassen, die
Müllabfuhr zu differenzieren
oder zur Energiegewinnung zu
nutzen.
Jede Ordnung bedarf um so
mehr der Gewalt, je ungerechter

sie ist. Man kann Gewalt
durch Gerechtigkeit, noch
mehr durch Solidarität ersetzen.

Auch wenn es nie vollständig

gelingen dürfte, so zielen
doch alle Zeichen für mehr
Gerechtigkeit, alle Zeichen der
Solidarität auf weniger Gewalt.
Wenn es politisch darum geht,
mehr nach Süden als nach
Osten zu blicken, so ist jedes
kleine Projekt, das uns dazu

verhilft, ein Zeichen der
Hoffnung. Die Dorfschule auf Haiti,

das Eukalyptuswäldchen in

Obervolta, die Krankenstation
in einer Holzhütte im Regenwald

Sumatras, ein paar Brunnen

in Eritrea, die mit Sonnenenergie

betriebene Wasserpumpe
in Peru, das Sozialzentrum

in den Slums von Nairobi oder

gar die Jutetasche aus dem

Dritte-Welt-Laden, das alles
ändert zuerst einmal so gut wie
nichts am Zustand der armen
Völker. Aber es weist in Richtung

auf ein politisches
Handeln, das helfen könnte. Auch
die Spende für «Brot für die
Welt» oder «Misereor»
bekommt einen Sinn, wenn sie

nicht als Ablasspfennig,
sondern als — bescheidenes —
Zeichen verstanden wird...
Noch einmal: Dies alles sind
keine «Lösungen» für «Probleme».

Vielleicht gehört es zum
mechanistischen Denken einer
technokratisch bestimmten
Epoche, dass wir immer fragen,
welches Problem auf welche
Weise zu lösen sei. In Wirklich-



keit werden Probleme selten
«gelöst», und dann meist mit
dem Erfolg, dass neue, schwierigere

sich stellen. Man kann
das «Problem» der Energieversorgung

so «lösen», dass entweder

die Wälder sterben oder die
atomare Abrüstung undenkbar
wird. Man kann das «Problem»
des Autoverkehrs in den Städten

so «lösen», dass nachher
nichts mehr übrig ist, was den
Namen einer Stadt verdient.
Man hat das «Problem», die
Milliardeneinkünfte der reichen
Ölländer in die Industrieländer
zurückfliessen zu lassen
(Recycling), so gründlich «gelöst»,
dass die Gesellschaften mancher

OPEC-Länder völlig aus
dem Gleichgewicht gerieten und
sich überdies so verschuldeten,
dass die Problemloser der
siebziger Jahre heute einen
Zusammenbruch des Finanzsystems
befürchten, wenn der Ölpreis
wieder sinkt. Mann kann versuchen,

das «Problem» der
militärischen Sicherheit so zu
«lösen», dass schliesslich die
«Unverwundbarkeit» von Raketen
wichtiger wird als das Überleben

eines Kontinents. Probleme
werden — glücklicherweise —
meist nicht «gelöst», sie werden
entschärft, relativiert, in einen
anderen Zusammenhang
gerückt, auf eine neue Ebene
gehoben, verwandelt und überlebt.

Menschliches oder
gesellschaftliches Leben ist weder
einfache noch höhere Mathematik.

Es mag in einer Regierung
unerlässlich sein, dass jedes Ressort
— und im Ressort jede Abteilung

oder gar jedes Referat —
an säuberlich isolierten
«Problemen» arbeitet.
Nur: die Addition dessen, was
dann angeliefert wird, ist noch
lange keine Politik. Denn meist
schliesst eine «Problemlösung»
drei andere aus. Vielleicht ist es
fruchtbarer, nicht in Problemlösungen

zu denken, sondern in
Schritten, mittleren, kleinen,
winzigen Schritten in Richtung

auf die überlebensfähige Welt.
Und in Zeichen, die diese Welt
vorwegnehmen.
Dann ensteht auch ein neues
Spannungsverhältnis zwischen
Politik und Lebensstil. Die Art,
wie Politiker leben oder Miteinander

umgehen, spricht meist
nicht eben dafür, dass sie die
«Probleme», von denen sie
reden, meistern können. Auf der
andern Seite erscheint manches,
was an neuem Lebensstil
versucht wird, als Flucht, als
Ausstieg, als Resignation. Wo im
Zusammenleben von Menschen
Neues versucht wird, kann es
wohl nur dann ansteckend
wirken, wenn es als Zeichen für eine

überlebensfähige, also
friedlichere, gerechtere und solidarischere

Welt gelebt wird.
Zeichenhafte Vorwegnahme aber
ist erst sinnvoll, wenn diese
überlebensfähige Welt auch
politisches Ziel wird.
Wie Versuche eines neuen
Lebensstils sich totlaufen, wo kein
gesellschaftliches Ziel sichtbar
wird, auf das sie verweisen, so
bleibt jeder politische Aufbruch
in Richtung auf das Utopia der
friedlichen Welt im Gestrüpp
unzähliger Widerstände stekken,

wenn nicht die Vorwegnahme

der Utopie hier und heute

immer wieder Zeichen der
Hoffnung aufleuchten lässt.
Politik des Friedens hat nur eine

Chance, wenn sie mehrheitsfähig

wird. Sie kann nur Mehrheiten

gewinnen, wenn die
Kräfte zusammenfinden, die
entweder von ihrer Tradition
her einer Welt verpflichtet sind,
in der Konflikte nicht mehr mit
Gewalt ausgetragen werden,
oder die, vom Bewusstseins-
wandel des letzten Jahrzehnts
erfasst, der Realität totaler
Bedrohung ihr unbedingtes Ja
zum Leben und damit zum
Frieden entgegensetzen.
Dabei geht es nicht um ein
parteipolitisches, sondern um ein
soziales Bündnis zwischen
klassischer Arbeiterbewegung und
den «neuen sozialen Bewegun¬

gen», deren Realität und
Gewicht bald niemand mehr wird
leugnen können.
Welche Formen dieses Bündnis
annehmen soll, muss der
Einsicht nachgeordnet werden,
dass es unerlässlich ist. Wenn
sich diese Einsicht auf beiden
Seiten durchgesetzt haben sollte,

werden sich Formen finden
lassen.

Hoffnungen
auf eine lebensfähige Welt

Entscheidend ist der Konsens in
der Sache. Und da werden sich
die neuen Bewegungen, allen
voran die Friedensbewegung,
nicht ihr Ziel abhandeln lassen,
ihr Utopia von der lebensfähigen

gewaltlosen, solidarischen
Welt. Wir haben gesehen, dass
diese Utopie lebensnotwendig
geworden ist, dass sie die einzig
konstruktive, Hoffnung schaffende

Antwort auf die Möglichkeit
des «zweiten Todes» ist.

Die Arbeiterbewegung wird, in
mehr als einem Jahrhundert
schlimmer und ernüchternder
Erfahrungen gereift, vor allem
auf die Realitäten verweisen,
auf Machtstrukturen und
Zwänge. Wir haben gesehen,
dass niemand sich ungestraft an
der Realität vorbeidrückt, dass
aber die Realität erst voll in den
Blick kommt, ergreifbar,
begreifbar und gestaltbar wird,
wenn im Hintergrund Utopia
aufleuchtet. So wird das neue
Bündnis vor allem damit beginnen

müssen, dass beide Seiten
die Spannung zwischen Utopie
und Wirklichkeit aushalten.
Dies gelingt nur, wenn die neuen

Bewegungen erkennen, dass
die Vorwegnahme der Utopie
nicht ausreicht, nicht den
langen, ermüdenden Weg politischer

Realisierung überflüssig
machen kann, und wenn die
alte, reifere, aber eben daher von
Resignation und Anpassung
bedrohte Arbeiterbewegung
begreift, dass es nötig, hilfreich
ist, die grosse Utopie im Klei-

5



nen vorwegzunehmen. Die
Zeichen werden erst sinnvoll, wenn
sie auch politisch etwas bewegen

wollen, der politische
Aufbruch zum Utopia der lebensfähigen

Welt bedarf immer neuer
Zeichen, wenn er nicht im Morast

von Sonderinteressen und
Korruption stecken bleiben

soll. Weil Friedenspolitik auf
Zeichen des Friedens angewiesen

ist, braucht die klassische
Arbeiterbewegung die neuen
sozialen Bewegungen. Und weil
Zeichen des Friedens nur Hoffnung

geben, wo sie eine realistische

Politik des Friedens ermutigen

können, brauchen die

neuen Bewegungen die
Arbeiterbewegung...

1) Günther Anders, Die atomare

Drohung. Radikale
Überlegungen, München 1981, S.98.
2) Aus Pinchas Lapide. Mit
einem Juden das Evangelium
lesen, in Vorbereitung für GTB-
Taschenbücher, Gütersloh.

Hat die Sozialdemokratie noch kulturelle Vorstellungen?

Für einen neuen Kulturbegriff
Von Linda Stibler

Hat die Linke — und die
Sozialdemokratie im besonderen
— klare kulturpolitische
Vorstellungen? Diese Frage lässt
sich zurzeit tatsächlich stellen.
In den letzten Jahrzehnten
beschränkte sich linke Kulturpolitik

auf Feuerwehrübungen
innerhalb eines bürgerlich
orientierten Kulturgeschehens.
Hauptsächlich ging es darum,
die Meinungsfreiheit der
Kulturschaffenden zu verteidigen.
Mehr grundsätzliche Gedanken
machte man sich zur Bildungspolitik.

Im neuen Parteiprogramm

sind immerhin Ansätze
zu einem neuen kulturpolitischen

Selbstverständnis
vorhanden.

Kulturelle Aktivitäten nahmen
in der traditionellen Arbeiterbewegung

einen zentralen Stellenwert

ein. Ihren Ausdruck fanden

sie in den zahlreichen
Arbeiter-Kulturorganisationen,
die zu Beginn dieses Jahrhunderts

gegründet wurden und in
den ersten Jahrzehnten von
nicht zu unterschätzender
Bedeutung waren.
Auf zwei Wurzeln gehen diese
Arbeiter-Kulturorganisationen
zurück. Einerseits auf die
klassische marxistische Kritik am
bürgerlichen Kulturbetrieb, von
dem die Massen weitgehend
ausgeschlossen blieben: So
heisst es schon im kommunisti¬

schen Manifest: «Wie für den
Bourgeois das Aufhören des
Klasseneigentums das Aufhören

der Produktion selbst ist, so
ist für ihn das Aufhören der
Klassenbildung identisch mit
dem Aufhören der Bildung
überhaupt. Die Bildung, deren
Verlust er bedauert, ist für die
enorme Mehrzahl die Heranbildung

zur Maschine...» Oder an
anderer Stelle: «Die herrschenden

Ideen einer Zeit waren stets
nur die Ideen der herrschenden
Klasse.»
Anderseits aber schaffte die
soeben errungene Arbeitszeitverkürzung

zu Beginn dieses
Jahrhunderts erst die Möglichkeit

zur persönlichen Entfaltung

der geistigen Kräfte der
Arbeiterschaft. Die Arbeiter-
Kulturorganisationen verstanden

sich einerseits sehr bewusst
als Alternative zum bürgerlichen

Kulturbetrieb. Sie sahen in
der kulturellen Auseinandersetzung

ein Mittel zur Befreiung
der schöpferischen Kräfte der
Werktätigen. Anderseits waren
die Arbeiter-Kulturorganisationen

die ersten Freizeiteinrichtungen

der Arbeiterschaft —
aber schon damals mit dem
Anspruch, Freizeit zu gestalten
und nicht bloss zu konsumieren.

Nicht von ungefähr gab es

unter ihnen auch viele Absti-
nentengruppen.

Umfassendes Kulturverständnis

Damit wurde aber zwangsläufig
der Begriff Kultur auf viele
Lebensbereiche erweitert, die das
herkömmliche Kulturverständnis

sprengten. So waren zum
Beispiel die Sportorganisationen

keine Institutionen zur
Förderung der Ertüchtigung oder
des Wettbewerbs, sondern vor
allem Orte der Gemeinschaftlichkeit.

Wichtige Glieder in
dieser Kette waren die
Touristenvereine und die
Bildungsveranstaltungen innerhalb der
Parteien oder in sachbezogenen
Gruppierungen. Indem die

Arbeiter-Kulturorganisationen
für die Massen der Werktätigen,

die auch bildungsmässig
benachteiligt und vernachlässigt

waren, neue Türen aufsties-
sen, bekamen diese Organisationen

Bedeutung und Zulauf.
Dieses umfassende Kulturverständnis,

das letztlich sogar in
der Forderung mündet:, Kultur
in alle Lebensbereiche — auch
in die Arbeitswelt — einfliessen
zu lassen, war allein schon eine

revolutionäre Tat der
Arbeiterbewegung. Diese Idee war eng

verknüpft mit den Idealen der

Arbeiterbewegung, mit dem

Glauben an die Machbarkeit
einer besseren und gerechteren
Zukunft. Das war — wenn man
es so sagen darf — der schöpfe-


	Aus Erhard Epplers neuem Buch : die vorweggenommene Utopie : Arbeiter- und Friedensbewegung müssen endlich ein Bündnis eingehen

