
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 62 (1983)

Heft: 2

Artikel: Zu den Bedingungen einer ökologischeren und friedlicheren Zukunft :
reale Chancen

Autor: Huber, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-339965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-339965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den Herausgebern zahlreiche
bekannte Namen wie Johano
Strasser, Ossip K. Flechtheim,
Robert Jungk, Peter von Oertzen,

Lutz Mez und viele andere.
Mit freundlicher Genehmigung
des Verlages drucken wir im
folgenden einen Beitrag des

Berliner Politologen und
Mitbegründers der «Netzwerke
Selbsthilfe», Josef Huber ab.
Er äussert sich mit einigen
anderen Autoren zum Thema
«Wie der Krieg gegen die
Menschen mit dem gegen die Umwelt

zusammenhängt.»

Zu den Bedingungen einer ökologischeren
und friedlicheren Zukunft

Reale Chancen
Von Joseph Huber

Wie sieht eine ökologische und
friedliche Gesellschaft aus?
Welche Anknüpfungspunkte
dafür haben sich heute schon
herausgebildet? Das fragt sich
so... Aber in gewisser Weise ist
die Fragestellung schon
verkehrt. Für manche, vielleicht
sogar für die meisten beinhaltet
sie die Vorstellung von einer
Utopie, die systematisch zu
verwirklichen sein soll. Als ob
andere nicht andere Utopien hätten!

Und als ob die Wirklichkeit
sich zu irgendeiner Utopie

«hinführen» oder sich von ihr
«herleiten» liesse! Utopien sind
ideal, abstrakt und absolut. Sie
sind Projektionen aus der
Wirklichkeit und Projektionen
auf sie.
Die Bedeutung von Utopien
liegt nicht darin, die Wirklichkeit

zu manipulieren, sondern
sich in ihr zu orientieren. Das
Wirkliche wird begreifbar vor
dem Hintergrund des Möglichen

und des gedachten
Unwirklichen. So helfen Ideale
und Utopien, die Wirklichkeit
zu gliedern und gestaltvoll
wahrzunehmen. Dije Spannung
zwischen Sein und Sollen gibt
Antrieb und Orientierung
zugleich. Ideale und Utopien sind
eine Art normativer Kompass.
Sie helfen, auf Kurs zu bleiben.
Hier kommt ein dynamisches
Moment ins Spiel. Formulierungen

wie «die ökologische

Zukunft» fehlen. Ein ideales
Öko-Gleichgewicht ist selbst
kein statisches, sondern ein
fliessendes Gleichgewicht. Wir
können uns diesem Fliessgleichgewicht

annähern, es vielleicht
sogar einmal voll und ganz
erfüllen, werden aber wieder
davon abweichen, uns wieder
annähern usw. Statt «die ökologische

Zukunft» müsste es lauten:

«eine ökologische
Zukunft». Das ist sprachlich nur
ein kleiner Unterschied, im Tun
und Denken aber ein sehr
bedeutungsvoller.
In diesem Zusammenhang sei

angefügt, dass die Konzentration

auf die beiden Attribute
«ökologisch» und «friedlich»
etwas willkürlich ist. Der
Grund dafür liegt in den politischen

Gegebenheiten. Es ist
tatsächlich völlig richtig und
notwendig, sich auf die schon
eingetretenen und noch drohenden
Kriege, Umweltkatastrophen
und Gesundheitsschäden zu
beziehen. Es bestehen aktuell aber
auch Sozialverfall, Arbeitslosigkeit

und Wirtschaftskrise.
Zu sagen, das seien ja doch nur
unterschiedliche Erscheinungsweisen

ein und derselben globalen

Zivilisationskrise, ist ebenso
trivial wie diffus-unfasslich.
Teilweise ist diese Sicht sogar
irreführend. So ist es bis heute
zum Beispiel nicht gelungen,
einen Zusammenhang zwischen

Wirtschaftsentwicklung und
Krisen nachzuweisen. Dass man
solche Zusammenhänge
überhaupt sucht, liegt wiederum an
einem vorbereiteten mechanischen

Einheits- und Ableitungsdenken

— die Geschichte als
«Räderwerk». Als ob etwa in
der ökologischen Frage alle
anderen Fragen der Menschheit
aufgehoben seien, ähnlich wie
weiland alles im Grundwiderspruch

verschwand. Neben der
Frage nach eine ökologischeren
und friedlicheren Zukunft stellen

sich wenigstens noch die
Fragen nach einer menschlicheren,

demokratischeren und
sozialeren Zukunft. Das ist längst
nicht alles ein und dasselbe.
Es gibt nich den Dreh- und
Angelpunkt in der Geschichte. Die
Welt besteht eher aus lauter
Geschichten, die einmal mehr oder
weniger miteinander
zusammenhängen und ein andermal
überhaupt nichts miteinander
zu tun haben. Ganzheitlich
denken heisst durchaus, die
Elemente der Ganzheit in ihrem
Recht zu belassen, und nicht,
das Ganze von einem Punkt aus
zu bestimmen. Einseitiges
Ableitungs- und Subsumtions-
denken gehörte noch immer zu
politischen Allmachtsphantasien,

zum herrschsüchtigen
Wunsch, das «Räderwerk» der
Geschichte zu kontrollieren.
Dies führt zu einem anderen
Aspekt der Frage, wie eine
Gesellschaft beschaffen sein müsse,

damit sie ökologisch und
friedlich sei. Es handelt sich um
die Vorstellung, eine soundso
beschaffene Systemstruktur
würde sich soundso verhalten.
Aber ein gesellschaftliches
System als solches verhält sich
überhaupt nicht. Es sind die
Menschen, die sich verhalten.
Gewiss, sie tun dies unter den
jeweiligen Bedingunen des
Systems. Trotzdem kann eine
bürokratische Planwirtschaft
genauso umweltzerstörend oder
ökologisch wirken wie eine
ungeregelte Marktwirtschaft. In



einem Rätesystem kann genau
dieselbe Kriegstreiberei oder
Friedensliebe herrschen wie in
einem parlamentarischen
System. Ein faschistisches Regime
kann genauso wohlfahrtsstaatlich

sein wie ein sozialistisches.
Diese Feststellungen werden
Ideologen nicht gefallen. Aber
ihre Anerkennung ist schon der
halbe Weg zur Verwirklichung
der Utopie, jedenfalls der Utopie

eines friedvolleren
Zusammenlebens.

Eine menschliche Zukunft

Die Vorstellung, man müsse die
politische und wirtschaftliche
Ordnung nur soundso verändern,

und dann werde schon
alles zum besten, lässt genau das
aus dem Blick, was es zuerst zu
sehen gilt: uns selbst, die
Menschen. In dieser Frage ist die
Huhn-Ei-Logik, dass der
Mensch von seiner Umwelt
ebenso bestimmt werde, wie
er/sie diese bestimme, schon
ein fauler Kompromiss, ein
Sichdavonstehlen aus der eigenen

Verantwortung. Wir sind
jederzeit mitverantwortlich und
haften ja auch jederzeit —
wenn es Krieg geben sollte,
wenn die Umwelt vergiftet ist,
wenn die Versicherungs- und
Versorgungsnetze reissen usw.
Die Welt ist so, wenn und weil
wir so sind. Nun ist dieses
«wir» gewiss eine Mystifikation.

Denn «wir» sind doch
sehr verschieden, teilweise auch
gegensätzlich und leben unter
ganz verschiedenen
gesellschaftlichen Bedingungen. Utopien

haben nur dann reale
Chancen, wenn sie diese
Verschiedenheit der Menschen und
die Existenz differierender
Menschenbilder als Ausgangspunkt

nehmen. Wenn die Utopie

dagegen einen «neuen
Menschen» voraussetzt, wird sie nie
zu etwas Vernünftigem taugen.
Menschen bringen immer wieder

Menschen hervor. Sich zu
fragen, ob wir von Natur aus

gut oder böse seien, ist müssig.
Wir sind nun einmal beides.
Wir sind buchstäblich «alles
mögliche». Das wirkliche
Menschenbild ist kein einheitliches
und festes, sondern ein vielfältiges

und dynamisches. Vor
allem ist es kein idealisiertes,
sondern ein widersprüchliches.
Auch im bestgeschaffenen
Sozialismus würde noch geklaut,
keine Putzfrau wäre je imstande,

die Staatsgeschäfte zu führen,

und die Hundebesitzer
werden ihre vierbeinigen Freunde

jederzeit mitten auf den
Gehweg machen lassen.
Auch Aggressivität gehört zu
einem wirklichkeitsnahen
Menschenbild. Jedenfalls hat es
kaum Aussicht auf Erfolg,
Aggressivität aus dem Menschenbild

verdrängen zu wollen.
Worauf es ankommt, sind
Lebensumstände, unter denen Aggressivität

bei geringstmöglichem
Schaden abgelassen werden
kann — also eher früher als

später, eher «vor Ort» als
massenpsychotisch abgedrängt,
etwa in Form von Juden- und
Ausländerhass, Opferung von
kollektiven Sündenböcken u.a.
Auf diesem Gebiet ist mit den
neuen Formen des Zusammenlebens

und der Beschäftigung
mit den zwischenmenschlichen
Verkehrsformen seit nunmehr
bereits fünfzehn Jahren
Wegweisendes angebahnt worden.
Wohngemeinschaften und
Alternativprojekte, auch offene
Ehen und sonstige
partnerschaftliche Beziehungen, schaffen

den sozialen Spielraum für
vielfältige und widersprüchliche
Menschenbilder. Nicht, dass
diese Formen des Zusammenlebens

per se besser wären als
etwa die herkömmliche Familie.
Wer selbst einige Jahre in den
neuen Wohn- und
Arbeitsgemeinschaften gelebt hat, wird
kaum zu irgendwelchen
Idealisierungen neigen. Man muss es
wohl schlicht so sehen, dass diese

neuen Gemeinschaftsformen
durch die Entwicklung der In¬

dustriegesellschaft hervorgebracht

werden und dass sie —
was man von der patriarchalischen

Kleinfamilie nicht mehr
sagen kann — einen menschengerechten

Rahmen für ein
Zusammenleben unter industriellen

Bedingungen darstellen. Mit
allen Licht- und Schattenseiten.
Vereinsamen tut hier jedenfalls
keiner, Pogromstimmungen
sind weniger wahrscheinlich,
und für einen Krieg ist hier mit
Sicherheit niemand zu begeistern.

Eine Beobachtung, die mich
lange Zeit irritiert hat, ist die,
dass es in den eigenen Gruppen
meistens genauso viele
unausstehliche Leute gibt wie woanders

auch. Wie soll da jemals
etwas besser werden? Inzwischen

nehme ich diesen
Sachverhalt anders wahr. Er ist
nicht nur nicht betrüblich,
sondern ironischerweise ganz
erfreulich. Er trägt ungemein zur
Relativierung sozialer und
politischer Gegnerschaften bei:
Freund und Feind sind sich bei
näherem Hinsehen erstaunlich
ähnlich. Gewiss sollen auf der
Suche nach Gemeinsamkeiten
Gegensätze nicht verniedlicht
werden, aber genausowenig
braucht man Gegensätze zu dä-
monisieren und vorhandene
Gemeinsamkeiten zu leugnen.
Was wir heute unbedingt und
mehr denn je lernen müssen,
ist, unsere Identität weniger
durch negative Abgrenzungen
als vielmehr durch positive
Identifikationen zu gewinnen.
Gerade für den Erfolg von
oppositionellen Bewegungen, die
allzu leicht der Gefahr erliegen,
zum Spiegelbild dessen zu
werden, wogegen sie opponieren,
ist dies von grundlegender
Bedeutung.

Man könnte denken, die Betonung

eines offenen und
widersprüchlichen Menschenbildes
müsse zu einem übermässigen
Individualismus und Egozentrik

führen. Das Gegenteil ist
wahr. Die positive Anerken-



nung des Rechts, anders zu
sein, führt zu einer Relativierung

der eigenen Ansichten und
Ansprüche. Ein wesentlicher
Beitrag der Ökologiebewegung
besteht in der Kritik des
menschenzentrierten Weltbildes,
wie es mit der Renaissance und
der Reformationszeit aufkam.
Die Gattung Mensch entthronte
Stück für Stück Gott und die
Natur, um sich selbst als abolu-
te Herrschergewalt auf Erden
zu inthronisieren. Mittlerweile
ist deutlich geworden, dass wir
keineswegs der Nabel der
Schöpfung sind. Mit dem
ökologischen Weltbild relativiert
sich auch der Stellenwert des
Menschen im Ganzen der Natur.

Es gilt für jeden einzelnen
wie für die Menschheit insgesamt:

Wir sind nur eine von vielen

Lebenswelten und
Evolutionsstufen, und wir müssen
uns diesem Ganzen einfügen,
wenn wir es — und damit uns
— nicht gefährden wollen.

Eine demokratischere Zukunft

Die ausgeführten Gedanken
zum Menschenbild bedeuten
eine Wiederaufnahme und
Fortführung liberaler wie libertärer
Traditionen. Leben und leben
lassen. Die Offenheit der
gesellschaftlichen Entwicklung und
der Pluralismus der
gesellschaftlichen Interessen sind
nicht ideologische Forderungen,

sondern empirische Tatsachen.

Toleranz als Haltung,
wechselnde Koalitionen in
Teilfragen und ausgleichende Kom-
promissfindung als Methode
sind der Weg, mit ihnen
umzugehen.

Diese einfache Wahrheit läuft
heute vielfach Gefahr, verkannt
zu werden, bei Oppositionellen,
die vom Parlamentarismus
enttäuscht sind und dazu neigen,
das Kind mit dem Bad
auszuschütten, ebenso wie bei
absolutistisch sich gebärdenden
Bürokraten in den Parteien,
Verbänden, Ämtern und Konzer¬

nen, denen die freiheitliche
Grundordnung — so heilig wie
unwirklich — als Staatssakrament

dient. Es sollte nicht mehr
umstritten sein, dass es darum
geht, die freiheitliche
Grundordnung mit aller Entschiedenheit

vor ihrer entrückenden
Heiligsprechung zu bewahren
und sie mit vollem Anspruch in
die Wirklichkeit zu holen.
Damit soll dem Parlamentarismus,

so wie er ist, nicht der Per-
silschein ausgestellt werden. Er
zeigt sich heute vielmehr ebenso
behindert wie entstellt: Durch
den allgemeinen Staatsinterventionismus

wird er überladen
und überfordert. Durch die
(internationale Zentralisierung
werden vorgeordnete Stellen
überlastet und nachgeordnete
ausgehöhlt. Die Politiker werden

dabei zu Transmissionsriemen
der Verwaltungen, anstatt

diese als Instrumente ihrer Politik

zu handhaben. Durch die
Verflechtung von Parteien,
Verbänden, Staat, Finanzen,
Industrie und Militär entsteht
stillschweigend eine Art permanenter

Grosser Koalition, die
einen fairen Wettbewerb der
politischen Interessen und
wirtschaftlichen Fähigkeiten extrem
behindert. Durch die Tätigkeit
von Konzernen schliesslich,
besonders durch multinationale
Konzerne, werden Massnahmen

von Parlamenten und
Regierungen unterlaufen, ausgehöhlt

und konterkariert.
Das sind schwerwiegende
Probleme, aber noch keine Gründe
dafür, gleich das ganze System
über Bord zu werfen. Es gäbe
keinen Ersatz. Ein Rätesystem,
das immer noch und immer
wieder als Alternative
herumgeistert, wäre nichts als ein
feudaler Ordo mit umgedrehtem
Machtvektor — von unten nach
oben, statt von oben nach
unten. Die politische Illusion dieser

Vorstellung beruht auf der
Verkennung des Unterschieds
zwischen Klein- und
Grossstrukturen. Im überschaubaren

Rahmen eines mittelgrossen
Unternehmens mag ein
Betriebsrat oder, utopisch gesprochen,

ein Selbstverwaltungsrat
eine sinnvolle Einrichtung sein.
Jenseits gewisser Grössenord-
nungen aber geht der Überblick
und damit die Kontrolle
unvermeidlicherweise verloren. Es
entsteht eine zentralistische
Bürokratie. Basisdemokratie war
aber gerade als Gegenstück zum
bürokratischen Zentralismus
gedacht.
Freiheitliche Bedingungen der
politischen Willensbildung und
Entscheidungsfindung wären
also durch Wiederherstellung,
Weiterentwicklung und Ergänzung

des Parlamentarismus
herzustellen. Das bedeutet:
Föderalismus, Gewaltenteilung,
Parteien- und Verbändepluralismus.

Es bedeutet allerdings
auch einen Ausbau plebiszitärer
Elemente anstelle einer
verdeckt sich durchsetzenden
Richterrepublik, es bedeutet eine

Demokratisierung der
Unternehmen und des Wirtschaftsgeschehens

(Richtung
Selbstverwaltung, nicht Gremienbürokratie)

und nicht zuletzt die
Anerkennung und den Ausbau
von ausserparlamentarischen
Aktivitäten. Es wurde bis heute
vielfach nicht genügend
erkannt, dass die ausserparlamentarische

Opposition keine
an/'-parlamentarische gewesen
ist, obwohl sie dies ideologisch
vorgab, vielmehr in Wirklichkeit

dazu gedient hat, dem
Parlamentarismus Beine zu
machen, ihn wieder auf Trab zu
bringen («Doppelstrategie»).
Ohne eigenständige
ausserparlamentarische Basisinitiativen
kann eine parlamentarische
Demokratie künftig überhaupt
nicht mehr funktionieren.
Parteien und Parlamente brauchen
die Initiative von aussen bzw.
unten, weil sie zu sinnvollen
eigenen Initiativen kaum noch
fähig sind, wohl aber, solche
aufzunehmen und auf dem
Kompromissweg zu integrieren. Ba-



sisgruppen sind der Ort, wo
Bürger über sie betreffende
Fragen in selbstorganisierter
Weise beraten und beschliessen.
Das Hauptproblem, das sich
dann stellt, ist das Verhältnis
zwischen Mehrheiten und
Minderheiten, ebenso das Verhältnis

zwischen direkt und indirekt
Betroffenen. Auch hier gibt es
keine Patentlösung. Sicher ist
aber, dass eine weitere
Demokratisierung ein Abrücken von
der mechanischen Mehrheitsdiktatur

und von
Kampfabstimmungen bedeutet zugunsten

von mehr Konsensbildung
und Berücksichtigung von
Minderheitsmeinungen. Man kann
mit 51% genausowenig die
Revolution beschliessen wie den
Status quo behaupten wollen.
Gewiss werden auch in Zukunft
im Zweifelsfall Mehrheitsbeschlüsse

gelten müssen. Man
wird aber sorgfältiger differenzieren,

ob und wann überhaupt
über etwas abgestimmt und ob
mit einfacher, Zweidrittel- oder
Dreiviertelmehrheit oder anders
entschieden werden soll.
Schliesslich sind sowohl für das
Mehrheitsrecht als auch für den
Minderheitenschutz Grenzen zu
ziehen, traditionell und völlig
zutreffend dort, wo die einen
die Freiheit und das Leben der
anderen in einer Weise
einschränken, die in den Augen
bedeutender Teile der Öffentlichkeit

als nicht mehr tolerabel
gelten. Dies trifft zum Beisspiel
für jene Mehrheiten oder
Minderheiten zu, die atomar,
bakteriologisch und chemisch
hochrüsten, eine Atomindustrie
aufbauen wollen, Berufskrankheiten

und Umweltverschmutzung

beschönigen und den
Gebrauch von Industriegiften
begünstigen.

Eine ökologische Zukunft

Aus der Wahrnehmung der
Rüstungsspirale und der
Umweltzerstörung ist in den Köpfen
vieler Menschen ein Antagonis-
10

mus von Ökologie und Industrie

entstanden. Gerade bei
den Aktivisten der Ökologiebewegung

gelten Ökologie und
Industrie als völlig unvereinbare
Gegensätze. Das Verhalten der
Unternehmerfunktionäre, die
bei jedem Umweltschutzgesetz
Zeter und Mordio schreien,
und das Verhalten der Bauge-
werkschaftsfunktionöre, die
Arbeitsplätze durch immer
neue Zubetonierungen schaffen
wollen, scheint dies zu bekräftigen.

So sehen die einen die
Ökologiebewegung als Feind
der Industriegesellschaft, und
die anderen konzipieren — in
Übereinstimmung mit den
wechselseitigen Projektionen —
die ökologische Gesellschaft
der Zukunft als Überwindung
der Industriegesellschaft. Sie
reagieren entsprechend mit
Verweigerungs-und Ausstiegsverhalten.

Die Entstehung solcher Haltungen

ist nachvollziehbar, gleichwohl

verhängnisvoll. Sie gehören

spiegelbildlich zum Weiter-
machen-wie-bisher und führen
wie dieses in eine Sackgasse.
Tatsache ist, dass wir nicht
beliebig aussteigen können, weder
aus unserer individuellen
Lebensgeschichte noch aus unserer

gesellschaftlichen Entwicklung.

Wir können noch so viele
dramatische Haken schlagen,
unsere Geschichte holt uns
immer wieder ein.
Einfach aufhören oder einfach
weitermachen ist weder sinnvoll
noch machbar. Dafür aber:
anders weitermachen. Wir leben
in einer Industriegesellschaft.
Es gibt keine grundlegend anderen,

gewissermassen
voraussetzungslosen Alternativen zu ihr.
Wohl aber gibt es alternative
Entwicklungswege der
Industriegesellschaft. Eine ökologische

Gesellschaft schaffen
heisst nicht, die Industriegesellschaft

abschaffen, wohl aber,
eine ökologisch angepasste
Industrie schaffen.
Gerade die modernsten Tech¬

nologien bieten hierfür die
Voraussetzungen: neue
Materialtechnologien, Mikroelektronik,
Biotechnologie, Licht- und
Solartechnik, Umweltschutz und
Ökotechnik. Diese neuen
Technologien sind hochproduktiv,
sparsam im Rohstoff- und
Energieverbrauch und in der
Regel kaum oder gar nicht
umweltverschmutzend. Sie können
auf der Grundlage unerschöpflicher

oder sich ständig
erneuernder Ressourcen ökologisch

und wirtschaftlich
befriedigend die alten, auf erschöpfli-
che Ressourcen angewiesenen
Raubbau-Industrien ersetzen.
Gewiss geschieht dieser Übergang

nicht von heute auf morgen.

Er dürfte wenigstens einige
Jahrzehnte dauern. Und er
geschieht nicht von alleine. Trotz
der beträchtlichen Gewinnaussichten

der neuen Industrien
bedarf es unablässig des Drucks
von aussen, besonders von Seiten

der ausserparlamentarischen
wie auch parlamentarisch

organisierten Ökologiebewegung.

Die neuen Technologien zwingen

dazu, die ökologische Frage
differenzierter zu stellen. Das
«saubere Wachstum» durch die
neuen Technologien ist zwar
ökologisch, dafür aber — wie
das Beispiel der
Mikroelektronik zeigt — zunächst
eher demokratiegefährdend
und unsozial. Es wäre aber ein
Kurzschluss, deshalb gegen ein
«sauberes Wachstum» oder,
weniger eng, gegen eine ökologisch

saubere Wirtschaftsentwicklung

zu sein. Es kommt
vielmehr darauf an, auch die
politischen, wirtschaftlichen
und sozialen Rahmenbedingungen

weiterzuentwickeln. Wenn
Konzerne zum Beispiel in Massen

Solarzellen herstellen, so
liegt darin an und für sich noch
kein Problem. Anders als
grossindustriell wird die Herstellung
und Verteilung von Solarzellen
kaum zu bewältigen sein. Das
Problem liegt nach wie vor dar-



in, dass die Konzerne die
Herstellung und den Verkauf unter
kapitalistischen Gesichtspunkten

organisieren. Aber wenn
auch Grossunternehmen keine
«öffentlichen Unternehmen»
sind, so sind sie doch eindeutig
«Unternehmen von öffentlichem

Interesse» — und diesem
folglich zu unterstellen.

Eine sozialere Zukunft

Die grossen wirtschaftspolitischen
Kontroversen der

Vergangenheit sind programmatisch
heute weitgehend abgearbeitet.

In den Konzepten einer
sozialistischen Marktwirtschaft
(Jugoslawien, Ungarn), einer
sozialen Marktwirtschaft
(Schweden, Bundesrepublik),
einer Wirtschaft des Dritten
Weges oder überhaupt einer
Gemischtwirtschaft sind die
grundlegenden Antworten
bereitsgegeben. Die Kontroversen
gehen heute nicht mehr um das
Ob, sondern um das Wie und
Wieviel der jeweiligen Kombination

von «Markt» und
«Plan», von «privat» und
«öffentlich», von eingeschränktem
und ungeregeltem Wettbewerb,
von Gross- und Kleinorganisationen,

zentraler und dezentraler

Lenkung.
Das Problem dürfte auf absehbare

Zeit in der Entwicklung
einer Dualwirtschaft und
überhaupt einer dualen Sozialstruktur

bestehen. Die Dualität liegt
dabei im Verhältnis des formellen

Sektors von Markt und
Staat einerseits und des
informellen Sektors von Markt und
Staat andererseits.
In der bisherigen Entwicklung
ist dieses Verhältnis durch einen
«inneren Kolonialismus» der
kapitalistischen Marktwirtschaft

bestimmt gewesen, nämlich

als Verhältnis von Produktion
und Reproduktion, von

Arbeit und Freizeit, Produktion
und Konsum, Arbeitswelt

und Lebenswelt, Gesellschaft
und Gemeinschaft. Nun ist es

— ähnlich den anderen schon
angesprochenen Fragen — weder

möglich noch sinnvoll, diesen

Dualismus als solchen
abzuschaffen. Er gehört wohl zu den
grundlegenden Merkmalen der
Industriegesellschaft. Das
Problem ist nicht, dass es bezahlte
und unbezahlte Arbeit gibt,
Fremdversorgung und
Selbstversorgung, sondern dass diese
unsozial verteilt sind, ja mehr
noch, das eine das andere
zunehmend zerstört: Die Institutionen

von Markt und Staat
schaffen oder begünstigen
einen rasanten Sozialverfall, das
industrielle Arbeitsleben in seiner

heutigen Form zerstört das
Gemeinschaftsleben, die Freizeit

bedeutet in Wirklichkeit
Konsumarbeit.
Darüber hinaus zeichnet sich,
bedingt durch die allgemeine
Rationalisierung, eine Tendenz
in Richtung auf eine
Apartheids-Ökonomie ab: Eine
«Wirtschaftsrasse», die den
formellen Sektor beherrscht
und dort gesicherte Plätze
einnimmt, separiert sich zunehmend

auf Kosten von anderen
«Wirtschaftsrassen», die in dieser

oder jener Form auf den
informellen Sektor abgedrängt
bleiben, insbesondere Arbeitslose,

Hausfrauen und Rentner.
So entsteht neuerlich eine Art
Klassenkonflikt: zwischen
Eingeschlossenen und
Ausgeschlossenen.

Die Utopie einer besser
balancierten Dualwirtschaft zielt
demgegenüber auf ein Verhältnis

konstruktiver Ergänzung
zwischen beiden Wirtschaftssektoren

und wechselseitige
Zugänglichkeit. Erwerbsarbeit
einerseits und Eigenarbeit, die
diesen Namen auch verdient,
andererseits sollen Männern
wie Frauen, Jüngeren wie Älteren

gleichermassen möglich
sein.
In diesem Zusammenhang ist
die technische «Freisetzung»
von Arbeitskräften kurzfristig
nicht nur eine Katastrophe,

sondern langfristig möglicherweise

auch eine grosse Chance,
eine tatsächliche Freisetzung.
Es erhebt sich die Frage, ob
gewisse Formen der industriellen
Arbeit überhaupt humanisiert
werden können, ob es nicht
richtiger wäre, sie durch
Vollautomation abzuschaffen. Dies
gilt schätzungsweise für ein
Viertel aller Arbeitsplätze, wo
in extremer Weise
gesundheitsschädigende, monotone und
frustrierende Arbeit anfällt.
Das Problem der Betroffenen
ist in aller Regel weniger, dass
ihnen diese Arbeit verloren
geht, sondern vielmehr ihr
Einkommen und ihr Ansehen, das
daran gekoppelt ist. Das
Problem ist also weniger die
Erwerbsarbeit als die Kopplung
von Einkommen und Ansehen
an eine solche.
Es gilt deshalb nicht nur, über
das Recht auf Arbeit nachzudenken

und es im Sinne eines
Rechts auf sozial sinnvolle
Erwerbsarbeit und eines Rechts
auf Eigenarbeit zu differenzieren,

sondern es geht darüber
hinaus darum, ein Recht auf
Einkommen durchzusetzen —
ein Recht auf Einkommen auch
ohne Arbeit.
Hier sind zwei grosse Hürden
zu nehmen. Die eine besteht im
heutigen System der sozialen
Sicherung und des fiskalischen
System. Das Netz der sozialen
Sicherung beruht organisatorisch
wie legitimatorisch noch immer
auf dem Versicherungsprinzip,
mittlerweile, besser gesagt, auf
der Fiktion einer Versicherung.
In Wirklichkeit ist der Staat
längst zur bedarfsorientierten
Subventionierung der
entsprechenden Fonds übergegangen.
Diese durchaus begrüssenswer-
te Entwicklung wird jedoch
dadurch gestoppt, dass der Staat,
wegen der Gefahr einer
allgemeinen Steuerrevolte nicht
noch mehr Lohn- und
Einkommenssteuern erheben kann, sich
aber auch nicht noch mehr
verschulden kann. Fällig ist des-



halb eine Veränderung im
fiskalischen System, die den
Schwerpunkt von den
Personalsteuern auf die Verkehrssteuern

verlagert, insbesondere
die Mehrwertsteuer, und heute
zum Beispiel auch die Einführung

einer Energieverbrauchssteuer.

Eine Frage wahrhaft utopischen

Zuschnitts ist in diesem
Zusammenhang, ob der
Geldkreislauf sich notwendigerweise
immer nur in einer Richtung
drehen muss, nämlich von den
Notenbanken an die Geschäftsbanken,

von denen an die
Unternehmen, von denen an die
Erwerbstätigen, von denen an
deren Angehörige und den
Staat usw., kurz, zuerst in die
Produktion und von dort in
den Konsum. Das hat
Geschichte, die einleuchtet —
zuerst säen, dann ernten, erst die
Arbeit, dann das Vergnügen.
Aber könnte der Kreislauf nicht
umgekehrt genausogut funktionieren

— frei geschöpfter Kredit

an die Konsumenten, die das
Geld in den Geschäften ausgeben

usw.? Warum nicht? Dass
wir von Natur aus faul seien
und dann keiner mehr arbeiten
wollte, ist zwar zu bedenken,
aber auch zu kurz gegriffen.
Kredit bleibt Kredit, an wen
auch immer: Er muss über kurz
oder lang verdient und zurückbezahlt

werden.
Damit sind wir bei der zweiten
Hürde, nämlich dem christlichen,

insbesondere protestantischen

Arbeitsethos und dem
Leistungsprinzip. Es hat seinen
harten Kern darin, dass von
nichts nichts kommt und dass
auch bei Vollautomation eine
Fülle gesellschaftlich notwendiger

Arbeit zu tun bleibt. Insofern

hat das Leistungsprinzip
unbedingte Gültigkeit. Es wird
aber, von Ausnahmen abgesehen,

in der Regel dort zur
Ideologie, wo die Arbeitsleistung in
einem ansonsten hochgradig
arbeitsteiligen Prozess individuell
zugeschrieben wird. Es wird gar I

12

zur Krankheit, wo die Arbeit,
als ein Mittel zum Leben, zum
obersten oder gar alleinigen
Sinn und Zweck des Lebens
pervertiert.
Die frommen Mönche gaben
der Arbeit den Stellenwert des
Gottesdienstes, zu dem sie dann
tatsächlich wurde. Die Arbeit
ist der Gottesdienst der
Industriegesellschaft, richtiger wohl
ihr Götzendienst. Der Konsum
ist der Segen. Das ist ein
Grund, weshalb viele Zeitgenossen

sich auch ohne Not
buchstäblich zu Tode arbeiten
und die Industriegesellschaft
sich buchstäblich kaputt zu
produzieren droht. Aber was,
wenn der Arbeitsgesellschaft
vorübergehend oder auf Dauer,
wie Hannah Ahrendt sagte, die
Arbeit ausgeht? Von grundlegender

Bedeutung ist deshalb in
jedem Fall die Relativierung des
Stellenwertes der Arbeit,
insbesondere der Erwerbsarbeit, für
das eigene Leben.

Eine friedlichere Zukunft

Damit schliesst sich gewisser-
massen ein Kreis. Der
Gedankengang kehrt zu den geltenden
Menschenbildern und
Lebensentwürfen zurück. Tatsächlich
hängt in der wirklichen Welt
sehr viel mehr von unseren
Denk- und Gefühlswelten ab,
als materialistische Philosophien

zugestehen möchten. So
hängt zum Beispiel das scheinbar

«materielle» Problem des
Geldverkehrs und der Inflation
in erster Linie von unseren
Einstellungen, Ansprüchen und
Erwartungen ab. Gerade Inflation

ist ein soziales Problem,
kein ökonomisches im engeren
Sinn. Mit den Raketen ist das
sinngemäss nicht viel anders.
Nun bin ich kein unbedingter
Pazifist und glaube auch nicht
in jedem Fall an die guten
Absichten gewisser Zeitgenossen.
Das Prinzip, Ziele gewaltfrei zu
verfolgen und Konflikte gewaltfrei

zu bewältigen, muss nor¬

mativ unbedingt gelten. Aber
wer wusste nicht, dass es von
diesen oder jenen Leuten
faktisch nicht befolgt wird... Und
wer könnte die allgemeinen
Grenzen ziehen, bis zu denen
energisches, zielstrebiges Handeln

noch als gewaltfrei gelten
kann und jenseits derer es
gewalttätig wird? Wo werden
Wünsche zu Forderungen und
wo Forderungen zu Erpressungen?

Militärisch gesehen dürfte die
Antwort darauf nicht sein, sich
wehrlos zu machen, sondern
weiterhin verteidigungsfähig
zu bleiben. Allerdings: nur in
eigener Sache. In Deutschland
die ganze westliche und östliche
Welt zu «verteidigen», ist
aberwitzig. Und: nicht mehr als
eben nur verteidigungsfähig.
Wer grosse Panzerverbände
hält, ist als Verteidiger nicht
glaubhaft. Ihm muss jederzeit
unterstellt werden, dass er im
Angriff die beste Verteidigung
sieht. Die NATO hat das als

«Vorwärtsverteidigung» ja
offiziell festgelegt. Der
Warschauer Pakt verfährt de facto
nicht anders. Der Ausdruck
«Vorwärtsverteidigung» ist ein
Musterbeispiel an Begriffsverwirrung.

Er steht im Wörterbuch

des Unmenschen in einer
Reihe mit «Nachrüstung»,
«Entsorgung» und «Endlösung».

Wie wir eine Weiterentwicklung,

allerdings eine andere, der
Demokratie, der Industrie und
der sozialen Bedingungen
brauchen, so auch eine andere
militärische Konzeption. Diese
kann und soll sich durchaus
modernster Technologien
bedienen, wenn und weil diese mit
geringstmöglichem Aufwand
an Personal und Gerät eine
wirkungsvolle Verteidigung, und
nichts als diese, ermöglichen.
Mit den ABC-Waffen sind die

Bedingungen der kollektiven
Selbstvernichtung der Menschheit

gegeben. Diese Situation ist
ein absolut Neues in der Ge-



schichte der Menschheit. Nun
kann man, was einmal geschehen

ist, nicht ungeschehen
machen. Selbst wenn es weltweit
gelänge, atomar, bakteriologisch

und chemisch auf Null
abzurüsten, wären diese Waffen
im Zweifelsfall nicht schnell
wieder poduziert? Das ist nun
kein Argument gegen die unbedingt

anzustrebende ABC-Null-
Lösung. ABC-Waffen müssen
ohne wenn und aber gebannt

werden. Es ist aber ein Argument

dafür, dass
technisch-organisatorische Lösungen alleine
noch keine wirklichen Lösungen

sind. Solche Lösungen
haben überhaupt nur Aussicht,
zustande zu kommen und von
Dauer zu sein, wenn wir diesem
grundlegend Neuen der
Menschheitssituation Rechnung

tragen durch eine entsprechend

tiefgreifende Änderung
unserer Lebensentwürfe. Der

Weltfrieden hängt in Wahrheit
nicht von wirtschaftlichen und
technischen Fakten ab, sondern
von politischen und sozialen
Normen, also davon, was wir in
unseren Köpfen und in unseren
Herzen bewegen. Nur ist die
Wahrheit in Wirklichkeit nicht
immer bestimmend...

Petra K. Kelly
ben. Okopax -

ler. Berlin

Jo Leinen (Hg). Prinzip le
die neue Kraft. Olle und Wo]

Willis W. Harman: Gangbare Wege in die Zukunft?

Die neue Ethik:
Ökologie und Selbstverwirklichung
Ein Reiseführer aus der industriellen Gegen wart

Willis W. Harman ist ein Mann, den man in früheren Jahrhunderten
als Universalgelehrten bezeichnet hätte. Er ist Ingenieur,

Erziehungswissenschaftler, Psychologe, Philosoph, Kommunikationstheoretiker

und Zukunftsforscher. Er ist Direktor des Center for
Study of Social Policy am Standford Research Institute in den
USA. Eine wesentliche Arbeit des amerikanischen Humanisten ist
die Publikation «Gangbare Wege in die Zukunft» («An Incomplete
Guide to the Future»), die vom Verlag Darmstädter Blätter auf
deutsch herausgebracht wurde. In dieser undogamtischen Arbeit
erklärt Harman zunächst die Methoden der neuen Zukunftsforschung

und wendet sie an, um die gangbaren Wege zu finden, auf
denen wir uns selbst und unser Bild von der Menschheit verändern
können, während wir den heutigen mit einander zusammenhängenden

«Dilemmas» gegenüberstehen. Diese vier Dilemmas sieht Harman

im Wachstum, dem Stellenwert der Arbeit, in der globalen
Verteilung und in der Kontrolle. Nach Untersuchung der heute
teilweise verheerenden Trends verlangt Harman, um dem Desaster zu
entgehen, zwei neue Ethiken: Ökologie und Selbstverwirklichung.
Harman beansprucht für sich nicht, eine allgemeingültige Heilslehre

gefunden zu haben, er hat wie er selber sagt, eine A rt «Reiseführer»

geschrieben, der auf jahrelangen Studien und einem umfassenden

wissenschaftlichen Bericht beruht. Sein Blick ist geschärft
für eine menschliche, gerechte und schöpferische Zukunft.
Der folgende Text ist das einführende Kapitel von Willis W.
Harman, der mit seinen langjährigen Untersuchungen nach einem
möglichen Weg ins transindustrielle Zeitalter sucht.

Wir alle sind daran gewöhnt,
die Vergangenheit für eine
Ursache nachfolgender Ereignisse
zu halten — eine Entscheidung
wurde getroffen, ein Gesetz
wurde verabschiedet, eine Be¬

gegnung fand statt, und als eine
Folge davon traten verschiedene

andere Ereignisse ein. Täglich

folgern wir auf diese Weise.
Weniger offenkundig ist die
Tatsache, dass unsere Vorstel¬

lung von der Zukunft die
Entscheidungen formt, die wir heute

treffen. Irgendjemand macht
sich ein Bild von der Zukunft
— von einer grossen Brücke,
einem neuen industriellen
Verfahren oder einem utopischen
Staat — und als Folge davon
treten heute verschiedene Ereignisse

ein. Unsere Vorstellung
von der Zukunft beeinflusst die
Gegenwart bestimmt ebenso,
wie es unsere Eindrücke von der
Vergangenheit oder die greifbareren

Überreste früherer
Handlungen tun.
Ich bitte Sie, über die Zukunft
nachzudenken und, was noch
wichtiger ist, zu erforschen, auf
welche Weise unser Bild von der
Zukunft die wichtigen
Entscheidungen von heute beeinflusst.

Jede Handlung setzt eine
Vorstellung von der Zukunft
voraus — wie wir sie erwarten,
wie wir sie uns wünschen oder
wie wir sie befürchten. Hätten
wir ein anderes Bild von der
Zukunft, dann sähe die heutige
Entscheidung anders aus.
Wenn unsere Erwartungen
unzutreffend sind, werden unsere
Entscheidungen wahrscheinlich

13


	Zu den Bedingungen einer ökologischeren und friedlicheren Zukunft : reale Chancen

