
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 62 (1983)

Heft: 1

Artikel: Amnestie und Rechtsstaat

Autor: Schumacher, Franz / Estermann, Sepp

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-339957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-339957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staatspolitische Kommission der SP des Kantons Zürich

Die Forderung nach einer
Amnestie für die im Zusammenhang

mit den Jugendunruhen
begangenen Delikte ist in der
Dezembersession der eidgenössischen

Räte behandelt worden.
Die bürgelichen Parlamentarier
mit ihrer Macht setzenden
Mehrheit Hessen dem Gedanken
der Versöhnung und des Friedens

und eines Neubeginns in
der Jugendpolitik keinerlei
Chance. Das Amnestiebegehren,

das den eidgenössischen
Räten vorlag, wurde am 18.
Mai 1982 von den kirchlichen
Jugendverbänden eingebracht.

Amnestie hat aber bereits am
10. Juli 1980 die «Arbeitsgruppe

Rechtshilfe» der Zürcher
Jugendbewegung verlangt und
dafür die Unterstützung durch die
beiden Delegiertenversammlungen

der SP der Stadt Zürich
vom 18. Dezember 1980 und
vom 2. April 1981 erhalten.
Um eine rechtsstaatliche
Begründung dieses Postulats hatte
sich in der Folge die staatspolitische

Kommission der SP des
Kantons Zürich bemüht.
Im Auftrag der Kommission
haben die beiden Juristen Franz
Schumacher und Sepp Ester¬

mann die nachfolgend
abgedruckten Texte verfasst, die wir
in unserer Zeitschrift zur
Diskussion stellen möchten. Der
erste Beitrag befasst sich mit
den grundlegenden rechtstheoretischen

Überlegungen zum
Thema «Amnestie und Rechtsstaat».

Ein weiterer Beitrag ist
der Konkretisierung des
Amnestiepostulats im Zusammenhang

mit den Zürcher Unruhen
gewidmet und schliesslich wird
in einem kürzeren Beitrag die
Frage der Zuständigkeitfür den
Erlass von A mnestiegesetzen in
der Schweiz erörtert.

Amnestie und Rechtsstaat
Von Franz Schumacher und Sepp Estermann

Die politische Auseinandersetzung

um die Jugendunruhen
hat sich in zwei Positionen
festgefahren:

• in der Forderung, das
geltende Recht unbeeindruckt
durchzusetzen,

• und der Feststellung, dass
die Verwandlung politischer in
juristische Probleme keine
Lösung bringt.
Das erste Stereotyp, der
«Rechtsstandpunkt», umfasst
regelmässig auch die Forderung,

«Rechtsverletzungen
unnachgiebig zu ahnden»1; denn
es lehre die Erfahrung, «dass
Rechtsbrüchen die Tendenz zu
schrittweiser Ausweitung
innewohnt, weil sie das Rechtsbe-
wusstsein allmählich aushöhlen
und — namentlich wenn erfolgreich

— Beispielwirkung entfalten»2.

Das zweite Stereotyp gründet in
der Überzeugung, dass Repression

gerade dort eine inadäquate
Reaktion ist, «wo als eine der

Hauptursachen der Unruhen
das Gefühl steht, dauernder
Repression ausgesetzt zu sein»3;
mit dieser Überzeugung verbindet

sich meist die Bereitschaft,
wenn immer möglich auf Strafe
zu verzichten4.
Die Forderung nach
konsequenter Ahndung der Rechtsbrüche

wird und wurde häufig
von rechtsstaatlichen Grundsätzen

hergeleitet. Ein Strafverzicht

müsste demnach nicht nur
zum «Rechtsstandpunkt»,
sondern auch zum Rechtsstaat in
Widerspruch stehen. Den Richtern,

die für einen Strafverzicht
eintraten, wurde denn auch
entgegengehalten: «Wer öffentlich
nach Amnestie statt nach Recht
ruft, macht sich als Richter
unmöglich. Für ihn ist
Rechtsstaatlichkeit nicht mehr oberstes

Prinzip.»5 In der «kompromisslosen

Hochhaltung unserer
rechtsstaatlichen Grundsätze»
hat beispielsweise — als
profilierter Vertreter des
«Rechtsstandpunktes» — auch der

FdP-Kantonsrat Peter Lauffer
den Schwerpunkt der
Auseinandersetzung geortet.6
Der folgende Diskurs sucht die
beiden Stereotype aufzulösen.
Er stellt die Frage, ob der
Rechtsstaat sich wirklich nur
mit Härte und Unerbittlichkeit
vertrage, und versucht
aufzuzeigen, dass er im «Gnadenrecht»

durchaus ein Instrument
wenn auch nicht zur Lösung, so
doch zur Entschärfung des
Konflikts bereithält.

Striktes Recht?

Recht und Rechtsstaat
Die Idee des Rechtsstaates
beruht auf der aufklärerischen
Figur des freien, vernünftigen
Menschen.7 Sie wurde operatio-
nalisiert (aber nicht eingeholt)
in den institutionellen Garantien

des bürgerlichen Rechtsstaats,

dem historischen
Produkt der Auseinandersetzung
zwischen liberalem Bürgertum
und absolutistischem Staat.



Die Idee des Rechtsstaats ist
eine «praktische» Idee oder —
nach Radbruch — «Massstab
und Norm für die Wirklichkeit»8.

Sie hält kritische
Distanz zur Macht, auch dort, wo
die Macht im Gewand des
Rechts daherkommt. Wenn die
Lehre vom «Rechtsstaat» diese
Distanz aufgibt, sich positivistisch

des «überpositiven»
Gehalts entledigt, dann allerdings
wird Recht zum Instrument der
Macht.
Die Idee des Rechtsstaats ist
unvereinbar mit der Verabsolutierung

und Verselbständigung
des Rechts. Sie beinhaltet, dass
das Recht der Rechtfertigung
bedarf. Rechtfertigung aber
erwächst ihm — in den Worten
Walter Burckhardts — «allein
aus der Gerechtigkeit des
gesellschaftlichen Zustandes, den es

verwirklichen hilft und zu dem
es gehört»9.
Der Rechtsstandpunkt, der für
das Verhalten von Menschen,
die gegen die Rechtsordnung
Verstössen, «nur die Auffassung

des Rechts und keine
andere» kennt, gründet auf der
Konzeption eines der Rechtfertigung

enthobenen, von
menschlichen Ein- und Absichten

unabhängigen, absoluten
Rechts. Sie steht im Widerspruch

zur Realität des Rechts:
zur geschichtlich-gesellschaftlichen

Bedingtheit seiner Entstehung

und seiner Geltung. Nicht
zuletzt widerspricht sie auch der
Erfahrung, welcher das Ideal
des Rechtsstaats — als «Intention

auf menschliche Würde»
und «Vorwegnahme einer
andern Zeit»10 — entstammt. Damit

zusammenhängend'ist sie
schliesslich auch unvereinbar
mit der Idee des Rechtsstaats
selbst.
Die dem Rechtsstandpunkt
entgegengesetzte Forderung nach
Strafverzicht beinhaltet einerseits

eine Relativierung des
Rechts. Sie bedeutet, wie
Radbruch formulierte, «die
unverhohlene Anerkennung der

Fragwürdigkeit allen Rechts»
oder «die Anerkennung der
Tatsache, dass diese Welt nicht
allein eine Welt des Rechts
ist..., dass es neben dem Recht
noch andere Werte gibt und
dass es nötig werden kann, diesen

Werten gegen das Recht zur
Geltung zu verhelfen»11. Die
Forderung nach Strafverzicht
verlangt somit nach kritischer
Distanz zum Recht. Zugleich
steht sie aber auch im Dienst
des Rechts; denn sie zielt auf
Frieden und Gerechtigkeit und
damit auf jenen gesellschaftlichen

Zustand, aus dem allein
Recht und Staat sich rechtfertigen

lassen.

Positives Recht und Amnestie
«Gnade» ist ein notwendiges
Korrelat zum Recht oder, wie
Jhering sagte, «ein Sicherheitsventil

des Rechts»12. Sie wurde
denn auch regelmässig
institutionalisiert und ins positive
Recht integriert.
Gnade ist auch dem schweizerischen

Recht nicht fremd. Art.
85 Ziff. 7 der Bundesverfassung
weist die Befugnis zu Begnadigung

und Amnestie der
Bundesversammlung zu. Das
Strafgesetzbuch enthält in den Art.
394 ff Vorschriften über die Be-
gandigung. In beiden Fällen
erscheint «Gnade» als Mittel der
gesellschaftlichen Befriedung:
Wird das Gnadenrecht in der
Bundesverfassung zusammen
mit der Kompetenz der
Bundesversammlung für die Handhabung

von Ruhe und Ordnung
genannt, so sah der Entwurf
zum StGB die Begnadigung nur
bei politischen Delikten vor.
Das StGB selbst liess diese
Beschränkung zwar fallen,
bestimmt aber ausdrücklich, dass
bei politischen Delikten auch
die Exekutive ein
Begnadigungsverfahren einleiten könne
(Art. 395 Abs. 2 StGB).
Begnadigung und Amnestie
sind nicht nur rechtlich vorgesehen,

sie gehören — als Rechtspraxis

— auch zur schweizeri¬

schen Rechtswirklichkeit. Es
gibt und hat Begnadigungen
und Amnestien auf kantonaler
und auf Bundesebene immer
wieder gegeben. Allerdings sind
Befriedungsamnestien, Amnestien

bei politischen Delikten,
in unserem Jahrhundert eher
selten geworden. Umso mehr
haben sich Steueramnestien
gehäuft. (1940 und 1947 hat auch
der Kanton Zürich Steueramnestien

erlassen, 1936, 1945 und
1969 der Bund; dies obwohl der
Steuerhinterziehung nach dem
Urteil der Fachwelt mit Amnestien

nicht beizukommen ist.)

Rechtsstaat, Demokratie und
A mnestie

Obschon verschieden
instrumentalisiert, rekurrieren
Rechtsstaat und Demokratie zu
ihrer Rechtfertigung auf dieselben

Inhalten: das vernünftige
Subjekt und seine Freiheit.

Rechtsstaat, Demokratie und
Freiheit
Dem bürgerlichen Rechtsstaat
war die Freiheit — wie in der
liberalen Theorie seit Hobbes —
eine «Freiheit von äusserem
Zwang» und der Zwang ein
Monopol des Staates. Er erwartete
die gerechte — weil auf Freiwilligkeit

und Vertrag beruhende
— Sozialordnung vom Wegfall
staatlicher Restriktionen und
zähmte den Leviathan, indem er
die gesellschaftliche Freiheitssphäre

durch Grundrechte
sicherte und die staatliche
Machtausübung an Gesetze band.
Die rechtsstaatlichen
Verfassungen, die sich auf die Begrenzung

und Rationalisierung
staatlicher Macht beschränkten,

sind ihrer Intention auf
individuelle Freiheit nicht gerecht
geworden. In der gesellschaftlichen

— vermeintlich von
Herrschaft befreiten — Sphäre traten

die Unfreiheit und die
Entwürdigung des Menschen so
offensichtlich zutage, dass sich
der Staat — ob wachsender Le-

3



gitimationsdefizite — nicht länger

um die «Bedingungen der
Freiheit» (Isaiah Berlin), um
die reale Freiheit aller futieren
konnte; der bürgerliche Rechtsstaat

machte sich «leistend und
leitend» 13 zum Sozialstaat auf.
In diese Phase fällt auch die
Neudefinition der Freiheit in
der liberalen Theorie: das
Abrücken vom utilitaristischen
Konzept Benthams und die
Wiederaufnahme des
alteuropäischen Topos der «grösst-
möglichen Verwirklichung
individueller Anlagen und
Fähigkeiten» in den Freiheitsbegriff
bei Mill und Green.14
Auch der Demokratie geht es

um Freiheit. Freiheit allerdings
nicht durch Ausgrenzung, in
«gemeinschaftsabwehrender
Isoliertheit», sondern Freiheit in
der Gemeinschaft, durch
mitkonstituierende Teilhabe. Es ist
die Person, die den Ausgangsund

Zielpunkt bildet auch und
gerade bei Rousseau. Sein
gesamtes staatspolitisches Denken
richtete sich — nach der
Formulierung Blocks — darauf,
«eine Form zu finden, worin
die individuelle Freiheit auf gar
keine Weise abgedankt werden
kann» 15. Dabei ist Freiheit nun
aber nicht mehr naive,
voraussetzungslose Freiheit. Sie gründet

auf der sozialen Identität
«heilsam vergesellschafteter
Individuen»16 und verwirklicht
sich in der Autonomie der aufs
Gemeinwohl sinnenden Bürger.
Bedingung dafür ist schon bei
Rousseau nicht nur Bürgertugend,

sondern auch politische
und soziale Gleichheit.
In der politischen Realität wird
Demokratie durch politische
Rechte und Parteien, insbesondere

die Institution des Stimm-
und Wahlrechts, repräsentiert.
Der auf Freiheit zielende Sinn
wird zwar als Anspruch
aufrechterhalten, aber nicht als
heuristisch-kritisches Instrument

an die Realität angelegt.
In der «empirischen
Demokratietheorie» wird gegenteils der

ehedem normative Begriff auf
die Realität verkürzt: Demokratie

ist nur mehr Institution,
reine und inhaltslose
Verfahrensbeteiligung17; und wo von
ihrer Funktion gehandelt wird,
erscheint sie «wertneutral» als

Mittel der Legitimationsbeschaffung.

Die liberale
Demokratietheorie hat sich zu einer
«Theorie der demokratischen
Elitenherrschaft» gemausert18.

Demokratie und Rechtsstaat als
sinnkonstituierende Prämissen
Demokratie und Rechtsstaat
sind sinnkonstituierende
Prämissen unserer Verfassung, und
die Verfassung ist konstitutiv
für die demokratische Staatsgewalt;

sie ist, mit Hermann Heller,

«ein Stück Selbstorganisation
der Gesellschaft».

Demokratie als sinnkonstituierende

Prämisse beinhaltet
zunächst: «Parteilichkeit für die
Vernunft»19. Sie setzt die
Ansprüche einer auf Gott oder die
Natur gestützten Herrschaft
ausser Kraft und fordert eine
«vernünftige» Organisation der
Gesellschaft. Demokratie
beinhaltet sodann: Autonomie des
Menschen. Denn das Forum
der Vernunft ist das menschliche

Individuum. Nicht das ge-
schichtslose, von der Gesellschaft

unabhängige Individuum
des Naturrechts, nicht das
abstrakte Subjekt des Deutschen
Idealismus, sondern der wirkliche,

«profane» Mensch20. Die
Vernunft ist seine Vernunft; sie
«transzendiert» ihn und sein
partikuläres Interesse nur insoweit,

als er sich im intersubjektiven
Sprach- und Handlungszusammenhang

der Möglichkeit
solidarischen Handelns
versichern konnte, als das Motiv,
Konflikte gewaltfrei zu regeln,
sich darin ausbilden konnte.
Wie Demokratie so meint auch
der soziale Rechtsstaat den
konkreten Menschen; er
verantwortet, der Idee nach, die
«reale Freiheit» der Individuen
(Hesse). Und weil diese Freiheit

im demokratischen Staat aus
ihrer defensiven Stellung befreit
ist, trifft sie sich im Fluchtpunkt

mit der von der Demokratie

vermeinten Selbstbestimmung

des mündigen Menschen.

Anspruch und Wirklichkeit
Demokratie und Rechtsstaat
sind instrumentalisiert und
garantiert im Organisationsteil, in
den politischen und den
Freiheitsrechten der Verfassung.
Die «freiheitlich-demokratischen»

Institutionen bilden
aber nicht schon den Rechtsstaat

und die Demokratie. Sie
verstehen sich nicht von selbst,
sondern müssen sich, wie ein
Instrument auf Brauchbarkeit,
auf Sinnerfüllung prüfen
lassen. Dies jedenfalls solange, als
man die normativen Begriffe
Demokratie und Rechtsstaat
nicht auf die verfassungsrechtliche

Wirklichkeit verkürzt,
Verfahren nicht zum Selbstzweck
und Recht nicht zum Eigenwert
erhebt.
Eine Prüfung auf Sinnerfüllung
wird Anspruch und Wirklichkeit

miteinander konfrontieren.
Zur Verfassungswirklichkeit
gehören heute neben den
freiheitlich-demokratischen Insti-
stutionen auch die Indifferenz
und Resignation breiter Schichten,

das Gefühl der Macht- und
Bedeutungslosigkeit einer
Grosszahl von Stimmberechtigten21,

die gesellschaftliche
Überschichtung des politischen
Bereichs22, die Tendenz zur
Verselbständigung von Exekutive

und Verwaltung23 usw.
Einer Demokratietheorie stände
es schlecht an, sich mit solcher
Wirklichkeit abzufinden und
beispielsweise die Apathie eines
Grossteils der Bevölkerung zur
Funktionsvariablen von Demokratie

zu erklären. Will sie aber
an der Selbständigkeit und
Selbstbestimmung des «profanen

Menschen», am Subjekt als
dem Sinn von Demokratie und
Rechtsstaat festhalten, kann sie

nicht umhin, die institutuionali-



sierte Demokratie in Frage zu
stellen. Die Behauptung, «dass
sich ein bestimmter Bevölkerungsteil

nur durch vorsätzliche
Sachbeschädigung Gehör
verschaffen könne», müsste
konsequenterweise nicht zu einer
obergerichtlichen Schelte,
sondern zu ernsthafter Überprüfung

führen. Eine solche könnte

bestätigen, was allgemeiner
auch aus politwissenschaftli-
chen Studien hervorgeht: die
Mühe, die es grossen
Bevölkerungskreisen bereitet, ihre
Interessen zu artikulieren und —
mehr noch — zu organisieren;
die Tatsache, dass sich
Führungseliten nach Macht, nach
organisierten, mobilisierungsfähigen

Interessen richten; die
Feststellung, dass ganze
Bevölkerungsschichten weder in der
privat verwalteten noch in der
«demokratisch» konstituierten
Öffentlichkeit repräsentiert
sind.25 Eine am Individuum
orientierte Demokratietheorie
muss jedoch fordern, dass
demokratische Teilhabe nicht nur
privilegierten einzelnen,
sondern allen einzelnen Selbständigkeit

und Selbstbestimmung
ermögliche; dass sie sich folglich

an der Sozialisation dieser
einzelnen, den ihnen zur Verfügung

gestellten kommunikativen
Mitteln, ausrichte.26 So

problematisiert (und
ernstgenommen), ist Demokratie auch
in «freiheitlich-demokratischen»

Systemen primär ein
Anspruch, den es — in
entsprechenden Strukturen und
Institutionen — erst einzulösen
gilt27.

Demokratie und Herrschaft
Die «empirische Demokratietheorie»

begegnet der Wirklichkeit
mit weniger Skrupeln. Sie

verweist die «volonte de tous»
als ein blosses Gedankending
ins Reich der Träume28 und
erklärt demokratische Forderungen,

soweit sie über das formelle
Recht auf gleichen Zugang

zur Macht hinausgehen, für un¬

sinnig und überholt29. Denn der
nicht zu überholende Sinn, das

eigentliche «ens politicum», ist
ihr die «universale» Herrschaft.
Und davor haben Selbständigkeit

und Selbstbestimmung keinen

Bestand. Demokratische
Partizipation wird zur rituellen
Beteiligung bei der Bestellung
und Legitimation von
Herrschaft.

Die liberal-demokratische Theorie

hat Herrschaft nicht so fraglos

hingenommen. Im Gegenteil:

sie impliziert die Perspektive
auf Herrschaftsminderung,

enthält die Hoffnung und den
Versuch, Fremdbestimmung
abzubauen. Gegen die absolutistische,

aber auch die institutio-
nalisiert-demokratische
Wirklichkeit westlicher Industrienationen

intendiert sie tatsächlich
die «volonte de tous». Noch
James Stuart Mill hat diese Intention

— «gegen die geläufige
Vorstellung» — zum Kriterium
von Demokratie gemacht; er
formulierte: «Der einzig wahre
Typus von Demokratie ist
derjenige, in dem alle, und
nicht bloss die Majorität,
vertreten sind.»30

Mehrheit, Einheit, «Brüderlichkeit»

Die postulierte «volonte de
tous» steht in Spannung zum
real-demokratischen
Mehrheitsprinzip. Die Prägung,
«dass der 'allgemeine Wille' in
der Mehrheit der konkreten
Willen erscheine» (Raschho-
fer), bringt die beiden Prinzipien

nur sprachlich überein;
inhaltlich liquidiert sie das erste,
indem sie dem zweiten seinen
Namen und seine Würde
verleiht. — Richard Bäumlin hat
mit Recht festgestellt, dass der
Mehrheitsbeschluss die
Auseinandersetzung der Meinungen
und Interessen nicht ersetzen
könne; dass er lediglich ein
Verfahren sei, um nach der
Auseinandersetzung zum Abschluss zu
gelangen.31 Gleichzeitig ist das
Entscheidvcfahren aber auch

ein rechtsbegründendes Verfahren;

seine Einhaltung verbürgt
die Legalität einer Regelung.
Für beide, die Entscheidungsund

die Rechtsbegründungsfunktion,

bedarf das Mehrheitsprinzip

nun aber selbst der
Begründung. Nur schon zu seiner
faktischen Geltung braucht es

eine breitere Unterstützung, als
eine einfache Mehrheit sie ihm
verschaffen könnte.32
Demokratische, am Subjekt orientierte

und auf Herrschaftsminderung

gerichtete Legitimität zielt
weitergehend auf die
Übereinstimmung, den Konsens aller
einzelnen und Gruppen, eben
die «volonte de tous».
Übereinstimmung ist nicht
einfach vorauszusetzen. Vorausgesetzte,

fiktive Einheit schliesst
meist die Unterdrückung anderer

und die Stilisierung des eigenen

oder des herrschenden zum
allgemeinen Interesse mit ein.
Übereinstimmung ist auch nicht
als abstraktes Moralprinzip, als
«Postulat der praktischen
Vernunft», in die Freiheit und die
Verantwortung der einzelnen
abzuschieben. Sie will
gesellschaftlich fundiert sein: nach
dem Pluralismuskonzept im
«Prozess eines immer nur
relativen und vorläufigen
Interessenausgleichs», der die
Gruppenmitglieder darin bestärke,
dass auch ihren Interessen «in
auskömmlicher Weise» Rechnung

getragen wird33; unter
dem Leitbild des Citoyen in
einer Gesellschaftsorganisation,
die allen möglichst umfassende
und möglichst die gleichen
Handlungs- und Lebenschancen

einräumt34. So verstanden
ist die «volonte de tous» nicht
der A usgangspunkt der Politik,
sondern ihr demokratischer
Zielwert; staatliche Einheit ist
«nichts Gegebenes», sondern
«etwas Aufgegebenes» (Bäumlin)

und allenfalls das historische

Resultat einer auf
«verallgemeinerungsfähigen Interessen»

beruhenden Integration35.
Mit der «organisierten Mündig-



keit»36 und über sie hinaus
meint Demokratie als normativer

Begriff somit auch die in
offener, herrschaftsfreier
Kommunikation und in gemeinsamer

Praxis verwirklichte
Integration oder — in der Terminologie

der Aufklärung — die
«Brüderlichkeit»; denn diese
ist, nach der Formulierung
Muschgs, «der Zweck, in dem
sich ein Staatswesen zugleich
verwirklicht und selbst überholt»

— und ohne den, wiederum

mit Muschg, «auch Freiheit
und Gleichheit nur wenig
bedeuten»37.

Befriedungsamnestie
Die Befriedungsamnestie will
«den inneren Frieden, der
durch politische Gegensätze
oder die Formen ihrer Austragung

gestört ist, erhalten oder
wiederherstellen». So J.G.
Schätzler in seinem «Handbuch
des Gnadenrechts».38
Bedingung der Möglichkeit
zum inneren Frieden ist der
Wille zur Verständigung. Auch
dieser Wille will motiviert sein;
er setzt voraus, dass die einzelnen

und Gruppen sich und ihre
Bedürfnisse ins offene,
herrschaftsfreie Gespräch
aufgenommen, sich ernstgenommen
wissen.
«Kommunikationsverlust»,
«Sprachlosigkeit», «Entfremdung»

werden als eine der
Hauptursachen der Jugendunruhen

genannt39. Die vom
Fernsehen übertragenen
«Diskussionen» und Konfrontationen

zwischen Jugendlichen und
Politikern, Anwälten und
Justizbeamten waren vielleicht die
«spektakulärste» Demonstration

des Kommunikationsverlustes
und der Gesprächsverweigerung.

Nachhaltiger und
verheerender hat sich die Sprachlosigkeit

in der Eskalation von
Gewalt und Gegengewalt ausgewirkt.

Der Hinweis, auf den
Politiker und Justizbeamte so
sehr Gewicht legten: dass nicht
zuerst die Polizei, sondern die
6

Jugendlichen Gewalt angewendet
hätten, eignet sich schlecht

zur Erklärung dieser Entwicklung.

Er ist ein Hinweis nur auf
die Desintegration der Jugendlichen;

darauf, dass sie sich und
ihre Bedürfnisse in unserer
Demokratie nicht aufgehoben
finden, dass viele von ihnen
tatsächlich der Überzeugung sind,
sich nur mit Gewalt Gehör
verschaffen zu können.40 Die
Gewaltsamkeit der Jugendbewegung

ist nicht unabhängig von
der politischen Wirklichkeit
unserer Demokratie. Sie spiegelt,
obschon vielleicht verzerrt, den
Legitimitätsverlust der politischen

Instanzen. Gravierender
noch: der Legitimitätsverlust
selbst, das Gefühl der eigenen
Macht- und Bedeutungslosigkeit,

ist mitursächlich für den
Ausbruch der Gewalt.41
Eine Befriedungsamnestie stellt
den Versuch dar, den Teufelskreis

von Gewalt und Gegengewalt

zu durchbrechen, zur
Sprache zurückzufinden und
damit die Voraussetzung für
Gemeinsamkeiten, für
«Versöhnung» (Radbruch) oder
eben jenen «inneren Frieden»
zu schaffen, der im letzten
Abschnitt unter dem Stichwort der
«aufgegebenen Einheit»
(Bäumlin) angesprochen wurde.

Sie ist somit angelegt auf
den Zielwert der Demokratie.
Verwirklichen allerdings kann
sie ihn nicht. Denn sie bildet
nur den Verzicht auf das Recht
und die Macht, strukturell
bedingtes oder mindestens
mitverursachtes Unrecht individuell
zuzurechnen, nicht aber schon
jene neue Struktur, die das Ideal

einer rechtsstaatlichen, am
Subjekt orientierten Demokratie

einlösen könnte: die gleiche
und reale Freiheit aller.
Rechtssicherheit ist ohne Zweifel

ein hohes Gut. Es ist wichtig,

dass der Bürger weiss, was
er erwarten kann, dass er sich
auf rechtliche Regeln verlassen
kann. Vor allem muss der Bürger

sicher sein, dass staatlicher-

und polizeilicherseits nicht
einfach in seine Rechte eingegriffen

wird. Aber Rechtssicherheit
kommt nicht dadurch zustande,

dass einige Normen
abstrakt und ohne Rücksicht
angewandt werden. Rechtssicherheit

hat eine mehr als formale
Qualität. Die Rechtssicherheit
steht auf sumpfigem Grund,
wenn sie nicht in der Gerechtigkeit

und im Gerechtigkeitsgefühl
der Bürger ihr Fundament

besitzt. Wenn demgemäss eine
Amnestie um der Gerechtigkeit
und des Rechtsfriedens
erforderlich ist, nicht willkürlich,
sondern mit klaren und eindeutigen

Gründen belegt, dann
wird dadurch die Sicherheit des
Rechts und die Sicherheit des
sich auf das Recht Verlassenkönnens

nicht geschwächt,
sondern gestärkt.

Strafrecht und Amnestie
Der Sinn des Strafrechts besteht
nicht darin, dogmatisch Gewalt
mit Gewalt zu begegnen, nach
der alttestamentarischen Devise
Auge um Auge, Zahn um
Zahn. Der Sinn des Strafrechts
auch und vor allem als eines
sozialen Friedensrechts besteht
darin, vor Gewalttaten zu
schützen und eine Kette von
Gewaltereignissen so zu
unterbrechen, dass sozialer, das
heisst qualifizierter Friede
gewährleistet ist. Gustav
Radbruch und alle Strafrechtsreformer

haben darauf aufmerksam
gemacht. Man darf nicht allein
das tätige Opfer oder allein die
Tat beachten, sondern muss die
Ursachen, die ganze Person,
den Kontext insgesamt in den
Blick nehmen. Ein
liberal-demokratisch fundiertes und
orientiertes Strafrecht lässt
Strafnormen nicht wie ein
abstraktes Prokrustesbett anwenden,

ein liberal-demokratisches
Strafrecht will Schaden für die
Friedensordnung einer Gesellschaft

abwenden. (Thesen 5

und teilweise 7 aus dem Papier
der Berghofstiftung.)



Tat und Strafe sind keine
einfach zueinander passenden
Grössen. Der durch eine
Gewalttat oder eine Regelverletzung

hervorgerufene Schaden
«für die Friedensordnung der
Gesellschaft» ist nicht einfach
durch eine Strafe wiedergutzumachen.

Um den Schaden,
gerade wenn die Ursachen so
verstrickt sind und viele Institutionen

schuldig geworden sind,
wiedergutzumachen, um
überhaupt eine Chance dafür zu
eröffnen, sind positive Handlungen

erforderlich. Eine erste solche

Handlung bestünde in der
Amnestie. Sie ist gerade um der
Rechtssicherheit willen
unabdingbar, die ja in der Gerechtigkeit

gründet.
'Regierungsrat Stucki am 18.8.80 im
Kantonsrat (cf. NZZ Nr. 191 vom
19.8.80, S. 37)

2 R. Friedrich, Gibt es in der Demokratie
ein Widerstandsrecht? in: NZZ Nr.

213 vom 13/14.9.80, S. 37
3 Eidg. Kommission für die Jugendfragen,

Thesen zu den Jugendunruhen
1980. S. 27

4 vgl. die SP-Stellungnahme vom

17.12.80, abgedruckt in» Eine Stadt in
Bewegung. Materialien zu den Zürcher
Jungendunruhen. S. 220

5LdU-Fraktionssprecher Hux am
23.3.81 im Kantonsrat (cf. Tagesanzeiger

vom 24.8.81, S?)
6 aus: Die Naivität der Linken in der SP.

in: Tagesanzeiger vom 29.8.81, S. 21

7Z. Giacometti, Allg. Lehren des
rechtsstaatlichen Verwaltungsrechts.
S. 1

8 in: Rechtsphilosophie. S. 124
9 Die Organisation der Rechtsgemeinschaft.

S. 135

10E. Bloch, Naturrecht und menschliche
Würde. S. 212/3

11 Rechtsphilosophie. S. 272 ff
"Der Zweck im Recht. Bd. 1, S. 428
13 P. Haberle, Grundrechte im Lei-

stungsstaat. in: VVDStRL 1971, S. 96
14C.B. Macpherson, Demokratietheorie.

S. 20 ff
15in: Naturrecht und menschliche Wurde.

S. 76
16 F. Muller, Der Denkansatz der

Staatsphilosophie bei Rousseau und Hegel,
in: Der Staat. Bd. 10, 1971, S. 222

17 Narr/Naschold, Theorie der Demokratie.

Bd. III, S. 27 ff
18 J. Habermas, Legitimationsprobleme

im Spätkapitalismus, S. 169 ff
"derselbe, 194 ff
20 Marx, Zur Judenfrage, in: MEGA I 1,

S. 599
21 für die Schweiz vgl. Kriesi, 8 Thesen

zum Rechtsstaat in der Schweiz. Thesen

1-3 und dort zitierte Literatur.

2 idem, These 2
3 R.R. Grauhan, Politische Verwaltung.

S. 16; Narr/Naschold, Theorie der De-
mokratie. S. 86

4C.B. Macpherson, op. cit., S. 135 f
5 Narr/Naschold, op. cit., S. 92 ff, 141,

204 f
'dieselben, S. 28 ff
7 R. Wietholter, Rechtswissenschaft. S.

9; Narr/Naschold, op. cit., S. 98 ff
8R. Dahrendorf, Über den Ursprung

der Ungleichheit unter den Menschen.
S. 27

9N. Luhmann, zitiert bei Narr/Naschold,

op. cit., S. 30
0 Betrachtungen über Repräsentativre-
gierung. Dte Werke. Bd. 8, S. 118 f

1 R. Bäumlin, Demokratie, in: Evang.
Staatslexikon. Sp. 362 ff

2 vgl. z.B. M. Hattich, Grundbegriffe
der Politikwissenschaft. S. 58

3M. Draht, Der Staat, in: Evang.
Staatslexikon. Sp. 2442

4 Narr/Naschold, op. cit., S. 43-72
5J. Habermas, op. cit., S. 148 ff
6E. Bloch, op. cit., S. 204
7 Von Herwegh bis Kaiseraugst. Wie

halten wir es als Demokraten mit unserer

Freiheit? S. 20
8S. 127
9 Eidg. Kommission für Jugendfragen,

Thesen zu den Jugendunruhen 1980.

v.a. S. 6 und 9

°Eidg. Kommission für Jugendfragen,
Thesen zu den .lugendunruhen 1980.
S. 28

1 Narr/Naschold, op. cit., S. 70

Amnestieforderung und Jugendunruhen
Im Zusammenhang mit den
Zürcher Unruhen wurden ab
Spätsommer 1980 aus verschiedenen

Kreisen, auch aus der
SP, die Forderung nach Amnestie

laut. «Milde und Amnestie»

forderte auch eine Gruppe
von rund 300 Persönlichkeiten
Mitte September in einem Inserat

«Unsere Jugend — unsere
Zukunft».
Unter den Unterzeichnern
befanden sich sechs sozialdemokratische

Richter und Ärzte, die
in Strafverfahren als Gutachter
amten. Generell wurden sie in
der Folge von Bezirksanwaltschaft

und Staatsanwaltschaft
als befangen erklärt und von
der Teilnahme an Strafprozessen

aus dem Krawallbereich
ausgeschlossen. Die
Verwaltungskommission des Oberge¬

richtes erwog die Einleitung
eines Disziplinarverfahrens gegen
die sechs Richter. Andere
Unterzeichner im Beamtenverhältnis

wurden gerüffelt. Am
18. Dezember 1980 fasste die
SP-Stadtpartei deshalb folgende

Entschliessung:
«Die Delegiertenversammlung
stellt sich hinter die sozialdemokratischen

Beamten und Richter,

die wegen öffentlichen
Stellungnahmen zu den Jugendproblemen

und Strafvollzug
angegriffen und deren Unbefangenheit

zu Unrecht in Zweifel gezogen

worden sind.»
In ihrer Publikation «Eine
Stadt in Bewegung» Seite
219 ff, fordert die SP der Stadt
Zürich ein «Zürich ohne
Repression» und erklärt dazu
u.a.: «Soknge hunderte von

Jugendlichen mit Strafverfahren
und Verurteilungen zu rechnen

haben, kann es in der Stadt
Zürich kein vertrauensvolles
Gespräch zwischen Jugendlichen

und Behörden mehr
geben. Es entspricht deshalb
einem Akt der politischen
Vernunft, Mittel und Wege zu
finden, die es erlauben, die hängigen

Strafverfahren gegen
Demonstranten einzustellen und
bereits Verurteilten Amnestie
zu gewähren». Sowohl
Vorstand wie Parteitag der kantonalen

Partei der SP unterstützten
bei jeder sich bietenden

Gelegenheit die Haltung der
Stadtpartei.

Die Delegiertenversammlung
der SP der Stadt Zürich vom
2. April 1981 erneuerte das
Amnestiebegehren, allenfalls


	Amnestie und Rechtsstaat

