
Zeitschrift: Rote Revue - Profil : Monatszeitschrift

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 61 (1982)

Heft: 9

Artikel: Israel : Hintergründe der Krise : Religion, Imperialismus und
Nationalismus in Palästina

Autor: Zeller, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-339887

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-339887
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Zeller

Israel: Hintergründe der Krise
Religion, Imperialismus und Nationalismus in Palästina

Zunächst eine personliche
Vorbemerkung.

Zwei Ursachen waren für mein
Interesse an Israel, welches
gegen Ende der fünfziger Jahre
einsetzte und später auch den
ganzen Nahen Osten umfasste,
massgebend. Erstens wurde mir
immer stärker das Schicksal der
europaischen Juden im Zeitalter

des Holocaust bewusst und
machte mich — knapp zwanzigjährig

— betroffen. Zweitens
suchte ich nach konkreten
Modellen sozialistischer Selbstverwaltung

und die waren — im
Jahrzehnt des Kalten Krieges —
äusserst dünn gesäht (fast alle
neueren Versuche auf diesem
Gebiet in Europa und in der
Dritten Welt entstanden erst
nach 1968). Beide Ursachen
führten zu meinem Entschluss,
für eine gewisse Dauer in einer
landwirtschaftlichen Kollektivsiedlung,

einem israelischen
Kibbuz zu leben und zu arbeiten.

Diese Vorhaben verwirklichte

ich 1963/64 während
eines Jahres. Die menschlichen
Erlebnisse, die ich dort hatte,
waren überwiegend positiv.
Auch heute, nach fast 20 Jahren

und unzähligen weiteren
Aufenthalten im Nahen Osten,
sowohl in Israel als auch in
arabischen Ländern, bleibt jene
Zeit nicht ohne Einfluss auf
meine Haltung Israel gegenüber.

Allerdings kam ich schon
"i den ersten Tagen meines
damaligen Aufenthaltes während
der Arbeit mit palästinensischen

Arabern in Kontakt und
wurde auch mit ihren Problemen

konfrontiert. Dabei müsste
ich sehr rasch erkennen,

dass trotz eines gewissen Good-

wills, der gerade in jenem, der
linkszionistischen Mapam-
Partei nahestehenden Kibbuz
den Arabern entgegengebracht
wurde, eine grundlegende Inter-
essenskluft bestand zwischen
den jüdischen Mitgliedern des

Kollektivs und den von ihm
beschäftigten arabischen Lohnarbeitern.

Letztere hatten
aufgrund der hinter der Kibbuzbewegung

stehenden zionistischen

%

'Vj

ih M

Siedlungsideologie keine
Möglichkeit, selbst Kibbuzmitglie-
der zu werden. Sogar der
Wunsch eines Arabers, der in
einem andern Kibbuz arbeitete,
eine Jüdin seines Arbeitsortes
zu heiraten, endete damit, dass

die Frau ihre Mitgliedschaft
aufgeben und beide den Kibbuz
verlassen müssten.
Alltagserlebnisse solcher Art,
die das Zusammenleben
Angehöriger verschiedener Herkunft
schon in einem Zeitabschnitt
äusserst problematisch erscheinen

Hessen, als — zumindest
nach der damaligen offiziellen
israelischen Auffassung —

noch keine besetzten arabisch-
palästinensischen Gebiete
existierten, gaben mir und auch
anderen «Aussenstehenden»»
sehr zu denken. Ich ahnte, dass
sich in und um Israel/Palästina
eine Katastrophe anbahnte, die
früher oder später über den
gesamten Nahen Osten hereinbrechen

müsste. Zugleich machte
ich jedoch auch Beobachtungen,

die mich davor warnten,
die Dinge einfach aufgrund von
Wertvorstellungen zu beurteilen,

die mir eine
europäischchristlich-sozialistische Erziehung

und Ausbildung vermittelt

hatten. Ich erkannte, dass
die nahostliche Gegenwart nur
auf der Grundlage umfassender
Kenntnisse der Vergangenheit
(und vor allem der letzten 250
Jahre) zu verstehen ist. Die
nachfolgenden Ausführungen,
die sich auf einige Aspekte der
Geschichte Palastinas und des
Libanon beschränken (und diese

auch nur «antippen»
können), sind als Versuch aufzufassen,

dem heutigen tragischen
Kriegsgeschehen im Libanon
einen etwas transparenteren
Hintergrund zu geben.

Geographische Gemeinsamkeiten
Palästinas und des Libanon

Ein Blick auf die Landkarte des
Nahen Ostens genügt, um die
handelspolitische und militar-
strategische Bedeutung Palastinas

und des Libanons im Be-
ruhrungsbereich dreier Kontinente

— Afrika, Asien und
Europa — zu erkennen. Als wichtige

Verkehrs- und Durchgangsländer

sind sie zu allen Zeiten
von den Kulturen, Handelskarawanen

und Heeren aller
3



Grossmächte der Geschichte
durchzogen und beeinflusst
worden: von den Babyloniern,
Ägyptern, Persern, Griechen,
Römern des Altertums über die
arabisch/islamischen Eroberer
und die europäisch/christlichen
Kreuzfahrer des Mittelalters bis
zu den Osmanen, Franzosen,
Engländern und US-Amerikanern

der Neuzeit und Gegenwart.

Überdies haben in beiden
Gebieten immer wieder kleinere
Stämme, Volksgruppen und
religiöse Gemeinschaften teils
Zuflucht, teils eine neue Heimat
gefunden: im Altertum waren
es etwa die Israeliten, im Mittelalter

die christlichen Maroniten
oder die aus dem Islam
hervorgegangenen Drusen, in der
Neuzeit schliesslich Tscherkes-
sen (vom zaristischen Russland
bedrängte Muslime aus dem
Kaukasus), Kurden, Armenier
und viele andere. Zu diesen
Bevölkerungsbewegungen der
Neuzeit gehört — wenn auch eine

Sonderstellung einnehmend
— die in der zweiten Hälfte des
19. Jahrhunderts massiv einsetzende

und seither ständig wachsende

Einwanderung von Juden
vor allem aus Europa, aber
auch aus andern Gebieten,
nach Palästina, die später im
Zionismus und in der Gründung

des Staates Israel ihre
moderne Organisationsform fand.
Trotzdem Palästina und der
Libanon somit — zwangsweise
oder freiwillig — immer neue
Wellen von Eroberern und
Flüchtlingen aufnahmen und
beherbergten, verstanden es die
jeweiligen Bewohner in
bestimmten Epochen, geistige,
kulturelle, wirtschaftliche und
zeitweise auch staatliche Eigenarten

zu entwickeln, deren
Einflüsse weit über ihre Grenzen,
sogar über diejenigen des
gesamten Nahen Ostens hinausgingen.

Zwei Beispiele aus der
Antike seien in Erinnerung
gerufen: Die ersten sesshaften
Einwohner des Libanon, die
Kanaaniter (von Griechen als

Phönizier bezeichnet), schenkten

der Welt jene 22 Zeichen,
Alphabcth genannt, auf
welchen alle semitischen und —
durch griechische Vermittlung
— auch alle europaischen
Schriften beruhen. Und in der
damaligen romischen Provinz
Palästina entwickelte sich im
Schosse des jüdischen Volkes
das Christentum.

Selbstverwaltung auf Grund
der Religionszugehörigkeit

Der aus dem Libanon
stammende Historiker Philip K. Hit-
ti hat vor Jahren schon festgestellt,

dass sich im Nahen Osten
die Menschen seit eh und je
eher nach religiösen als nach
rassistischen Kriterien voneinander

abgrenzen. Dies gilt in
ganz besonderem Mass für den
Libanon, wo sich seit etwas
mehr als einem Jahrhundert
eine eigentliche Ideologie des
Konfessionalismus entwickelt
hat, welche das gesamte Leben
seiner Bewohner völlig
beherrscht. Die Feststellung lässt
sich bis zu einem gewissen Grad
aber auch auf Palastina und
den gemeinsamen Nachbarn
beider Gebiete, Syrien übertragen,

wobei zu beachten ist, dass
sowohl Palastina als auch der
Libanon unter der osmanischen
Herrschaft bis zum 1. Weltkrieg

als Teile Syriens galten.
Im Alltag bedeutet dies, dass
sowohl in Palastina als auch im
Libanon ein buntes Mosaik von
Gemeinden verschiedenster
Konfessionen und Sekten
besteht, welche alle in irgendeiner
Weise mit den drei Hauptreligionen

Judentum, Christentum
und Islam verbunden sind, aber
aufgrund der historischen
Entwicklung sowie der konfessionellen

Auseinandersetzungen
überhaupt keine auch nur
einigermassen einheitliche Struktur
aufweisen. Die Osmanen, welche

bis zum 1. Weltkrieg die
Oberherrschaft über Palästina
und den Libanon ausübten,

trugen dieser konfessionellen
Vielfalt durch das sogenannte
Millet-System Rechnung.
Dieses beruht auf einem alten,
sowohl im Judentum als auch im

Islam angewandten zivilrechtlichen

Prinzip der Sebstverwal-

tung aufgrund der
Religionszugehörigkeit. Sowohl die
Verwalter der Volkerbundsmandate

nach dem 1. Weltkrieg

(Frankreich für den Libanon

und England für Palästina)

übernahmen im wesentlichen

die Bestimmungen des Millet-

Rechtssystems und selbst ins

Zivilrecht der während und nach

dem 2. Weltkrieg unabhängig

gewordenen Staaten Libanon

und Israel fanden die Grundgedanken

Eingang.
Angesichts der dargelegten
äusserst komplexen
Religionsstruktur scheint zwar eine
solche zivilrechtliche Regelung auf

den ersten Blick vernünftig zu

sein; auf den zweiten Blick zeig!

sich sehr rasch ihre, den

Bedürfnissen des modernen
Alltags entgegenwirkende Enge.

So sind beispielsweise
interkonfessionelle Mischehen äusserst

schwierig, wenn nicht gar
unmöglich (und werden daher oft

im Ausland abgeschlossen). Mit

anderen Worten: Das Millet-

System ermöglicht Angehörigen

von verschiedenen Religionen,

nebeneinander, aber nicht

miteinander zu leben. Ein
eindrückliches Beispiel für dieses

Prinzip des Nebeneinander isl

etwa die Altstadt von Jerusalem,

in der es heute noch

genaue Abgrenzungen zwischen

jüdischen, christlichen (diese

teilweise noch konfessionell
unterteilt) und islamischen
Vierteln gibt, während selbst in der

jüdischen Neustadt nicht
minder deutlich sichtbare
Abgrenzungen zwischen orthodoxen

und «liberalen» Quartieren
bestehen.

Im Libanon wurde, vor allem

als Folge des zunehmenden
Einflusses Frankreichs, das sich

seit langem als «Beschützer der



Christen im Orient» betrachtet
— wir werden noch darauf
zurückkommen — seit etwa 1860
ein eigentliches konfessionelles
Herrschaftssystem aufgebaut,
unter dem alles — von der
medizinischen Betreuung über den
Schulzugang und die
Arbeitsvermittlung bis zum
Verteilungsschlüssel für die Angehörigen

des Parlaments und der
Regierung nach konfessionellen
Gesichtspunkten erfolgt.
Grundlage der proportionellen
Verteilung der Macht unter die
Angehörigen der verschiedenen
Konfessionen bildet eine
Volkszählung von 1932, die einzige,
die im Libanon je durchgeführt
worden ist und bei der die Christen

(Maroniten Katholiken,
Griechisch-Orthodoxe, Melki-
ten, Armenier u.a.) 53a/o und
die Muslime (Sunniten, Schiiten
und Drusen) 47% Anteil an der
Bevölkerung erreichten.
Es versteht sich, dass eine solche

Konfessionalisierung den
Führern der einzelnen
Religionsgemeinschaften ermöglichte,

sich beträchtliche politische

und wirtschaftliche
Machtpositionen aufzubauen, was
auch zu entsprechenden
Missbräuchen verleitet. Ausserdem
entspricht heute die sich auf eine

Volkszählung, die schon ein
halbes Jahrhundert zurückliegt,
stutzende konfessionelle
Machtverteilung überhaupt
nicht mehr den heutigen Anteilen.

Mit Sicherheit bilden die
Muslime, deren Angehörige
sich durch eine grossere
Nachkommenschaft auszeichnen
und auch durch den Zuzug der
mehrheitlich islamischen
palästinensischen Flüchtlinge
Verstärkung erhielten, die absolute
Bevölkerungsmehrheit im Libanon.

Dazu kommt, dass
zwischen den christlichen und
islamischen Bevolkerungsteilen ein
beträchtliches Wirtschaftsgefälle

existiert, was teilweise darauf
zurückzuführen ist, dass vielen
Christen dank der Schulen der
ausländischen Missionsgesell¬

schaften eine bessere Ausbildung

erhalten und in der folge
auch leichter Arbeit finden.
Aber es gibt nicht nur reiche
Christen und arme Muslime im
Libanon, sondern die viel
wichtigere Tatsache, dass ein
wirtschaftlich/politisches
Establishment, welches etwa 4% der
Bevölkerung umfasst, sozusagen

alle laden in der Hand
hält, wahrend die übrigen 96(ro,
Christen wie Muslime, in der
Nähe des Existenzminimums
leben; einige etwas drüber, viele
aber sehr beträchtlich drunter.

r^r

Manche der Gegensätze, die
unter der Flagge des Konfessionalismus

ausgetragen werden
und im Brüderkrieg von
1975/76 zu blutigen Kämpfen
führten, haben nichts mit
Religion, aber sehr viel mir
ungerechten wirtschaftlichen und
sozialen Verhältnissen sowie
mit jungen Menschen, die dagegen

rebellieren, zu tun.
Fortschrittliche religiöse
Würdenträger, wie etwa der kürzlich

durch seine mutige Aktion
zur Rettung der Bevölkerung
seiner Stadt vor den israelischen
Panzern bekanntgewordene
griechisch-katholische Erzbischof

von Tyrus, Georges Had-
dad, fördern denn auch die
Bestrebungen verschiedener
Linksgruppierungen, den Libanon

allmählich zu entkonfessio-

nalisieren und zu verweltlichen
(ähnlich wie manche Palästinenser

ein laizistisches Palästina

anstreben). Wie weit solche
Bemühungen freilich unter dem
sich anbahnenden Bündnis
zwischen dem rechtsgerichteten
maronitischen Establishment
und den ebenfalls einer
rechtslastigen Regierung dienenden
israelischen Invasoren noch eine

Chance haben, lässt sich im
Augenblick nicht beurteilen.

Teilen und herrschen

Die Krise des Osmanischen
Reiches, zu welchem Palästina und
der Libanon seit Beginn des 16.
Jahrhunderts gehörten und die
schon Ende des gleichen
Jahrhunderts einsetzte, bildete für
die aufsteigenden Grossmächte
Europas, vor allem Frankreich
und England, einen konstanten
Anreiz, ihre Herrschaft auf den
Nahen Osten auszudehnen oder
— wie man damals sagte —
«die orientalische Frage zu
lösen.» Machtpolitisch stand hinter

diesem Bestreben der
Wunsch, die Landwege nach
Indien und dem Fernen Osten
zu kontrollieren. Begründet
wurde die Interventionen der
europäischen Mächte mit dem
Schutzbedürfnis der christlichen

Minderheiten gegenüber
den angeblich so intoleranten
islamischen Herrscher. Bereits
1616 erzwangen die Franzosen
bei der «Pforte» in Konstantinopel

das Privileg, im libanesischen

Sidon ein Konsulat
einzurichten. 1736 wurde die
Maronitische Kirche mit der
Römisch-katholischen uniert. 1823
nahm der erste amerikanische
Missionar in Beirut Wohnsitz
und bereits 1834 gründete die
Frau ebenfalls eines amerikanischen

Missionars in Beirut die
erste Mädchenschule innerhalb
des Osmanischen Reichs. In der
Folge entstanden sowohl in
Palästina als auch im Libanon
immer neue Schulen, Spitäler und
Waisenhäuser durch europäi-



sehe und amerikanische Mis-
sionsgesellschaften.
ln Europa entwickelte sich,
besonders seit dem Ägypten-Feldzug

Napoleons (1798/99), der
sogenannte Orientalismus als
(pseudo-)wissenschaftliches
Betätigungsfeld. Dieser «Orientalismus»

hat — wie der in Amerika

lehrende Palästinenser
Edward W. Said eindrücklich
nachwies — mit seinen zu Dogmen

erstarrenden Doktrinen
über die angebliche Andersartigkeit

(implizite «Minderwertigkeit»)

der Araber und zum
Teil Juden, ferner seinen
(ab)wertenden Urteilen über
den Islam den ideologischen
Überbau geliefert zur imperialistischen

Eroberung und
kolonialen Beherrschung des Nahen
Ostens. Mit der Inbesitznahme
Palästinas und des Libanon
durch England und Frankreich
nach dem Zusammenbruch des
Osmanischen Reiches im Jahre
1918 fand diese Bewegung ihren
(vorläufigen?) Höhepunkt. Der
«Orientalismus» beschränkte
sich nicht darauf, die Menschen
und Kulturen des Nahen Ostens
einfach zu beschreiben und zu
analysieren, sondern bot den
europäischen Kolonialisten
«Rezepte» an, wie die verschiedenen

Bevölkerungsteile,
insbesondere Paläsinas und des
Libanon mit ihren komplexen
Strukturen gegeneinander
ausgespielt und damit besser
beherrscht werden konnten.
Die Grenzziehungen Frankreichs

im Libanon und
Englands in Palästina im Rahmen
ihrer Völkerbundsmandate zu
Beginn der zwanziger Jahre
unseres Jahrhunderts sind
Musterbeispiele dieser «Teile-und-
herrsche-Politik». Die französische

Mandatsmacht konnte sich
in Syrien und im Libanon allein
auf die Maroniten stützen, d.h.
alle andern Teile der Bevölkerung

standen mehr oder weniger

gegen sie und forderten die
Errichtung eines einheitlichen
unabhängigen arabischen Staa-
6

tes. Um die Stellung der Maroniten

zu stärken, schufen die
Franzosen den sogenannten
Gross-Libanon, der ein weit
grösseres Gebiet einschloss als
der alte christlich-drusische
Klein-Libanon. Die neuen
Landesteile waren durchwegs
islamisch und die dort lebenden
Sunniten und Schiiten wehrten
sich auch gegen ihre Eingliederung

in den maronitisch
dominierten Libanon, konnten aber
den französischen Truppen
nichts entgegensetzen. Mit dem
neuen Gross-Libanon (dessen
Territorium identisch ist mit
dem heutigen Staatsgebiet)
schufen die Franzosen ein
politisches Gebilde, das als
Brückenkopf gegen die arabische

Welt und speziell gegen
das mehrheitlich islamische
Syrien wirken konnte. Die nicht
zu Ende gehenden inneren
Schwierigkeiten Libanons bis
zur Gegenwart und die periodischen

Interventionen Syriens
dürften hier ihren Ursprung
haben.

Auch die Briten zogen in dem
ihnen anvertrauten Mandatsgebiet

Palästina künstliche Grenzen,

die dem Prinzip des «divi-
de et impera» untergeordnet
wurden. Nachdem sie 1917 —
noch ehe ihre Armee Palästina
besetzt hatte — in der Balfour-
Deklaration den Zionisten «die
Schaffung einer nationalen
Heimstätte für das jüdische
Volk in Palästina» zugesichert
hatten, trennten sie zunächst
(1922) das Ostjordanland ab
und begannen auf dem Gebiet,
welches heute den Staat Israel
und die besetzten Territorien
(ohne die syrischen Golan-
Höhen) bildet, einen Brückenkopf

gegen die arabische Welt
aufzubauen, welcher nicht
zuletzt dazu diente, das unabhängig

gewordene zeitweilige britische

Protektorat Ägypten mit
dem für Grossbritannien
damals lebenswichtigen Suezkanal
«in Schach» zu halten. Im Lan-
desinnern spielten sie immer sy¬

stematischer die zahlreicher
werdenden jüdischen Einwanderer

und die ursprünglichen
(und zum Teil ebenfalls neu
eingewanderten) arabischen
Einwohner gegeneinander aus. Sie

schufen damit die Voraussetzungen

für den
jüdischarabischen bzw.
israelischpalästinensischen Konflikt, der

bis heute andauert.

Die zwei Gesichter des
modernen Zionismus

An dieser Stelle sind in knappster

Form ein paar Bemerkungen

zum Stellenwert des modernen

Zionismus anzubringen.
Denn gerade seine Zwitterstellung

zwischen den Ideologien
des westlichen Imperialismus
und Kolonialismus einerseits

und den Befreiungsbewegungen
der unterdrückten Völker
andererseits ist es, welche eine
sachliche Diskussion zwischen
Juden und ihren Anhängern sowie

Palästinensern und ihren

Freunden auch innerhalb der

Linken, so schwierig und daher

meist fruchtlos gestaltet.

In bezug auf seine Geschichte

gehört der moderne Zionismus

zweifellos in den Problemkreis
des europäischen Imperialismus
und Kolonialismus. Ideologisch

liegt er ganz auf der Linie des

«Orientalismus», indem seine

frühen europäischen Führer
immer wieder betonten, man müsse

einer «unterentwickelten»
(gewisse Vertreter behaupteten

gar «unbewohnten») osmanischen

Provinz die «Segnungen»

europäischer Kultur und
Verwaltung vermitteln, wobei sie

natürlich verschwiegen, dass an

der damaligen landwirtschaftlichen

und kulturellen
Vernachlässigung dieses Gebietes nicht

dessen arabische Einwohner,

sondern die osmanischen
Oberherren die Hauptschuld trugen.

Auch die Tatsache, dass Theodor

Herzl nach dem ersten Zio-

nistenkongress in Basel sich zu-



nächst mit dem Gedanken
befasste, unter dem Schutz der
britischen Kolonialherrschaft
Juden in Uganda anzusiedeln,
zeigt die enge geistige Verbindung

des modernen Zionismus
mit dem europäischen Kolonialismus.

Auf der andern Seite darf nicht
übersehen werden, dass die
grosse Not der Juden in vielen
Teilen Europas, vor allem in
den bis zum Ende des 1.

Weltkrieges vom zaristischen Russland

beherrschten osteuropäischen

Gebieten, aber auch in
manchen islamischen Ländern
und Territorien (so etwa in
Nordafrika oder im Irak) eine
bedrückende Realität darstellte
und später in Nazi-Deutschland
und den von ihm zeitweise
besetzten Territorien sich eine
eigentliche Katastrophe anbahnte.

Angesichts des Umstandes,
dass die Ausweichmöglichkeiten

der bedrängten und in der
Folge direkt im Leben bedrohten

Juden (etwa durch Auswanderung

in die USA) lange Zeit
äusserst beschränkt waren,
muss Verständnis dafür gezeigt
werden (auch heute und trotz
allem, was inzwischen geschehen

ist), dass der Gedanke der
Schaffung eines eigenen Staates
auf historischem Territorium
einer grossen Zahl von Juden
als der einzige Ausweg erschien.
Für sie war und ist daher der
Zionismus eine nationale
Befreiungsbewegung, die den gleichen

Stellenwert einnimmt, wie
die entsprechenden nationalen
Bestrebungen anderer
unterdrückter Völker. Dass sich später

bei der Mehrheit der in Palästina

eingewanderten und dort
geborenen Juden eine Art
Blindheit gegenüber den nationalen

Bedürfnissen der im Lande

ansässigen Arabern
entwickelte, ist tragisch und kann
nur mit der Hoffnung verbunden

werden, die jüngsten Ereignisse

würden endlich zu einer
Wende in dieser unheilvollen
Entwicklung führen. Noch sind

freilich die Anzeichen für diese
Hoffnung sehr klein.

Vom «arabischen Erwachen»
zur PLO

Merkwürdigerweise ist den
meisten, die sich mit den Ereignissen

in Palästina und im Libanon

befassen, unbekannt, dass
auch das «arabische
Erwachen», d.h. der panarabische

Nationalismus, ein Kind
europäischer Bestrebungen ist,
im Nahen Osten Fuss zu fassen.
Seine Geburtsstunde ist im
Libanon zu suchen, und zwar un-

urnvw ¦ \27\

-^

&
asr

_iL_

ter jenen meist christlichen
Arabern, die in der 2. Hälfte des

19. Jahrhunderts Gelegenheit
erhielten, in den von Europäern
und Amerikanern begründeten
Schulen und Universitäten eine
höhere Ausbildung zu erhalten.
Sie wurden nämlich dort von
ihren westlichen Lehrern ermutigt,

sich gegn die osmanische
Oberherrschaft zu erheben (wobei

natürlich schon damals im
Westen der Hintergedanke
existierte, die osmanische
Hinterlassenschaft nach dem
Zusammenbruch des Reiches zu
beerben).

Der arabische Nationalismus
(in der Form der Panarabischen
Bewegung) fand bald weitere

Verbreitung (vor allem auch in
Aegypten), wurde dann freilich
grausam enttäuscht, als nach
dem 1. Weltkrieg die
Siegermächte praktisch den gesamten
arabischen Raum (ausser Teilen
der arabischen Halbinseln) unter

sich aufteilten. Erst während

und nach dem 2.
Weltkrieg, als praktisch alle noch
unter kolonialer Herrschaft
stehenden arabischen Staaten
allmählich ihre formelle
Unabhängigkeit erlangten und die
Arabische Liga begründeten,
tauchten erneut Pläne eines

grossen, einheitlichen arabischen

Staates auf. Die von den
Europäern nach dem 1. Weltkrieg

künstlich geschaffenen
territorialen Abgrenzungen und
die teilweise erfolgreichen
Bemühungen der neuen
Supermächte Sowjetunion und USA,
die Araber gegeneinander
auszuspielen, erwiesen sich freilich
bis heute als stärker als die
traditionellen religiösen, sprachlichen

und kulturellen Verbindungen

der Araber untereinander.
Überdies trugen die ständigen

militärischen Niederlagen
der Araber gegen die immer
mächtiger werdenen Israelis
letztlich zur Zersplitterung bei,
auch wenn sie zeitweise eine
eher künstliche «Einigkeit»
vortäuschten. Die Palästinenser
(insbesondere die in den
Flüchtlingslagern verbliebenen), die
— vor allem seit 1967 — immer
deutlicher erkannten, dass die
Araber weder willens noch
fähig sind, ihren nationalen Zielen

zum Durchbruch zu verhelfen,

emanzipierten sich mehr
und mehr, indem sie ihr Schicksal

selbst in die Hand nahmen
und damit auch mit ihren
Gastländern in Konflikt gerieten.
Damit wurde die PLO,
ursprünglich im Schosse Syriens
und Ägyptens begründet,
immer stärker zu einem unabhängigen

Faktor in der nahöstlichen

Politik.
Wie die Dinge sich in Zukunft
entwickeln werden, ist heute,



nach den Ereignissen im Libanon,

kaum abzusehen. Sicher
ist, dass eine dauerhafte
Lösung des Nahostkonfliktes nur
dann eine Chance hat, wenn
sich auch bei den Israelis die
Einsicht durchsetzt, dass die
Palästinenser zunächst eine
anerkannte Form nationaler Un-

Martin Herter

abhängigkeit erhalten müssen.
Ob sich dann später aus dem
Nebeneinander von Juden und
Palästinensern ein Miteinander
(in Form einer Föderation,
eventuell mit weiteren Nachbarstaaten)

entwickeln kann,
darüber lässt sich heute noch keine
Voraussage machen.

Israel:
Das Dilemma der 68er
Kritische Solidarität verhindert

Das Dankesschreiben der
israelischen Botschaft muss irgendwo

bei mir zu Hause noch herum

liegen. Begeistert von der
Tapferkeit des israelischen Volkes

und seiner Armee hatte ich
damals, fünfzehnjährig, in
unserer Schule spontan eine
Sammlung organisiert. Über 80
Franken waren in nur zwei Pausen

zusammen gekommen. Wer
mochte schon damals, im Juni
1967, nein sagen?
Auf einer Landkarte im
Schulzimmer markierten täglich kleine

Fähnchen den Vorstoss der
israelischen Truppen. Dass die
Golan-Höhen und der Sinai
dieselbe Farbe wie Israel
trugen, fiel mir erst später auf.
Auch unsere Ängste, wenn
einmal ein Vorstoss der Israelis
nicht so reibungslos vorwärts
ging, wusste unser Klassenlehrer

— Oberst im Generalstab
der Schweizer Armee — rasch
zu zerstreuen: «Mit diesen
Kameltreibern werden die noch
lange fertig.» Dass an der
jordanischen Front — trotz
Kapitulation der jordanischen
Armee — erbitterter Widerstand
geleistet wurde, nahmen wir
nicht zur Kenntnis. Palästina?

Ein verstaubter Begriff aus dem
Geschichtsbuch.
Dann rückte der Vietnam-Krieg
in unser Bewusstsein. Angesichts

der mit Napalm bombardierten

Dörfer verfingen die
Readers Digest-Phrasen vom
freien Westen, der die Welt vom
Kommunismus schützt, nicht
mehr. 1968 und die Jahre
danach lehrten uns, die Dinge zu
hinterfragen. Israel blieb davon
vorerst ausgeklammert.
Mit brutalen Methodeiysuchte
die PLO das zu verhindern. Die
Anschläge von Tel Aviv, München

und Athen lösten neben
der Empörung über den Tod
unschuldiger Zivilisten auch die
Frage nach dem Warum aus.
Der Schwarze September 1970
wurde zu einem historischen
Datum.
Zwischen Hebräisch-Büffeln
und Palästinakunde tauchte
während des Theologie-Studiums

immer wieder die Frage
nach den Palästinensern auf.
Die Faschismus-Forschung, der
Antisemitismus und das Erkennen

seiner Ursachen Hessen

mich die Geschichte des
jüdischen Staates nachlesen. Die
Heimstätte derer, die die

Schlächtereien der Nazis
überlebt hatten, als Ort der
Diskriminierung Andersgläubiger? Es

war schwer zu glauben.
Wie einfühlbar war dieses

«nächstes Jahr in Jerusalem»

gewesen. Im Ohr die Exodus-

Hymne, wollte ich Israel immer

wieder entschuldigen. Sie war

ja so verständlich, jene Angst

der Israelis vor der vermeintlichen

Übermacht der Araber

Die Wild-West-Methoden, mit

denen der israelische Geheimdienst

agierte — etwa bei det

«Entführung» der französischen

Kanonenboote —, sie

erheischten bei aller Skepsis doch

Bewunderung.
Da las man anderseits von den

intensiven Beziehungen zu
Südafrika und Taiwan..Vom Schah-

Geheimdienst im Iran,
aufgebaut von den Israelis. Von

Baby-Doc's Mördergarde in

Haiti, ausgerüstet und trainiert

von den Israelis. Derartige Dinge

konnten nicht mehr als

diplomatische Fehlpässe taxiert

werden. Es waren handfeste

Skandale.
Die Jubel-Töne der deutschen

Rechten, allen voran der
Springer-Presse, das Hofieren der

USA mit den israelischen
Regierungen: Das liess die Skepsis

wachsen. Doch über Israel

durfte nicht diskutiert werden.

Als «rotlackierter Nazi», als

«Antisemit» wurde jener
bezeichnet, der versuchte,
Gepflogenheiten, die in Mitteleuropa

spätestens seit dem Zweiten

Weltkrieg das friedliche
Zusammenleben der Völker
garantieren, auf den Nahen Osten zu

übertragen. Jede Grenzverlet

zung Israels, jede Zwangsmassnahme

in den besetzten Gebieten

wurde von hiesigen
Lokalpolitikern mit einem wohlwollenden

Achselzucken übergangen.

Jahrelang durften die

israelischen Bomber Beirut
überfliegen.

Als dann im Juni 1982 auch die

Panzer nachstiessen, bekam das

Achselzucken eine andere Be-


	Israel : Hintergründe der Krise : Religion, Imperialismus und Nationalismus in Palästina

