
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 57 (1978)

Heft: 12

Artikel: Sozialismus und Christentum

Autor: Bossart, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-347589

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-347589
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adolf Bossart

Sozialismus und Christentum

Bekanntlich wurde im September 1976 eine eidgenössische
Volksinitiative für eine vollständige Trennung von Staat und Kirche
eingereicht. Der Bundesrat lehnt die Initiative ab. Es ist nun die Frage,
wie sich die eidgenössischen Räte dazu stellen. Der Verfasser des

nachstehenden Beitrags ist Verlagsangestellter. Politisch steht er auf
dem Boden des sozialdemokratischen Gedankenguts. Er ist Präsident

der Sozialdemokratischen Partei Rapperswil, die am SPS-Parteitag

1978 in Basel den Antrag stellte, für die Trennung von Staat
und Kirche auf eidgenössischem Boden die Ja-Parole zu beschlies-
sen. Red.

Hierzulande gilt es als ausgemacht, dass alles, was unter der Flagge der
Menschlichkeit und der Nächstenliebe einhergeht, zumindest in seiner

Keimanlage christlicher Herkunft sei. Diese Meinung, die beinahe die
Härte eines Dogmas angenommen hat (und auch vom Zürcher
Regierungsrat in einer Stellungnahme zur Frage einer Trennung von Staat und
Kirche verkündet wurde), ist meiner Ansicht nach falsch und verhältnismässig

leicht zu widerlegen.

Menschlichkeit
Nicht ohne Rührung erinnere ich mich eines kleinen Buben, der, als er

von Opa eine Orange erhalten hatte, mit dem Finger auf seinen grösseren
Bruder wies und sagte: «Fritzli au!» Dem kleinen Knirps schien es ebenso

sinnvoll, dass sein Brüderchen seinen Teil bekam wie er selber. So

verspeiste er denn die süsse Frucht mit doppeltem Behagen. Dieses
Vorkommnis hat mich überrascht, ergriffen - und auch belehrt. Die Lehre,
die ich daraus zog, war die, dass es eine Art urtümlicher Nächstenliebe
gibt, die keiner Begründung durch das Todesopfer eines moralischen
Übermenschen bedarf.

Doch die Bezeichnung «Nächstenliebe» ist eigentlich noch zu eng
gefasst. Schon Nietzsche hielt diesen Begriff für kleinkariert und eher
schäbig. Er sprach von «Fernstenliebe», was immer er darunter verstehen
mochte. Es ist in der Tat nicht einzusehen, weshalb uns das Schicksal
eines Menschen, der irgendwo im Nahen Osten, in Kambodscha oder
sonstwo von einem Sprengkörper zerrissen oder in einem Negerdorf von
der Napalmbombe einer christlichen oder islamischen Regierung verbrannt
wird, nicht ebenso erschüttern sollte wie das traurige Los einer Nachbarin,
die in der «Blüte ihres Lebens» an einem hässlichen Krebsleiden
zugrunde geht. Aber auch die universelle Menschenliebe, wie sie von
karitativen Institutionen und einer nach Millionen zählenden Schar
spendefreudiger Sympathisanten gepflegt wird, ist, so sehr sie auch zu schätzen

ist, noch nicht alles. Der Mensch ist nur eine der vielen Kreaturen, die die

350



Natur - oder was immer dahinterstecken mag - hervorgebracht hat und
täglich neu hervorbringt. Auch in dieser Beziehung hat mich das Verhalten
eines noch kaum der Sprache mächtigen Jungen belehrt. Die belustigte
Freude, das Entzücken, die der Kleine ausdrückte, als ihm an einem
klirrfrostigen Wintertag am See die hungrigen Stockenten beim Füttern vor
und über die Füsse watschelten, werde ich nie vergessen. Und als er -
früher noch - zum erstenmal ein Lämmchen sah und zuschauen, nein
miterleben konnte, wie es die ihm gereichten Blätter frass, kannte seine

Begeisterung keine Grenzen. Sogar eine so simple Sache wie ein sprudelnder
Brunnen, ein bunter Stein am Wegrand oder eine Schnecke mit ihrem
spiralig gewundenen Gehäuse kann das Herz eines Kindes beglücken, vorausgesetzt,

dass es etwas besitzt, was nicht vom Kreuz des Herrn herniederrieselt,

nämlich Geist: die Fähigkeit zum bewussten, denkenden,
nachvollziehenden Erleben der bunten, vielgestaltigen Wirklichkeit.

Darin liegt der Unterschied zwischen natürlich-spontaner Menschlichkeit

und einer bloss anerzogenen, als Geheiss empfundenen und eben
deshalb vielfach durchlöcherten Christentugend. Die wahre Menschlichkeit
beginnt mit der Mütterlichkeit, mit der väterlichen Freude am werdenden,
sich entfaltenden Leben. Diese zunächst im Biologischen verwurzelte
Zuneigung, die auch einem Wolf, einer Löwin eigen ist, wird zur spezifischen
Menschlichkeit dadurch, dass das Ja zum Sein auf jedwedes tierische
oder pflanzliche Leben, ja selbst auf die «toten» Dinge dieser Welt
übertragen wird.

Nun will ich, wie bereits angedeutet, gewiss nicht behaupten, dass die
christliche Nächstenliebe eine reine Pflichtübung sei. Es gibt im Bereich
der Karitas sicherlich viele Zeugnisse spontaner und aufopfernder
Mitmenschlichkeit. Was ich behaupte, ist lediglich, dass Humanität, allen
Verleumdungsbemühungen zum Trotz, in der Natur des Menschen selbst
verwurzelt ist und nicht auf irgendein religiöses Gebot hin entsteht und
entwickelt wird. Der Unterschied zwischen einer so verstandenen Menschlichkeit

und der in eine religiöse Zwangsjacke gesteckten Nächstenliebe zeigt
sich je nach Lebens- und Erfahrungsbereich auf verschiedene Weise.

Geburtenkontrolle
Wir Sozialdemokraten sind zutiefst davon überzeugt, dass ohne eine

weltweit praktizierte (natürlich freiwillig geübte, nicht erzwungene)
Geburtenkontrolle nicht nur eine Menschheitskatastrophe gewaltigen Aus-
masses, sondern ein ökologischer Weltuntergang unvermeidlich ist. Selbst
wenn es gelänge, mit sogenannten intensiven Landwirtschaftsmethoden
die Nahrungsmittelerzeugung der Erde innerhalb der nächsten zwanzig
Jahre zu verdoppeln, würde dies den Hungerleidernationen gar nichts helfen,

weil die Menschenproduktion diesen Erfolg wettmachen würde und
weil ein solcher «Fortschritt» nur durch weitere Rodungen, durch
schädlingsanfällige Monokulturen und eine in ihren Ausmassen absurde Gift-

351



Wirtschaft erreicht werden könnte. Was sollen wir also von kirchlichen
Lehren halten, die die Empfängnisverhütung im vollen Bewusstsein der
katastrophalen Folgen einer ungehemmten Gebärfreudigkeit (beziehungsweise

-leidigkeit) immer noch als grundsätzlich unerlaubt bezeichnen? Wir
Sozialdemokraten laizistischer Richtung lehnen solche Lehren aus Gründen

einer wohlverstandenen, wohlbedachten Humanität mit Entschiedenheit

ab.

Schwangerschaftsabbruch
Beileibe nicht alle Sozialdemokraten halten eine möglichst weitgehende

Liberalisierung des Schwangerschaftsabbrachs für wünschenswert. (Das
moralinsaure Wort «Abtreibung» sollte verboten werden.) Manche von
uns halten es für unzulässig, ungeborenes Leben und damit die Zukunft
eines geistbeseelten Wesens zu zerstören, vorausgesetzt, dass es sich um
gesundes, zukunftsträchtiges Leben handelt. Wir sollten uns aber stets der
Tatsache bewusst sein, dass die Natur zuweilen auch Abfall produziert.
Wie viele Früchte fallen vom Baum, ehe sie reif sind? Und wie viele Keimlinge

werden aus biologischen (besser: lebensgesetzlichen) Ursachen aus
dem mütterlichen Körper ausgestossen? Wir sollten nicht zimperlicher sein
als die Natur selber und jedenfalls jede Art technisch-medizinisch erzwungener

Mutterschaft ablehnen. Ich möchte noch weitergehen und sagen,
dass im Fall einer erkennbaren erblichen Belastung oder einer zweifelsfrei

feststellbaren Missbildung des Fötus nicht nur der natürliche Frachtabgang

unterstützt, sondern im Interesse der Gesundheit des Volkes und
der Gattung Mensch ein Schwangerschaftsabbruch vorgenommen werden
sollte. Einer Mutter zuzumuten, ja ihr zu befehlen, ein biologisches
Monstrum auszutragen, zu gebären und an ihre Brust zu legen, ist eine
vielleicht christliche, aber zutiefst inhumane Forderung. Die sogenannte
eugenische Indikation sollte zum geistigen Allgemeingut eines zivilisierten
Staatsvolkes werden. Es ist beschämend, dass es heute noch kirchliche
Autoritäten gibt, die nicht einmal die medizinische Indikation (also den

Schwangerschaftsabbruch wegen einer unmittelbaren, schweren Gefahr für
das Leben oder die Gesundheit der Mutter) als erlaubt anerkennen und
sich hinter die Gewissensentscheidung der mit dieser Frage konfrontierten
Ärzte verkriechen. Konfessionelle Lehren solcher Art lehnen wir nicht nur
ab, wir bekämpfen sie auf der Ebene der weltanschaulichen Auseinandersetzung.

Euthanasie
Wir Sozialdemokraten laizistischer Richtung - wir lassen uns auch

Freidenker nennen - befürworten eine grosszügige Behandlung des Problems
der Sterbehilfe. Wir plädieren dafür, dass einem todkranken, schwer leidenden

Patienten auf seinen dringenden Wunsch hin ein Sterbemittel nicht
eingespritzt oder eingegeben wird - das wäre Tötung auf Verlangen und somit

352



strafbar -, sondern ganz einfach und ohne Komplikationen zur Verfügung
gestellt wird, was sowohl nach schweizerischem wie nach deutschem Recht
nicht verboten ist. (Beihilfe in einem Fall von Selbsttötung ist nur strafbar,

wenn sie aus selbstsüchtigen Beweggründen erfolgt. Den Juristen ist
dieser Sachverhalt durchaus bekannt.)

Die Verweigerung eines Sterbemittels angesichts eines absolut
unabwendbaren qualvollen Endes ist zutiefst inhuman. Ich kannte einen Pfarrherrn,

der von einem Leberkrebs befallen war. Im letzten Stadium seiner
Krankheit war er nur noch ein Bündel faulendes Fleisch; er war so wund
vom monatelangen Liegen, dass ihm jeder Wechsel der Bettwäsche unsägliche

Schmerzen bereitete. Damals wie heute frage ich mich immer wieder,
wie man eine religiöse Einstellung als human bezeichnen kann, wenn sie

es zulässt, ein Wesen aus Fleisch und Blut, Geist und Seele wie ein Tier
krepieren zu lassen, nein, schlimmer noch, denn einem Hund oder einer
Katze verhilft man - soweit es die Umstände zulassen - zu einem sanften
Tod durch eine erlösende Spritze.

Todesstrafe
Wir Sozialdemokraten sind grossmehrheitlich gegen die Todesstrafe

eingestellt. Die christlichen Theologen jedoch haben von ihrer Theorie her
(von Ausnahmen abgesehen) kaum etwas dagegen einzuwenden. Wo
waren die Kirchenmänner, die guten Christen, wo eine «Aktion Ja zum
Leben», als im Reich Hitlers Tausende junger wie auch älterer Menschen
zum Tod durch das Handbeil oder durch den Strang verurteilt wurden,
weil sie Demokraten, Sozialdemokraten oder meinetwegen Kommunisten
waren und bleiben wollten? Und wo waren die Proteste der kirchlichen
Würdenträger und der bürgerlichen Christenheit, als General Franco
Tausende, Zehntausende seiner politischen Gegner mit der Garrotte, dem
spanischen Würgeisen, vom Leben zum Tod bringen Hess?

Kriegführung
Wir Sozialdemokraten sind auch gegen den Krieg. Das offizielle

Kirchentum dagegen bejaht ihn, vorausgesetzt, es handle sich um einen
sogenannten gerechten Krieg. Gab es aber in der langen Geschichte der
Christenheit je einen Krieg, der von den zeitgenössischen Theologen nicht
als gerecht beurteilt worden wäre (ausser wenn er zu ihrem Nachteil
gereichte)? Die Kreuzzüge, die blutige Verfolgung der Katharer, die Schrek-
ken des Dreissigjährigen Krieges, sie alle galten - zumindest damals, als
das Blutvergiessen stattfand - als gerechte, wenn nicht gar als Gottes
eigene Sache. Und wie steht es mit dem Ersten Weltkrieg? Wie tönte es

damals von Deutschlands Kanzeln herab? «Für Gott, den Kaiser und das
Vaterland!» Diese besondere Art Gläubigkeit kostete die Menschheit zehn
Millionen Tote, unzählige Verletzte und Krüppel sowie Sachschäden
gewaltigen Ausmasses. Und wie steht es mit dem Zweiten Weltkrieg? Wie

353



tönte es damals von Deutschlands Kanzeln (und in den Beichtstühlen)?
«Für Gott, den Führer und das Vaterland!» Diesmal kostete die
obrigkeitsgläubige Frömmigkeit arischer Christen die Menschheit gegen fünfzig
Millionen Tote (die besser nicht geboren worden wären), ferner eine
unabsehbare Zahl Kriegsversehrter und den Verlust enormer Sachwerte und
unersetzlicher Kulturgüter - ganz zu schweigen von der ungeheuren
militärischen Umweltverschmutzung durch versenkte Öltanker, Millionen Tonnen

Explosionsgase, Rauch von Flächenbränden und so weiter.
Wir Sozialdemokraten laizistischer Richtung haben die Nase voll von

einer schizophrenen Moral, die einerseits Verstehen und Verzeihen predigt
und zum Teil sogar praktiziert, anderseits aber das Bösesein gegen das

Böse als eine Weise des Gutseins deklariert, wobei es der Phantasie der
Gläubigen anheimgestellt ist, wo das Böse im Augenblick gerade sein

fluchwürdiges Haupt erhebt: bei den Ketzern, auf der Seite des politischen
Gegners, bei den Israelis oder den Arabern, den Türken, Griechen oder
wo auch immer. Hauptsache, dass es, das Böse, immer irgendwo «da» ist,
mit dem schwarzen Scheinwerfer eines religiös verbrämten Hassbedürfnisses

ausgemacht werden kann und schliesslich, wenn es irgendwie zu
bewerkstelligen ist, von der Erdkruste getilgt wird - mit dem gebührenden

sakralen Ernst und mit einer Ehrfurcht heischenden technischen
Maschinerie.

Wie wir alle zu unserem Leidwesen erfahren müssten, hat sich diese
seltsame Moral nicht bewährt; sie machte sich suspekt in den Kreuzzügen, in
den Ketzer- und Hexenprozessen und in unzähligen Kriegen und Schlächtereien,

wie gerade jetzt und immer noch in Nordirland, im Libanon, in
Afrika und anderswo. Sie bescherte uns die Atombombe, die nach
amerikanischen Moralbegriffen zweckmässigerweise nach einem Gebet für gutes
Gelingen abgeworfen wird (siehe Hiroschima und Nagasaki). Und sie
bescherte uns Theologen, die sich bereit fanden, dieses Weltuntergangsinstrument

als «ein letztes Mittel zum Schutze allerhöchster Güter» zu bejahen
und zu befürworten. An diese Theologen richte ich die Frage, welchen
Sinn sie darin finden können, die Schleusen der Hölle aufzureissen, um
die Pforte der Seligkeit zu verteidigen.

Manchen Theologen scheint es Spass zu machen, von einer
«übermenschlichen Dimension des Bösen» zu sprechen. Wir Sozialdemokraten
und Humanisten halten dies für unnützes, schädliches Geschwätz. Für uns
bedeutet das Böse eine Krankheit, der nur mit Verstand, Vernunft und
einem weiten, sehr weiten Herzen einigermassen beizukommen ist.

Das wären so einige Unterschiede, wie ich sie zwischen einem
konsequent durchdachten Sozialismus und einem in allen Farben der Gut-
und Bösgläubigkeit schillernden Christentum sehe.

354


	Sozialismus und Christentum

