
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 56 (1977)

Heft: 9

Artikel: Toleranz, gibt es das?

Autor: Bigler, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-339362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-339362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Profil

Kurt Bigler

Toleranz, gibt es das?

Dieser Tage hatte ich ein zurzeit leider bezeichnendes Erlebnis. Im
Speisewagen zwischen Lausanne und Rorschach kam ich ins Gespräch
mit einem Berner, der sich unter anderem bitter darüber beklagte, seine
Kinder lernten in der Sekundärschule im Geschichtsunterricht alles
mögliche, nur nichts Nützliches. So habe er anlässlich eines kürzlich abgehaltenen

Elternabends den Geschichtslehrer darauf angesprochen, warum nie
ein politisches Gespräch angeschnitten, nie ein Zeitungsartikel gelesen,
nie eine Abstimmung zur Diskussion gebracht werde. Hierauf habe der
Lehrer geantwortet, er werde sich hüten, so heisse Eisen anzurühren. Wie
er es auch mache, mache er es nicht recht. Bei der heute herrschenden
Auffassung von Toleranz könne man sich so etwas nicht leisten.

Ein Kommentar hiezu scheint mir überflüssig, weil die Sache - leider -
für sich selbst spricht. Mir aber gab dieses Gespräch Anlass, einmal über
den Begriff «Toleranz» nachzudenken. Und es wurde mir bewusst, dass es

sich dabei tatsächlich um einen Begriff von ungeheurer Komplexität,
Mehrdeutigkeit, ja eigentlich Verschwommenheit handelt, jedenfalls um
weitaus weniger Selbstverständliches, als man sich bei erstem Zusehen
denken könnte.

Was versteht man unter Toleranz?
Das lateinische «tolerantia» beinhaltet von alters her die Fähigkeit

des Ertragens und Duldens fremder Meinungen, und im Zeitalter der
Aufklärung wird Toleranz als eigener persönlicher sittlicher Wert
verstanden, als Anerkennung eines jedem Individuum angeborenen Rechtes,
Überzeugungen, besonders religiöse, als mündiger Mensch frei und ungestraft

äussern zu dürfen. Mit und nach der Französischen Revolution
beginnt der moderne Staat gewisse unverbrüchliche und unveräusserliche
Rechte auf Leben, Freiheit, Meinungsbildung, Gewissensfreiheit usw. zu
garantieren, die insofern mit Toleranz verbunden sind, als dem irrenden
Menschen, welcher Toleranz selbst braucht, nicht das Recht zusteht, die
als natürlich empfundene Freiheit des Nächsten zu beschränken, was einen

grossen Interpretationsspielraum fordert. Das bedeutet für uns heute das

Recht und die Notwendigkeit, sich konkurrierende und widersprechende

241



Auffassungen kundzutun und sich für sie einzusetzen im Rahmen der
(wandelbaren) Gesetze und Rechtsüberzeugungen, das heisst unter Vorbehalt

der Unversehrtheit des Nächsten. Der theoretische Toleranzanspruch
des bürgerlich-liberalen (demokratischen) Staates - stets gekoppelt mit
dem Freiheitsbegriff - war nie unangefochten: Toleranz wie Freiheit als
Absolutum blieben unbekannt und wurden stets relativiert.

Wie wird Toleranz verletzt?
Seien wir ehrlich: wie eng ziehen wir die Grenzen, wo wurde und wird

bei uns Toleranz geübt? Wohl kaum gegenüber den kleineren politischen
Minderheiten, Ausserseitergruppen, Fremden und Fremdartigen, Unehelichen,

Homosexuellen, Alkohol- und Drogensüchtigen, Strafentlassenen,
Geschiedenen - die Liste liesse sich beliebig verlängern. Alle diese
Menschen empfinden wir zwar weniger gegen unsere Unversehrtheit als
vielmehr gegen einen anerzogenen Kanon, unsere Gewohnheit gerichtet.

Abgesehen von dieser eher deprimierenden «Praxis» hat man, wie
bereits festgestellt, Toleranz aber auch immer wieder theoretisch relativiert.

So hat zum Beispiel Friedrich Nietzsche gemeint, Toleranz sei nicht
mehr als moralischer Aufputz, hinter dem sich die Unfähigkeit zum Ja
oder Nein verstecke, also nicht mehr als Furcht vor der Entscheidung.

Für Herbert Marcuse ist Toleranz in den hochindustrialisierten Ländern

zum Unterdrückungsinstrument geworden, weil Toleranz auch die

Duldung der Unterdrückten gegenüber den Unterdrückern erfordere, sie

ist also repressiv, hilft (nach Marcuse) lediglich Herrschaftsstrukturen zu
zementieren.

Toleranz gegenüber Bombenlegern?
Wie verhalten wir uns gegenüber Parteien und Gruppierungen, welche

- am demokratischen Kampf um die Macht beteiligt - ihrem Programm
gemäss, im Falle eines Wahlsieges, unseren freiheitlich-demokratischen
Institutionen, wie wir sie verstehen, ein Ende setzen wollen und damit
auch der Toleranz. (Ein besonders frappantes und illustratives Beispiel
bleibt das Versagen der Weimarer Republik gegenüber den Nazis.) Und
weiter stellt sich uns die Frage, inwieweit Toleranz gelten soll, wenn
Minderheiten nicht mehr mit Argumenten, sondern mit Barrikaden, Bomben
und Geiselnahmen operieren, wenn diese Minderheiten also die Freiheit
und Unversehrtheit des Nächsten verletzen, wenn sie aus Verzweiflung,
Ungeduld oder Unwillen den Staat dazu zwingen, dem geltenden Recht mit
Gewalt Nachachtung zu verschaffen. Könnte hier eventuell nicht die Toleranz

zum Totengräber der Toleranz werden? Wie begegnet man der
Verletzung der Toleranz? Mit Verboten? Mit Intoleranz? Wie weit muss
unsere Toleranz dann noch gehen? Frage über Fragen. Fest steht nur:
der freiheitliche Pluralismus, bestimmt keine blosse Leerformel, darf sich
nicht selbst aufgeben.

242



Grenzen der Toleranz
Eines scheint mir in diesem Fragenkomplex Geltung zu haben: der

freien Wirkung von Toleranz werden dann oft Grenzen gesetzt, wenn einerseits

Herrschaftsinteressen auf dem Spiele stehen und/oder anderseits,
wo das Gemeinwohl - oder das, was wir als Gemeinwohl verstehen - in
Frage gestellt wird. Hier wäre zum Beispiel der ganze Problemkreis der
sozialen Frage, der ungelösten sozialen Frage, und ihrer Lösung durch
die Gesellschaft anzusiedeln. Wir sind bisher weiter innegeworden, dass
Toleranz eine Gefahr beinhaltet, nämlich, dass Aufrechterhaltung der
Toleranz unter Umständen dazu führen könnte, dass unsere «toleranten»
Institutionen überrannt, vernichtet werden könnten. Aus dieser Furcht
aber entsteht eine neue Gefahr: nämlich die der Hysterie, der Gespenster-

und Hexenjagd. Hier wird zur Rettung der Zivilisation, der Institutionen

(im Namen der Menschlichkeit) gefoltert und Menschen mit
Exekutionskommandos liquidiert, dort werden Gegner geltender Institutionen
(im Namen der Menschlichkeit) in Irrenhäuser gesetzt oder in Arbeitslager

verbracht, wenn nicht gar physisch ausgerottet. Und bei uns selbst?
In unserer klassischen «liberalen» und «sozialen» Demokratie? Wird
nicht auch bei uns aus Furcht vor der Verletzung der bei uns
vorherrschenden Toleranzidee eben dieselbe Idee dauernd wieder verletzt? Etwa
mit dem Radikalenerlass in der Bundesrepublik oder mit dem bei uns
immer stärker werdenden Druck auf alle Nichtkonforme (so etwa Lehrer,
Dienstverweigerer aus Gewissensgründen, der Mehrheit widersprechende
Auffassungen in Radio und Fernsehen usw.), ein Druck, welcher meines
Erachtens im diametralen Gegensatz zur Grundidee der Toleranz steht.
Wie gleitend sind hier doch die Grenzen!

Toleranz: ein nötiger Freiraum
Toleranz kann nie Selbstzweck sein, sondern immer nur im

Zusammenhang mit der Gewährung grösstmöglicher Freiheit gesehen werden.
Toleranz als grundlegende Bedingung zur Entfaltung des Individuums,
besonders heute im Zeitpunkt des vielgepriesenen (und immer wieder
verletzten) Pluralismus. Toleranz bleibt, bei allen Vorbehalten in beide
Richtungen, vor allem im Sinne weniger des Gewährenlassens als des Duldens
und Ertragens entgegengesetzter Ideen und Verhaltensweisen, ein
anzustrebendes, eigentlich unumgängliches Mittel, um das gesellschaftliche
Leben erträglich zu gestalten, um dem Individuum den nötigen Freiraum
zu schaffen, in welchem auch unorthodoxe Minderheitsmeinungen ohne
Furcht vertreten und nicht konforme Verhaltensweisen im Rahmen unserer

Rechtsordnung ausgelebt werden dürfen. Und dieser Freiraum,
Freiheitsraum, ist möglichst weit zu gestalten, mit breiter und elastischer
Randzone. Wollen wir selbst uns diesen unseren Freiheitsraum bewahren,
so müssen wir uns auch dafür einsetzen, dass unsere Gegner und Kritiker,

auch wenn sie die Änderung uns liebgewordener Verhältnisse zur

243



Diskussion stellen, genau jenes Recht erhalten, das auch wir für uns
fordern, damit die Konflikte frei ausgetragen werden können. Und all dies
in der Voraussetzung, dass gerade im Interessengegensatz und der daraus
geborenen Erkenntnisse neue, eventuell bessere Lebensqualität geboren
werden kann. Und überdies im vollen Bewusstsein dessen, wohin Mangel
an Toleranz führen kann. In diesem Sinne ist Toleranz auch heute
verwirklichbar und hat nichts mit faulem Kompromiss und tatenloser
Duldung von Unrecht zu tun.

Ungewisse Grenzwerte
Will die Toleranzidee nicht scheitern, so muss sie sich offensichtlich

nach zwei Seiten hin abgrenzen: gegen jene, die ihr zu enge Grenzen
aufzwingen wollen, und gegen jene, die ihr überhaupt keine Grenzen setzen.
Damit wird Toleranz im wahrsten Sinne des Wortes zu einem Grenzwert.
Die Grenzen sind schwer fixierbar - höchstens wiederum mit grosser
Toleranz, die aber eindeutig mehr sein muss als nur Mangel an Intoleranz.
Toleranz muss in gewissem Sinne selbst aktiv werden. So weit aber der
Frei(heits)raum gesteckt werden soll, so erscheint es mir doch wesentlich,
zu erkennen, dass gegen ein System von Intoleranz, wo Menschenrechte
mit Füssen getreten, wo ethische Werte verletzt werden, wo schamlos der
Mitmensch in geistiger und materieller Unfreiheit gehalten wird, kurz,
wo Unrecht geschieht, nicht mit Toleranz geantwortet werden kann.
Gewaltsamer Intoleranz lässt sich nicht mit Duldung entgegentreten. Man
wird sich die Frage beantworten müssen, ob es da nicht ein System «aktiver

Toleranz» geben muss, im Einsatz gegen Intoleranz, zur Erhaltung der
Toleranz. Wir sehen: eine Gratwanderung, die uns täglich fordert. Ich
fürchte, mehr Fragen aufgeworfen als beantwortet zu haben. Und
vermutlich ist im Netze dieser Problematik auch unser biederer Berner Lehrer

hängen geblieben. Er liess sich von der Furcht vor mangelnder Toleranz

leiten, einer vermutlich nicht unbegründeten Angst. Aber das ängstliche

Ausweichen in Unverbindlichkeit ist ein schlechter Dienst, den wir
unserer Gemeinschaft, aber auch uns selbst leisten. Er sanktioniert die
Herrschaft der Intoleranz - ihr gegenüber gilt es aktiv zu werden.

244


	Toleranz, gibt es das?

