
Zeitschrift: Profil : sozialdemokratische Zeitschrift für Politik, Wirtschaft und Kultur

Herausgeber: Sozialdemokratische Partei der Schweiz

Band: 54 (1975)

Heft: 2

Artikel: Goethe als Frühsozialist

Autor: Keller, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-338990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-338990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dr. Franz Keller

Goethe als Frühsozialist

Als Goethe schon Mitte 70 war, erschien in Frankreich ein Buch, das
zahlreiche Gebildete in seinen Bann zog und von vielen als neues Evangelium

gepriesen wurde. Es trug den Titel «Das Neue Christentum» (1825),
sein Verfasser war der fromme Graf Henri de Saint-Simon, der sich im
Verlauf der Französischen Revolution zu einer bürgerlich-liberalen
Gesinnung durchgerungen hatte, in der Periode der Restauration sich aber
noch weiter von der adeligen Welt seiner Jugend entfernte und Sozialist
wurde.

Konrad Farner schreibt in seiner «Kurzen Geschichte der Utopie»
(Band III von «Theologie des Kommunismus?») über diesen christlichen
Frühsozialisten: «Saint-Simon ist vor allem ein Sozialethiker, er ist ein
Reformer, kein Revolutionär aber seine Ideenwelt ist geistig von
immenser Sprengwirkung - alle seine bedeutenden Schüler, wie Bayard,
Buchez oder Enfantin, werden Sozialisten und verlassen den
bürgerlichkapitalistischen Raum der blossen Reform. Nicht Saint-Simon, sondern die
Saint-Simonisten prägen jetzt die neue Utopie: überall tauchen sie auf
in politisch organisierten Gruppen als ,Sektionen', in romantischen Kon-
ventikeln und illegalen Geheimbünden Es ist vor allem das Kleinbürgertum,

es sind die durch das neue Industriekapital wirtschaftlich bedrohten,

zum Teil bereits vernichteten Existenzen des Gewerbes und des
Einzelhandels, es sind die Selbständigerwerbenden, es ist das Intellektuellen-
Proletariat; es ist nicht die Arbeiterklasse.»

Weil auch der alte Goethe die bedrohten Handwerker besser kannte als
das Proletariat der Industriearbeiter, das in Deutschland viel später
entstand als etwa in England, haben die Saint-Simonisten ihn tief
beeindruckt. Ganz am Schluss von «Wilhelm Meisters Wanderjahren» sind
Kapitel eingestreut, die uns verraten, dass Goethe die Ansichten der
Frühsozialisten teilte, aber auch Verständnis dafür hatte, dass sie sich vielerorts

nur in Geheimbünden zusammenschliessen konnten. Er führt seinen
Wilhelm Meister in die Webstuben des Gebirges, auf denen die Angst
vor der Zukunft lastet und den frohen Gesang der Weberinnen zum
Verstummen bringt! Bei diesen schlichten Menschen ist aber nicht die Rede
von Aufruhr und Maschinensturm, sondern man erwägt die Auswanderung.

Der Entschluss dazu wird aber nicht leicht gefasst, denn verwirrend

ist die Kunde vom Schicksal jener, die den Schritt schon gewagt
haben. Als Wilhelm sinnend wieder zu Tale wandert, gelangt er am Ausgang

des Gebirges in einen Gasthof, wo eine merkwürdige Gesellschaft
abgestiegen ist. Das letzte Buch der «Wanderjahre» enthüllt nur in
Bruchstücken das Geheimnis eines wirtschaftspolitischen Bundes, der sich das

45



«Band» nennt und einer strengen Disziplin unterworfen ist. Aber seine

Satzung gibt Wilhelm eine Antwort auf die Auswanderungsfrage. Zu seiner

freudigen Überraschung erkennt er in den Führern des Bundes
seine alten Freunde Lenardo und Friedrich. Nachdem im ersten Kapitel
das Wiedersehen geschildert wird, vernehmen wir erst im neunten Kapitel

wieder etwas über den Bund seiner Freunde. Dieser umfasst zwei

Gruppen von Handwerkern. Die eine bereitet die gemeinsame Auswanderung

vor, während die zweite eine Unternehmung plant, die wir heute
Innenkolonisation nennen würden. Am Tag, an dem sich ihre Wege trennen

sollen, hören sie die Rede eines Aristokraten, der einen «feudalistischen

Sozialismus» vertritt, wie er 20 Jahre später im «Kommunistischen
Manifest» von Marx und Engels teils wohlwollend, teils spöttisch
beschrieben wird. Der vornehme Herr heisst Odoard und ist in der Lage,
denjenigen Handwerkern, die nicht auswandern wollen, ein «hinreichendes

Tagewerk auf mehrere Jahre» anzubieten. In seiner Rede würdigt er
eingangs den hohen Wert des Grundbesitzes. Aber er kennt noch einen
höheren Wert: «Wenn das, was der Mensch besitzt, von grossem Wert
ist, so muss man demjenigen, was er tut und leistet, noch einen grösseren
zuschreiben.. Man hat gesagt und wiederholt: Wo mir's wohl geht, ist
mein Vaterland! Doch wäre dieser tröstliche Spruch noch besser
ausgedrückt, wenn es hiesse: Wo ich nütze, ist mein Vaterland!»

Mit diesem Wahlspruch will sich das «Band» in der Alten und Neuen
Welt nützlich machen. Im 11. und 12. Kapitel des 3. Bandes der
«Wanderjahre» vernehmen wir seine Grundsätze. Es bekennt sich zur religiösen
und politischen Toleranz. Der Geheimbund ist aber einem praktischen
Christentum verpflichtet, so dass gläubige Juden ausgeschlossen sind,
denn «wie sollten wir ihm (dem Juden) den Anteil an der höchsten Kultur
vergönnen, deren Ursprung und Herkommen er verleugnet?»

Der Bund will seine Mitglieder an eine strenge Zeiteinteilung gewöhnen:
«Die Uhren sind bei uns vervielfältigt und deuten sämtlich mit Zeiger und
Schlag die Viertelstunden an, und um solche Zeichen möglichst zu
vervielfältigen, geben die in unserem Lande errichteten Telegraphen, wenn
sie sonst nicht beschäftigt sind, den Lauf der Stunden bei Tag und bei
Nacht an .» Der Bund spricht also von «unseremLand» und erinnert an
seine Kolonie, wie sie damals von christlichen Orden und Gemeinschaften
in der Neuen Welt gegründet worden waren. Wir vernehmen Aufschlussreiches

über die Methodik des Unterrichts und die Disziplin bei jung und
alt: «Niemand soll dem andern unbequem sein; wer sich unbequem
erweist, wird beseitigt, bis er begreift, wie man sich anstellt, um geduldet
zu werden... In jedem Bezirk sind drei Polizeidirektoren, die alle acht
Stunden wechseln, schichtweise wie im Bergwerk, das auch nicht
stillstehen darf...»

Strafen werden durch Geschworene ausgesprochen. Die oberste
Leitung aber liegt in der Hand eines Führers. Goethe war kein Freund der

46



Demokratie im grossen, wusste aber, dass man ihn deshalb in den liberalen

Kreisen seiner Zeit rückständig schalt. Daher umhüllt er auch sein

«Band» mit einem gewissen Geheimnis, als er dessen Führer Friedrich
über Freiheit und Autorität sprechen lässt: «Wegen der Majorität haben
wir ganz eigene Gedanken; wir lassen sie freilich gelten im notwendigen
Weltlauf, im höheren Sinne haben wir aber nicht viel Zutrauen auf sie.

Doch darüber darf ich mich nicht weiter auslassen. «Aehnlich schweigt
sich der Führer über die Kulturpolitik aus: «Die Hauptsache bleibt nur
^mmer, dass wir die Vorteile der Kultur mit hinüber nehmen und die
Nachteile zurücklassen. Branntweinschenken und Lesebibliotheken werden

bei uns nicht geduldet; wie wir uns aber gegen Flaschen und Bücher
verhalten, will ich lieber nicht eröffnen.»

Der Feudalsozialismus von Goethe hat also einen autoritären Zug und
erinnert an marxistische Grundsätze. Trotzdem hat der Dichter das
«Band» weder als Partei noch als revolutionäre Bewegung dargestellt. Es
will sich Fürsten und demokratischen Regierungen nützlich erweisen,
hofft aber, von beiden Land zu bekommen, um es in seinem Sinne zu
bebauen und zu verwalten. Weil Goethe offenbar nicht erkannt hat, dass

sich kaum eine kapitalistische Staatsgewalt finden wird, die einem idealistischen

Handwerkerbund Land abtreten wird, ist sein Sozialismus von
Marx als Utopie bezeichnet worden. Aber im 12. Kapitel hält der
Feudalsozialist Odoardo einen zweiten Vortrag, um seinen Plan der Innenkolonisation

noch besser zu erläutern. Er erzählt von fürstlichen Ländereien, die
er zu verwalten hat, von der Notwendigkeit von Enteignungen und dem
Widerstand, den er erfahren hat. Doch er setzt seine Hoffnung auf den
«Geist des Jahrhunderts» und macht dabei eine Unterscheidung zwischen
Mittel und Zweck, die bis in unsere Tage von grösster Aktualität bleiben
sollte: «Es gehört freilich mehr dazu, seinen Vorteil im grossen als im
kleinen zu übersehen. Hier zeigt uns immer die Notwendigkeit, was wir
zu tun und zu lassen haben dort aber sollen wir eine Zukunft erschaffen,

und wenn auch ein durchdringender Geist den Plan dazu fände, wie
kann er hoffen, andere darin einstimmen zu sehen? Noch würde dies
dem einzelnen nicht gelingen; die Zeit, welche die Geister frei macht,
öffnet zugleich ihren Blick ins Weitere, und im Weiteren lässt sich das
Grössere leicht erkennen, und eines der stärksten Hindernisse menschlicher

Handlungen wird leichter zu entfernen. Dieses besteht nämlich darin,
dass die Menschen wohl über die Zwecke einig werden, viel seltener aber
über die Mittel... Hier also haben wir zu wiederholen: Das Jahrhundert
muss uns zu Hilfe kommen, die Zeit an die Stelle der Vernunft treten und
in einem erweiterten Herzen der höhere Vorteil den niederen verdrängen.»

Das 19. Jahrhundert hat die Herzen noch nicht erweitert. Die sozialen
Kolonien von Fourier und Owen blieben vereinzelt, in keinem Land kam
es zum Sieg eines demokratischen Sozialismus. Auch im 20. Jahrhundert
sind viele Herzen noch eng, so dass erst in wenigen Ländern eine Mehr-

47



heit den höheren Vorteil der Gemeinschaft erkannt hat. Grösser ist die
Zahl der Nationen, in denen der Kapitalismus mit revolutionärer Gewalt
überwunden worden ist.

Goethe hat noch nicht an Gewalt gedacht, waren es doch Handwerker
und nicht Fabrikarbeiter, die damals in seinem Land arbeitslos wurden.
Sie bildeten keine Massen wie 20 Jahre später, als Marx ein verelendetes
Proletariat zur Revolution aufstacheln zu können hoffte. Im Prinzip war
Goethe aber nicht gegen die Revolution, sowenig er gegen die Diktatur
war. Er sagte am 4. Januar 1824 zu Eckermann: «Es ist wahr, ich konnte
kein Freund der Französischen Revolution sein, denn ihre Greuel standen
mir zu nahe und empörten mich täglich und stündlich, während ihre
wohltätigen Folgen damals noch nicht zu ersehen waren. Auch konnte ich
nicht gleichgültig dabei sein, dass man in Deutschland künstlicherweise
ähnliche Szenen herbeizuführen trachtete, die in Frankreich Folge einer

grossen Notwendigkeit waren.»
Auch das Führerprinzip erschien dem Klassiker in jenen Fragen, die

Weitblick erfordern, richtig. In den «Wanderjahren» steht ein dem Führer

ergebenes Bundeslied, dessen erste Strophe lautet:

«Bleiben, Gehen, Gehen, Bleiben,
Sei fortan dem Tüchtigen gleich,
Wo wir Nützliches betreiben
Ist der werteste Bereich.
Dir zu folgen, wird ein leichtes,
Wer gehorchet, der erreicht es,

Zeig ein festes Vaterland.
Heil dem Führer! Heil dem Band!»

Braune Diktatur ist allerdings mit diesem Lied nicht vorweg genommen,
denn Juden werden nur aus religiösen Gründen vom Bunde ferngehalten,
und das Vaterland wird dort gesucht und gefunden, wo man dienen
kann.

Auch der letzte Akt des Faust ist von Goethe erst um 1830 geschrieben
worden, als das Maschinenzeitalter die ersten Absatzkrisen brachte. Daher
lässt der Dichter seinen Helden das grösste Glück in einer sozialen
Pioniertat finden. Der 100jährige, erblindete Faust entwickelt bereits eine

Dialektik, die dem Marxismus entspricht, der bald darauf, in den vierziger

Jahren, entstand. Goethe preist im Anfang des fünften Aktes die
Bedeutung der Diktatur für die rasche Verwirklichung sozialer Pläne:

Dass sich das grösste Werk vollende,
Genügt ein Geist für tausend Hände.

Faust befiehlt fast wie ein Stalinist dem Teufel:
Wie es auch möglich sei,
Arbeiter schaffe Menge auf Menge,

48



Ermuntere durch Genuss und Strenge,
Bezahle, locke, presse bei!

Aber wenn dann das Land für die hungernden Handwerker durch
einen Dammbau dem Meere abgetrotzt ist, soll das Volk frei auf seinem

eigenen Grunde leben - wie es auch die marxistische Lehre vorsieht, die

von der Diktatur nur als Uebergang spricht.
So lautet denn die Zukunftsvision des blinden Gebieters:
Im Innern hier ein paradiesisch Land,
Da rase draussen Flut bis auf zum Rand,
Und wie sie nascht, gewaltsam einzuschiessen,
Gemeindrang eilt, die Lücke zu verschliessen.
Ja! diesem Sinne bin ich ganz ergeben,
Das ist der Weisheit letzter Schluss:
Nur der verdient sich Freiheit wie das Leben,
Der täglich sie erobern muss.
Und so verbringt, umrungen von Gefahr,
Hier Kindheit, Mann und Greis sein tüchtig Jahr.
Solch ein Gewimmel möcht ich sehn,
Auf freiem Grund mit freiem Volke stehn.
Zum Augenblicke dürft ich sagen:
Verweile doch, du bist so schön!

Und wie ein Marxist kann der alte Faust auch nicht mehr an Gott glauben.

Er will frei sein von Aberglauben und Sehnsucht nach dem
Unendlichen, die ihn in der Studierstube seinerzeit so unglücklich gemacht
hat. Jetzt ist er nicht nur Sozialist, sondern auch Realist geworden:

Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt;
Tor! wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich über Wolken seinesgleichen dichtet!
Er stehe fest und sehe hier sich um;
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm.
Was braucht er in die Ewigkeit zu schweifen!

Wenn die Sorge ihn hierauf auch anhaucht und er erblindet, so ist er
doch keinen Augenblick erschüttert. Ohne zu zögern, befiehlt er gerade
jetzt:

Vom Lager auf, ihr Knechte! Mann für Mann!
Lasst glücklich schauen, was ich kühn ersann.

So ist Faust vom Grübler und Magier zum selbstlosen Tatmenschen
gereift. Daher haben ihn die Engel, an die er nicht mehr glaubt, trotzdem
erlöst!

49


	Goethe als Frühsozialist

